
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 4

Artikel: Sind wir noch Christen?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 133 —

brechen, ich allein, und die Auferstehung und das Leben soll doch
mein und aller großer Sieg sein.

Da leuchtete Himmelsklarheit und unbeschreibliche Herrlichkeit
über Michael und alle Gestlde der Seligen, und staunend wurde
man inne der Macht der Unmündigen, die stärker wurde als aller
Höllenlärm. Heinrich Lhotzky,

Sina M noch edrkten?*)
^!st es nicht eine Anmaßung, ivenn ich diese Frage für einen mir

I völlig unbekannten Zuhörerkreis beantworte? Ist es nicht Sache
jedes Einzelnen bon Ihnen, darüber zu entscheiden, ob Sie

persönlich die Stellung zu Gott und Welt, die den Christen ausmacht,
sich aneignen können? Aber so ist unsere Frage nicht gemeint.

Wir fragen: Erlauben es unsere heutigen Erkenntnisse von Natur
und Geschichte, die wir nicht lassen können, wenn wir wahrhaftige
Menschen bleiben wollen — erlauben sie es, daß ivir noch Christen
bleiben? Wir sind sicher alle darin einig, daß ein Christentum, das
wir nur um den Preis der UnWahrhaftigkeit festhalten könnten, über
Bord geworfen werden müßte. Aber nicht bloß auf die Wahrhaftigkeit,

auch auf die Einheitlichkeit unseres geistigen Lebens können wir
nicht verzichten. Wohl ist jeder von uns kein ausgeklügelt Buch,
sondern ein Mensch mit seinem Widerspruch. Es gibt aber
Widersprüche, die ivir nicht ertragen können, iveil sie eine Unehrlichkeit
bedeuten würden; bestehen svlche nicht zwischen dem Christentum und
unsern heutigen Erkenntnissen?

Zu der theoretischen gesellt sich die praktische Frage: läßt sich
unter unsern heutigen Daseinsbedingungen eine christliche
Lebensführung überhaupt verwirklichen? Heißt mit dem Christentum ernst
machen nicht auf jede Daseinsmöglichkeit verzichten? Nun kann es ja
immer für Einzelne sittliche Pflicht werden, auf das Leben zu verzichten.
Aber wenn eiue allgemeine Verwirklichung des christlichen Lebensideals

den Untergang unserer ganzen Kulturgemeinschaft bedeuten
würde, wenn es sich, um init Kant zu reden, nicht zur Maxime einer
allgemein gültigen Gesetzgebung erheben ließe, wenn es zur B e h e r r s ch u n g
des menschlichen Gemeinschaftslebens untauglich wäre, dann wären wirklich

die Tage des Christentums gezählt. Iu diesem Sinne fragen wir:
Sind ivir nvch Christen? Können, svllen, dürfen wir es noch sein?

Es gibt einen Standpunkt, der diese Frage, kaum ist sie gestellt,
schon von vornherein verneint. „Wir stehen als moderne Menschen
auf dem Standpunkt der Entwicklung, heißt es da. Alles,
selbstverständlich auch das Christentum ist der Entwicklung unterworfen.
Alles, was entstanden ist, wird auch wieder vergehen. Und wenn

Vortrag gehalten am 18. Februar in Freiburg i, B,



— 134 —

das Christentum schon vvr 1900 Jahren entstanden ist, so muß es

veraltet und überholt sein. Die Geschichte steht nie still; ivelche Torheit,

eine einzelne Erscheinung so aus dem Strom der Entwicklung
herauszureißen und festhalten zu wollen, fo dem Rad der Zeiten in
die Speichen fallen zu wollen!"

Verehrte Anwesende, nicht nur die Kirche hat ihre Dogmen,
sondern auch der Zeitgeist, und hier wie dort gilt es, daß Dogmen
für die lebendige Wirklichkeit blind und für die Wahrheit unempfänglich

machen. Und zu einem diefer modernen Dogmen hat fich
der Entwicklungsgcdanke ausgewachsen. Wir haben es hier mit einer
grundfalschen Uebertragung vvn Naturgesetzen auf das geistige Leben

zu tun. Die geistige und Kulturentwicklung vollzieht sich eben nicht
als ein endloser Wechsel von Werden und Vergehen, sondern sie gleicht
einem Bau, dessen Fundamente keineswegs wieder abgebrochen werden,
wenn das erste Stockwerk aufgerichtet ist. Es gibt Errungenschaften,
die nicht wieder preisgegeben werden müssen, Wahrheiten, die, einmal
entdeckt, nicht wieder veralten, Grundsätze, die nicht abgenutzt werden,
Kräfte, die nicht erlahmen, Ziele, die nicht ins Wanken geraten. Wohl
tauchen im Lauf der Entwicklung Bildungen auf, die wieder versinken
können, wenn sie ihren Dienst getan haben, Irrtümer, die eine Zeit
lang die Menschen gefangen nehmen und dann iu zähem Kampf
überwunden werden müssen; aber wenn die Menschheitsgeschichte nichts
Bleibendes schüfe, da wäre sie ein müßiges Spiel und wenn es keine bleibenden

Wahrheiten gäbe, so wäre es eine Torheit zu forschen. Zu diesem

allgemeinen Vorurteil kommt meist auch das besondere hinzu, daß die

Entwicklung geradlinig vorwärts gehe. Schon die Natur kennt
Degenerationserscheinungen, kennt Sprünge nnd Stillstände. In der

geistigen Entwicklung geht es meist so, daß das große Neue
überraschend, scheinbar unvermittelt auftaucht, sich zu seiner Umgebung in
Gegensatz stellt, von ihr verkannt, verachtet, verspottet und verfolgt ivird;
nur ein kleiner Kreis trener Anhänger nimmt es auf, erst lang nach ihrem
Tode errichtet man den Bahnbrechern Mouumente, die Nachgeborenen
zehren an ihrem Erbe, aber die Wirkung in die Breite wird meist
durch eine Einbuße an Schärfe und Tiefe erkauft. Die Höhepunkte
liegen deshalb gar nicht immer vor uns, sie können auch hinter uns
liegen. Könnte es nicht auch mit dem Christentum so sein? Jedenfalls

ist es schief, unsere Frage von einem verkehrten
Entwicklungsdogma aus von vorneherein zu verneinen.

Aber, so ruft man uns weiter zu, werft doch nur einen Blick
in euer Neues Testament, fragt was wirklich dasteht und sucht
es nicht mit allerlei Künsten umzudeuten, und ihr lverdet nicht mehr
drüber im Zweifel sein, daß ihr eine versunkene Welt vor euch

habt. Da ist das völlig andere Weltbild. Die Erde, der Mittelpunkt,

darüber räumlich aufgebaut der Himmel, in dem der liebe Gott
seinen Thron aufgeschlagen hat, umgeben von seinen himmlischen
Heerscharen, uud unter der Erde die Hölle, das Reich des Teufels imd



— 135 —

seiner Engel. Dazu eine völlig andere Vorstellung v o m G e -
schehen, keine Ahnnng von Naturgesetzen, von natürlichen Ursachen
und geschlossenem Kausalzusammenhang, sondern überall herrscht die

Vorstellung vvn einem willkürlichen unmittelbaren Eingreifen Gottes,
die Welt erscheint belebt von Engeln und Teufeln, denen man die
unsinnigsten Wunder zutraut. Ferner eine kindliche Psychologie:
kein Gedanke an einen gesetzmäßigen Ablauf von Seelenvorgängen,
sondern da ist die Rede von Einwohnnng fremder Geister, und der heilige
Geist erscheint wie ein geheimnisvolles Fluidum, das den Menschen
durchdringt. All dem entspricht eine Zukuuftser Wartung, die
nicht mit Entwicklungsmöglichkeiten rechnet, die der üppigsten Phantasie
keine Zügel anlegt, die Sterne vom Himmel auf die Erde niederfallen
sieht und himmlische Reiter alls die Menschenwelt herunterfahren läßt.
Und endlich wird Jesus zu einem mythischen Wesen gestempelt, die

ganze Erlösungs- und Versöhnnngslehre ist ein, wenn man will,
großartiger, aber doch hente unannehmbarer Mythus von einem hi mm -
tischen Drama, das sich jenseits der Grenzen menschlicher Erfahrung
in einer himmlischen Welt abspielt, das aber seine Wirkungen auf die

sichtbare Erde herniedersendet und sich dann umgekehrt wieder hier
abwickelt mit Wirkungen nach dem Jenseits. Wer aber nur eine ferne
Ahnung von der modernen Wissenschaft hat, vermag mit diesen
Vorstellungen nichts mehr anzufangen. So versichert man uns mit dem

Pathos der Ehrlichkeit.
Verehrte Auwesende, ich lade Sie ein, im Geist mit mir einen

Gang durch ein kulturhistorisches Museum zu unternehmen. Sie
werden da Besuchern begegnen, die es für ein gewöhnliches Raritäten-
und Kuriositätenkabinett ansehen. Wir aber suchen hinter all diesen

auf den ersten Blick wunderlichen Gegenständen eine ganze Kultur,
ein blühendes, warmes Leben, das sie benutzte, sich in ihnen Ausdruck
verschaffte, ihnen seine Eigenart aufprägte. Ja, wir erblicken darin
nicht bloß entschwundenes, sondern noch fortwirkendes Leben; es kommt
uns zum Bewußtsein, wie viele Generationen an der Knltnr gearbeitet
haben, in die wir hineingeboren wurden. Es beschleicht uns eiu Gefühl
der Ehrfurcht und Dankbarkeit und geht uns ein Eindruck von der

Stetigkeit des Lebeus auf, wir sehen dahinter den Menschen stehen,
der immer derselbe bleibt. Uralte Dokumente können uns berühren
mit unmittelbarer Kraft, daß wir ausrufen: das ist Fleisch von meinem
Fleisch und Bein von meinem Bein!

So lassen Sie uns auch die Schriften des Neuen
Testamentes lesen! Wir wollen nicht haften bleiben bei den
einzelnen Vorstellungen. Diese bilden ja nur die Peripherie des Lebens
und nicht sein Zentrum, kein Stück seines Wesens; sie gleichen dem
Gewand, das wir nach den Launen der Mode wechseln, ohne deshalb
selbst andere zu werden. Wir wissen ja auch zur Genüge, daß man
alle diese alten Vorstellungen mit Haut und Haaren verschlingen und doch
von Jesu Wesen unberührt bleiben kann. Wir wollen das frische,



— 136 —

blühende Leben erfassen, das dahinter steht und sich diese Vorstellungen
geschaffen, sich in sie gekleidet hat. Ja, nicht nur das Neue Testament,
die Dokumente des ganzen Christentums bis auf den heutigen Tag
wollen wir in dieser Weise betrachten. Wir fragen nicht bloß: was
haben die Menschen, die so geredet und gehandelt haben, gedacht,
was sür Vorstellungen haben sie gehabt? Nein: Was haben sie
erlebt? Gegenstand des Erlebens sind Realitäten. Mit was für
Realitäten sind sie zusammen getroffen? Was für Kräfte sind auf
sie eingedrungen? Und wie haben sie diese Kräfte gedeutet? Worin
haben sie Wesentliches und worin nur Beiläufiges gesehen? Was
haben sie für einen Sinn darin gefunden? Wie haben sie in diesem
Gewirr von Kräften, von Bewegungen und Strömungen Partei
genommen? Wie haben sie sich zu ihrem Schicksal gestellt, wie haben
sie es innerlich verarbeitet und darauf geantwortet? Wie haben sie

sich gestellt zu der Gemeinschaft von Menschen, in die sie hineingeführt
worden waren? Das sind die Fragen, die wir stellen müssen, um
bis zum innersten Wesenskern des Christentums vorzudringen. Das,
nicht die Vorstellungen sind die Elemente, welche das Leben ausmachen,
welche die Menschen verbinden oder trennen.

Sollte dieses Leben heute nicht mehr möglich sein?
Wohl ändert sich die Welt und ändern sich die Menschen in ihr, die
Verhältnisse und Erkenntnisse, aber in allem Wechsel steht doch der Mensch,
der immer derselbe bleibt. Es sind dieselben Mächte, die in der Welt
draußen mit einander im Kampfe liegen und dieselben Regungen, die
aus unserm Innern, heraus auf sie antworten, sich von ihnen
entzünden lassen oder ihnen entgegentreten. Sollte Alles so ganz anders
geworden sein? Sollten die Realitäten und Kräfte, die beim Ursprung
des Christentums gespürt worden, die damals wirksam geworden sind,
nicht mehr vorhanden sein? Sollten jene Deutungen, Entscheidungen,
Wertungen, die dem Christentum charakteristisch sind, nicht mehr möglich
sein? Es sind den Menschen die Augen geöffnet worden; sollten wir,
was sie damals sehen lernten, nicht mehr schauen können?

Sollte dieses Leben von uns nicht mehr angeeignet werden
können? Es handelt sich da nicht um verstandesmäßige Reflexionen,
bei denen unsere moderne Wissenschaft eine Rolle spielen könnte. Leben
überträgt sich, es steckt an, es ergreift, es reißt mit. Es preßt den

Einzelnen nicht in eine Schablone, es nimmt ihm seine Eigenart nicht,
und so läßt es auch jeder Zeit das, was ihr eigen ist, ihre Kultur,
ihre Kunst und Wissenschaft. Es handelt sich also darum.Zob wir im
Christentum ein Leben, eine Wirklichkeit, eine Macht spüren, von der
auch wir uns erfassen lassen.

Wenn das Christentum die Macht, welche über uns und die
uns umgebende Wirklichkeit Gewalt hat, mit dem Wort Vater deutet,
so ist das ein Gleichnis, das zeitlos und unmittelbar zu allen Zeiten
spricht. Das ist ja das Grunderlebnis des Christentums:
der über uns steht ist Vater. Das Wesen eines rechten Vaters



— 137 —

ist auch das Wesen der Macht, die über dcr Welt waltet; väterliches
Wesen mit seiner ganzen Verbindung von Ernst und Liebe ist
verwandt mit göttlichem Wesen, ein Abglanz, eine Offenbarung, ein Stück
davon. Und in Jesus ist es verkörpert, ist es wirksam gewordcu, ist
cs mit ncuer Gewalt in die Welt eingeströmt, hier ist der Sinn des
Lebens gedeutet, hier ist dem Geschehen Richtung und Ziel gegeben.
Hier tritt uns Gottes Macht als heiliger Ernst fordernd
entgegen, um uns über das, was wir sind, emporzuheben zu neuem
Wesen, hier stehen wir vor einer Neuschöpfung, dem Anfang
einer neuen Menschheit. Hier zeigt Gott, wo er mit uns hinaus
will, aber er tritt uns hier auch nicht bloß als fordernde Heiligkeit,

fondern auch als erbarmende Liebe entgegen. Diese Macht
der Liebe erfaßt uns durch Jesus, zieht uns in ihren Wirkungsbereich,

und das tut sie nirgends fo gewinnend uud überwältigend,
wie in seiner Aufopferung am Kreuz. Das ist das Erlebnis,
das hinter allen christlichen Versöhnungslehren und Deutungen des

Kreuzestodes steht. Freilich, nicht ein Verständnis dieser Lehren kann
uns seinen Segen mitteilen, sondern eine Wiederholung dieses Erlebnisses,

daß das Leben, das in diesen Ereignissen sich "auswirkt, auch
uns erfaßt und wir uns für dieses Leben entscheiden, uns daran
hingeben.

Dieses Grunderlcbnis sührt auch zu einer andern Stellung
den Mitmenschen gegenüber, zu dem Verhältnis der Brüderlichkeit,

ihrer Anerkennung als gleichberechtigter Kinder des himmlischen

Vaters, sodaß wir sie nicht bloß als Mittel zur Befriedigung
unserer Selbstsucht behandeln, sondern uns ihnen verpflichtet wissen.
Es führt zu einer andern Wertung der Dinge dieser Welt,
einer Umwertung aller Werte, eiuer inneren Freiheit und Unabhängigkeit,

einer Ueberlegenheit über die äußern Geschicke, einer innern Rnhe
gegenüber aller äußern Aufregung. Diese Stellung zu Gott stellt uns
auch mit einem Vertrauen in diese Welt hinein, das tüchtiger macht,
mit einer festen Hoffnung, die auch vor dem Bösen der Welt, vor
den Rätseln des Lebens, vor dem Tode nicht zusammenbricht. Diese
Stellung zu Gott und Welt, diese Art das Leben auf- und anzufassen
ist das Wesentliche, das Verbindende und Bleibende im Christentum.
Darin kann man sich über allen Unterschied der Zeiten mit den
Christen aller Epochen eins fühlen.

Wie wenig haben dvch die Verschiedenheiten der
Vorstellungsform zu bedeuten! Mögen wir uns Gottes Walten
als unmittelbares Eingreifen oder als vermittelt durch natürliche
Ursachen denken, mögen wir ihn uns vorstellen im Himmelssaal thronend
oder als alles durchdringende geistige Macht — wenn wir nur
vertrauensvoll zn ihm aufblicken! Mögen wir es bei dem Leid, das uns
zn schaffen macht, mit Dämonen oder mit Bazillen oder Schwankungen
des Weltmarktes zu tun haben, wenn wir es nur zum Segen
umbiegen! Mögen wir uns nun das Verhältnis von Fleisch und Gcist



— 138 —

wie Paulus oder wie die moderue Psychologie denken, wenn wir nur
Herr werden über die niedere Natur! Wie wir uns nun das
Verhältnis Jesu zu Gott und Menschen vorstellen, wie wir uns die
Bedeutung feines Werkes zurechtlegen, ob wir in das Geheimnis
einzudringen suchen oder uns dabei bescheiden, das Unerforschliche ruhig zu
verehren — ich möchte es mit letzterem halten — wenn nur sein
Leben in uns mächtig wird und uns umwandelt!

Es ist nicht meine Aufgabe, den christlichen Gottesglauben im
Einzelnen mit den modernen Erkenntnissen auseinanderzusetzen. Es
genügte mir zu zeigen, wie das Christentum im Kern von diesen

Wandlungen der Erkenntnis nicht berührt wird. Aber das
charakteristische Leben, als das ich Ihnen das Christentum zu schildern
suchte, gerät in der modernen Welt noch in größere praktische
Schwierigkeiten.

Das Mittelalter zeigte eine einheitliche Kultur, in welcher die

Religion eine dominierende Stellung behauptete. Aber mit der
Renaissance begann die Emanzipation der verschiedenen
Kulturgebiete: Wissenschaft, Kunst, Staat, Recht, Technik, Volkswirtschaft
machten sich unabhängig und suchten ihre eigenen Gesetze, behaupteten
ihren selbständigen Wert. Eine immer wachsende Zahl von Menschen
findet in der Betätigung auf diesen Gebieten ihren Lebensinhalt, das
sie beherrschende Interesse. Wenn sie der Religion nicht völlig den
Abschied gegeben haben, so ist sie ihnen längst nicht mehr höchstes
Anliegen. Sie ist etwas, das man neben vielem Andern ganz gern
auch noch besitzt, man hält es sür sicherer, nicht ganz damit zu brechen.
Aber sie wird an die Peripherie geschoben als eine schöne Weihe sür
einige festliche und schmerzliche Anlässe im Leben. Und man will sie

etwa damit verteidigen, daß man nachweist, sie fei eine Kultur
fördernde Macht. Damit daß man aber die Religion an der Kultur
mißt, stellt man Kultur über die Religion. Diese jedoch bedankt sich

dafür; sie will sich nicht mit dieser Aschenbrödelrolle begnügen. Sie
will herrschen, den Menschen bestimmen und durchdringen oder
dann, wenn sie das nicht kann, lieber das Feld räumen. Trachtet
am ersten nach dem Reich Gottes nnd seiner Gerechtigkeit; und du
sollst Gott lieben vvn ganzem Herzen, nicht mit geteiltem Herzen,
davon weicht das Christentum keinen Schritt weit. Daß der Mensch
seinen Gott finde, seinen Forderungen genüge, mit ihm eins werde,
das soll das zentrale, das höchste Anliegen werden, und diese

Verbindung mit Gott soll so eng als möglich werden, ihr soll willig
alles andere geopfert werden, wo es ihr hinderlich ist. Aergert dich
dein rechtes Auge, fo reiß es aus und wirf es von dir.

Das aber will sich die moderne Welt nicht gefalleu
lassen. Daß man wissenschaftlich, künstlerisch, kulturell auf der Höhe
sei, das liegt ihr am meisten am Herzen. Sie hat durch die freie
Entfaltung dieser Kulturgebiete eine Bereicherung und Erhöhung des



— 139 —

Lebens erfahren, die sie nicht preisgeben mag. Und eine Herrschaft
dcr Religivn erschiene ihr wie eine Verkümmerung des Lebens.

Was sollen wir darauf antworten? Man hat das Christentum
schvn als kulturfeindlich dargestellt. Mit Unrecht. Wohl hat Jesus
auf die Kulturgüter persönlich um seiner größern Aufgabe willen
verzichtet und Bereitschaft zu diesem Verzicht gegebenenfalls auch von
seinen Jüngern gefordert. Aber im Gegensatz zum Buddhismus
würdigt er die natürliche Welt als Schöpfung Gottes, sein Kulturverzicht

ist kein allgemeines Gesetz.

Kultur, Kunst, Wissenschaft sind Entfaltungen des natürlichen
Lebens, der Erkenntnistrieb, der Kunsttricb, der Kulturtrieb stud
legitime Eleinente des menschlichen Wesens und es ist kein Unrecht,
wenn sie sich ihre eigenen selbständigen Lebensgebiete schaffen. Aber
nun wohnt diesen Größen die Tendenz inne, sich aus einer
Diener- in eine Hcrrscherstellung aufzuschwingen; die Kultur ist nun
nicht mehr um des Menschen, fondern der Mensch um der Kultur
willen da. Sie will ein Maßstab aller Dinge werden, und damit haben
wir die Herrschaft der toten Dinge über die lebendigen Menschen.
Wenn sich der Mensch an sie verliert, so bedeutet das eine Einseitigkeit
und Verkümmerung. Jedes dieser Gebiete für stch allein bietet noch
keinen befriedigeudeu Lebensinhalt. Sie heben den Menschen nicht
über den Egoismus hinaus. Es liegt in ihrem Wesen, daß sie bloß
einer Elite zuteil werden. Sie geben kein Alle umfassendes Lebensziel.
Für einige Zeit vermag fich wohl die Seele dran zu sättigen, aber
bald wird der Durst nach dem Leben in ihr erwachen. So weisen
diese Gebiete über sich selbst hinaus. Es entspricht einer
Anlage der menschlichen Natur, wenn diese Kulturgebiete einem
überragenden Ziele untergeordnet werdeu wollen, durch das sie nicht
entwertet, fondern gerade verklärt und veredelt werden.

Dieses Ziel zeigt uns das Christentum. Die Knltnr ist der
Boden, in dem eine edlere Pflanze keimen und sich entfalten soll, eben
das sittliche uud religiöse Leben, das in Jesus erschienen ist. In der
Betätigung, durch die Betätigung auf den verschiedenen Kulturgebieten
soll stch christlicher Charakter entfalten. Sie sind sozusagen der Stein,
aus dem der Funke herausgeschlagen wird. Die Religion will
nicht bloß ein besonderes Lebensgebiet neben ihnen sein,
keine abgegrenzte Provinz, fondern sie stellt dem Menschen ein
bestimmendes Lebensziel, dem auch die Kultur dienstbar
gemacht werden soll, von dem aus sie erst ihren Wert empfängt. Alle
Kulturbetätigung soll mit Religion geschehen; Religion macht zu solcher
Betätigung nicht untüchtig, sondern sogar viel tüchtiger. Sie nimmt
ihr den Fluch des Egoismus und erfüllt sie mit einer höhern
Verpflichtung.

Sie läßt diesen Gebieten durchaus ihre Selbständigkeit und ihre
eigenen Gesetze; sie respektiert diese Gesetze als Ausdruck der von Gott
gegebenen Weltordnung. Wir lassen die pietistische Angst vor diesen



— 140 —

Gebieten nicht aufkommen. Aber freilich da, wo sittliche nnd religiöse
Entscheidungen auf dem Spiele stehen, da verlangt die Religion, daß Kultur,

Kunst, Wissenschaft geopfert werden kann. Wird unter Umständen
das Opfer des Lebens verlangt, sollten wir dasjenige dieser Güter
verweigern dürfen? Und wenn die moderne Welt dazu den Entschluß
nicht aufbringt, so ist das kein Ruhm, sondern eine Schwäche; kein

Zeichen, daß wir über das Christentum hinaus, fondern daß wir noch

gar nicht dabei angelangt sind. Kultur, Kunst, Wissenschaft sollen
uns keine Götter, sondern bloß Güter sein. Das will sagen:
wir sollen uns ihnen nicht opfern, sondern sollen sie zu opfern bereit
sein. Sie sind nur Teilgebiete des menschlichen Lebens, die Religion
aber ist das Umfassende, das alles in sich begreift. Deshalb dürfen
und sollen wir ihren Herrschaftsanspruch gegenüber
dem profanen Leben aufrecht erhalten und brauchen sie um
des willen nicht preiszugeben.

Aber nun erhebt sich noch eine weitere Schwierigkeit. Ist eine
Verwirklichung christlicher Lebenshaltung überhaupt
möglich? Lassen stch christliche Grundsätze in der Welt durchführen?
Ein entschiedenes Nein bekommen wir nicht nur vou Solchen zu
hören, die allem Ernst aus dem Wege gehen, sondern auch von
Solchen, die es gern möchten, die es probiert haben. „Ihr könnt sie

nur durchführen, wenn ihr ihnen die Spitze abbrecht und ihnen damit
gerade das Charaktervolle raubt," sagen sie uns. Nehmt beispielsweise
die Forderung der unbedingten Wahrhaftigkeit; ihr könnt
sie in einer verlogenen Umgebung gar nicht durchführen. Wenn du es

mit einem durchriebenen Menschen zu tun hast, von dem du weißt,
daß er dir Fallen stellt und alles was du fugst verdreht, so sagst du
dir unwillkürlich: ich muß wohl auf der Hut sein, daß ich ihm meine
wahre Meinung nicht verrate, meine tiefsten Beweggründe nicht
aufdecke. Du hast wahrscheinlich dabei nicht einmal ein böses Gewissen.
Und doch ist es gegen die unbedingte Wahrhaftigkeit.

Wie viel hat in letzter Zeit eine andere Schwierigkeit zu schaffen
gemacht. Es ist klar, daß der Krieg dem Grundsatz: Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst, dem eigenen Verhalten Jesu
und seinem Geist zuwiderläuft. Wir sind für einander da, zu
gegenseitigem Dienst, und nicht einander totzuschießen, daran kann nur
ausgemachte Sophistik rütteln. Und doch kann ein Volk nicht drauf
verzichten, wenn es sich nicht selbst aufgeben will. Es mnß aus Pflicht
der Selbsterhaltung nach Macht streben, es kann hier das Christentum
nicht verwirklichen.

Ebenso aber steht es im wirtschaftlichen Leben. Muß ein
Geschäftsmann nicht darauf ausgehen, sv gnte Geschäfte als möglich
zu machen, so viel als möglich zu gewinnen? Aber Gewinn läßt sich

nur erzielen auf Kosten Anderer. Wenn sich einer von jeder guten
Stelle sagte: ich will sie lieber dem und dem überlassen, der ohne
Arbeit ist, so könnte er verhungern. Oder wenn ein Arbeitgeber sich



— 141 —

sagte: Es ist wahr, daß der Mehrwert, was die fertige Ware an
Wert das verwendete Material übersteigt, gerechter Weise dem
gehört, der diesen Mehrwert durch seine Arbeit geschaffen hat — wenn
er wirklich dem Kapital feinen Gewinnanteil entzöge, was wäre die

Folge? Er würde mit mathematischer Sicherheit in der Konkurrenz
unterliegen, es würden ihm seine Kapitalien, die er nicht mehr
verzinsen könnte, gekündet, der Bankdirektor würde ihm sagen: „ich bin
auch kein Unmensch, ich ehre Ihre Gesinnung, ich gönne Ihren
Arbeitern alles Gute, aber ich bin eben wieder meinen Aktionären
verantwortlich; ich muß mein Kapital wieder haben und in ein
Unternehmen mit gesunden kapitalistischen Grundsätzen anlegen. Sie aber
können aufstecken und tun weder sich noch Ihren Arbeitern einen
Gefallen." Kurz, es hilft alles nichts, er muß seinem Geld den Profit
sichern, den Platz zu behaupten suchen durch Anwendung „gesunder
kapitalistischer Grundsätze", mag sein christliches Gewissen hundertmal
widerstreben. Das Wirtschaftssystem, das am Gewinn und nicht am
Bedarf orientiert ist, zwingt den Einzelnen, ihm zu huldigen, die

Menschen als bloßes Mittel und nicht als Zweck zu behandeln, keiner
kann sich entziehen.

Angesichts dieser Tatsache bleibt auch der Arbeiterschaft gar nichts
anderes übrig, als sich zu organisieren, ihre Macht geltend zu
machen, den Klassenkampf zu führen. Man hört bei
Arbeitskonflikten oft mit dem Brustton heiligster Entrüstung sagen: „es ist
den Arbeitern nur um Macht zu tun!" Ja, bleibt ihnen denn
überhaupt eine andere Wahl? Sie könnten auf Macht verzichten, wenn
sie sich der Liebe gegenüber befänden. Aber sie haben es mit der
Macht des Geldes zu tun, das nicht von dem Grundsatz abweicht:
ich zahle euch nur den Lohn, unter dem keine andern die Arbeit leisten.
Nimmt man es dem Kapitalisten nicht übel, wenn er möchte, daß sein
Geschäft rentiert, so darf man es auch dem Arbeiter nicht übel nehmen,
wenn er auch nach einer rechten Rendite seiner Arbeitskraft trachtet.
Die Entrüstung darüber ist entweder Naivetät oder Heuchelei.

Darin also liegt die Schwierigkeit: Unsere Kultur läßt der
Betätigung christlicher Grundsätze einen gewissen Spielraum,

gewährt aber keine konsequente Anwendung. Es
ist wahr, wenn Jesus heute käme, um seine absolute Forderung
durchzusetzen, er würde wieder gekreuzigt. Nicht buchstäblich; aber er würde
untergehen; man ließe ihn wahrscheinlich Hungers sterben. Sollen
wir uns aber bei der Lösung beruhigen, daß wir heute nur
noch bis zu einem gewissen Grade Christen sein können?
Diese Auskunft hat jedenfalls den Vorwurf größerer Ehrlichkeit voraus
vor jener Halbheit, welche das Leben in eine geistliche und eine weltliche

Hälfte teilt und doch sich für vollgültiges Christentum ausgibt,
und vor jener Heuchelei, welche der eigenen Selbstsucht die religiöse
Weihe erteilt. Aber wir können bei dieser Losung nicht
stehen bleiben.



— 142 —

Verehrte Anwesende, ich möchte Sie nochmals einladen, einem
modernen Dogma den Abschied zugeben. Handelte es sich vorher
darum, den Entwicklungsgedanken nicht an einem Ort anzuwenden,
wo er keine Geltung hat, so gilt es jetzt umgekehrt, da mit ihm ernst
zu machen, wo er meist nicht angewendet wird. Es ist ein
Vorurteil, daß die Ordnung der Welt stets dieselbe bleibe.
Die Welt ist keine tote Maschine, sondern ein lebendiger Organismus.
Sie soll anders werden, sie hat eine Aufgabe, sie soll einem Ziel ent-
gegenwachscn.

Wohl herrscht in der Welt die Ordnung des Kampfes
ums Dasein, des Kampfes Aller gegen Alle. Aber schon im Tierreich

beginnend macht sich dieser Naturordnung gegenüber eine sittliche

Ordnung der Sympathie und Solidarität, der
gegenseitigen Hilfe und Förderung geltend. Im Lauf der Kulturentwicklung

setzt sich zuerst im kleinsten Kreis, der Familie, die Anerkennung
der Pflicht der Solidarität durch. Dann erweitert sich mit dem Aufstieg
durch die Kulturstufen immer mehr der Kreis, der durch die Forderung
dcr Solidarität zusammengehalten wird. Auf der Stufe der Nomaden
ist cs der Stamm, in der Ackerbaukultur der Nationalstaat, sür dessen

Glieder gegenseitige Aufrichtigkeit, Liebe und Treue gefordert wird.
Jetzt wird der Aufschwung des Verkehrs, die Belebung der internationalen

Beziehungen in den letzten Menschenaltern eine fernere Erweiterung

des Solidaritätskreises bringen, zunächst auf größere Kultur-
krcise. Es ist kein bloßer Scherz, wenn etwa von den „Bereinigten
Staaten von Europa" gesprochen worden ist; die Haagcr Konferenzen,
die jüngste Londoner Botschafter-Reunion sind, freilich noch fehr
embryonische, Ansätze zu einem europäischen Kulturkreis. Ihm werden
der amerikanische, der mohammedanische, der afrikanische und
ostasiatische Kulturkreis gegenüberstehen, bis der Humanitätsgedanke eine

Solidarität der Menschheit zur Anerkennung bringt.
Gleichzeitig hat freilich die industrielle und kapitalistische

Entwicklung eine soziale Zerreißung innerhalb des Volksverbandes
herbeigeführt, die der Ordnung der Solidarität hindernd in den Weg
tritt. Aber anderseits hat diese selbe Entwicklung in der Betriebsund

der Arbeitsgemeinschaft neue soziale Gebilde geschaffen, innerhalb

deren sich eine neue Form der Solidarität angebahnt hat, die

nur deshalb nicht genügend gewürdigt wird, weil sie noch ungewohnt,
in die hergebrachten moralischen Kategorien noch nicht eingeordnet ist
uud gewisse Interessen bedroht. Es ist meine Hoffnung, daß schließlich
auch die Feindschaft der sozialen Schichten überwunden wird, und ich
bin überzeugt, daß das durch eine Entwicklung in der Richtung des

Sozialismus, durch eine Verschiebung der gegenwärtigen Verhältnisse
zu Gunsten der Arbeit geschehe, durch Herbeiführung einer Wirtschaftsweise,

die am Bedarf und nicht am Profit orientiert ist.
Darin also erblicke ich den Sinn der geschichtlichen Entwicklung,

daß die Naturordnung des Kampfes ums Dasein durch bie sittliche



— 143 —

Ordnung der Solidarität verdrängt wird. Bis jetzt ist das Staatsund

Erlverbsleben auch eiu Gemisch von sittlichen und unter-
sittlichen Kräften, im Krieg der Völker und im Konkurrenzkampf
entfalten stch wohl manche edle Regungen und göttliche Kräfte, aber
auch tierisches Wesen und rücksichtslose Selbstsucht, ja dieselbe Handlung

kann sehr gemischten Motiven entspringen. Da zeigt stch bald
eine Hingabe, welche die schönsten Seiten des christlichen Charakters
zum Ausdruck bringt, bald eine Grausamkeit, gegen die sich das
Innerste aufbäumt. Aber eben um dieses gemischten Charakters der
gegenwärtigen Ordnung willen kommen wir ohne Kompromisse nicht
aus. Das ist nicht erst eine Eigentümlichkeit unserer Zeit, das war
schon so in der alten Zeit. Wir können sogar sagen, daß die Ordnung
der Solidarität seit Jesu Zeit Fortschritte gemacht haben. Wir spüren
das nur deshalb nicht so, weil mit diesen Fortschritten unsere Empfindlichkeit

gegen die Brutalitäten der gegenwärtigen Ordnung wächst.
Weil wir ohne diese Kompromisse nicht auskommen,

ist allerdings eine konsequente Verwirklichung des
Christentums heute nicht möglich. Nur dürfen wir nicht
fugen: sie ist nicht mehr möglich. Es muß heißen: sie ist noch
nicht möglich. Diese Kompromisse dürfen wir nicht als definitiv
betrachten. Wir müssen darunter leiden, wir müssen über sie hinauszukommen

trachten. Selbstverständlich müssen wir mit der Welt wie ste

ist rechnen — das ist eine Binsenwahrheit, aber unversehens wird
dafür meist der große Irrtum untergeschoben, daß wir die Welt lassen
dürften ivie sie ist, daß ivir kapitulieren dürften vor dem Widergöttlichen

in der gegenwärtigen Welt. Die Rede: „So ist es nun einmal
in der gegenwärtigen Welt" schickt sich nicht für einen Christen. Zum
mindesten sollte er ste nicht mit einer Geste der Beruhigung
aussprechen, als ob er fortfahreu wollte: „Gott fei Dank, fo brauchen wir
also nichts dagegen zu tun." Nein, mit Sorge und Trauer, mit Scham
und Zorn sollten wir cs konstatieren, daß es in der Welt nicht göttlich

zugeht, daß andere Mächte als Gott fich breit machen, daß
Ordnungen herrschen, welche eine Verwirklichung christlicher Lebensgestaltung
hindern. Die Frage sollte nns auf der Seele brennen und keine Ruhe
mehr lassen: kann es nicht anders werden? Es beruht
auf einem Sündenfall der Christenheit, daß sie als eine der Schutzmächte

des Bestehenden angesehen wird. Wir haben keinen Grund,
im Namen Jesu das Bestehende zu verteidigen. Die Völkerfeindschaft,
das Reich der Gewalt, die kapitalistische Wirtschaftsordnung, das auf
der Prosttsucht gebaute Reich des Mammons, diese verkörperte Selbstsucht

muß verschwinden, wenn das Reich Gottes kommen soll. Wie
kann das geschehen? werden Sie mich fragen. Nun. zunächst müssen
wir die Hindernisse des Christentums erkennen, zunächst muß Einsicht
und Wille vorhanden sein, daß es anders werde; wir brauchen die
Unermüdlichkeit, die nicht zu arbeiten aufhört, wenn sich nicht gleich
eine glatte Antwort auf die Frage nach dem Wie ergibt, sondern es



— 144 —

immer neu versucht. Wir werden der Schwierigkeiten überhaupt nicht
so Herr werden, une wenn man nach einem genauen Plan ein Haus
baut, sondern so, wie wenn man Schritt für Schritt in einen noch
unerforschten Urwald eindringt. Ich persönlich glaube, daß dieses

Vordringen in der Richtung erfolgen müsse, die mit dem Namen
Sozialismus bezeichnet wird, ohne deshalb den Sozialismus als letzte

Lösung aller Schwierigkeiten zu betrachten. Doch möchte ich nicht bei
solchen Ausblicken verweilen. Die Hauptsache ist mir, daß wir uns
als Christen bewähren, indem wir für eine Ermöglichung

des Christentums arbeiten. Wenn wir solche Arbeit
aufgäben, würden wir allerdings aufhören, Christen zu sein.

Lassen Sie mich hier noch eins beifügen: es ist eine überaus
schmcre und zarte Gcwistcnsfrage, wo wir uns auf Kompromisse
einlassen dürfen, wo wir sie um des Gewissens willen ablehnen sollen.
Man kann hier keine allgemein gültigen Entscheidungen treffen, darum
sollen wir hierin einander nicht richten, ein jeder steht und fällt seinem
eigenen Herrn. Aber wir sollen nicht von Unmöglichkeiten reden, wo
wir Unannehmlichkeiten riskieren, wir follen uns nicht mit Kompromissen

behelfen, sobald irgendwie Behagen, Einfluß, Ansehen, guter
Name, gesellschaftliche Anerkennung auf dem Spiel stehen. Es geht
uicht vorwärts auf glatten Pfaden, sondern bloß auf dem Wege des

Opfers. Es ist noch so wie zu Jesu Zeiten: diejenigen tun am meisten
für das Reich Gvttes, die vor Kreuz und Schmach Christi nicht
zurückschrecken. Scheinbare Mißerfolge im Reiche der äußern Welt
stud oft die größten Erfolge im Reiche des göttlichen Geistes.

Man hat gegen diese Auffassung schon geltend gemacht, ein
kampfloser Zustand durchgehender Harmonie sei gar nicht erstrebenswert.

Ohne die Spannringen und Gegensätze habe das Leben keinen

Reiz und keine Tiefe, erst im Widerstand und Kampf entfalte fich der
christliche Charakter. Und in der Tat können wir nns das Gute ohne
das Böse gar nicht vorstellen; erst am Kontrast wird das Gute ganz
offenbar und deshalb wissen wir anch vom Segen nicht bloß des

Leides, fondern sogar der Schuld zu reden. Aber sollen wir deshalb
Leid und Schuld künstlich konservieren? Nein, denn nnr im Gegensatz

und Kampf gegen sie, wenn mir zur Arbeit an ihrer
Ueberwindung unsere ganze Energie anspannen, gewinnen wir das Gute.
Das ist die seltsame Paradoxie des Lebens, daß wir
Schuld und Not bekämpfen sollen und doch nötig haben, nötig haben
und doch bekämpfen sollen. Dieser Widerspruch ist uns ein Zeichen,
daß dieses Dasein, in dem wir hier stehen, nichts Fertiges,
Abgeschlossenes ist, er weist über dasselbe hinaus auf ein höheres Leben,
eine höhere Welt der Harmonie, die stch über dieser Welt der Gegensätze

aufbaut. Aber deshalb können wir diese Welt weder überspringen
nvch als unverbesserlich preisgeben. Wir wollen nicht in jenes Zerrbild

vvn Christentum verfallen, das nur aus diesem Jammertal
hinübergerettet werden möchte durch die Wasser des Todes in ein glück-



— 145 —

seliges Jenseits. Durch die Arbeit in und an dieser Welt, für
Verwirklichung des Reiches Gottes in ihr wachsen wir in diese höhere
Welt hinein, fangen wir hier fchon an ihr anzugehören; darum sollen
wir darum kämpfen, daß wir die höhere Welt in diese Welt
herunterziehen, die Unordnung der Selbstsucht durch die

Ordnung der Liebe verdrängen. Wir glaubeu damit Christi Werk zu
treiben, in der von ihm gewiesenen Richtung fortzufahren und nehmen
daher das Recht, uns Christen zu nennen; nicht weil wir es
schon sind, sondern weil wir es werden möchten.

Ist das Alles nicht Utopie, ungesunde Schwärmerei? Wird
die Menschheit jemals anders werden? Wird die Selbstsucht nicht
immer wieder durchbrechen, die Bestie im Menschen obenauf kommen?
Wir kennen alle die Schwierigkeiten wohl, Leichtsinn und Stumpfsinn,
Habsucht und Herrschsucht, und wenn wir darauf allein schauen wollten,
so wäre alles Streben nnd Hoffen Torheit. Aber dann wäre auch der
Protest unseres Gewissens Irrtum und Torheit. Dann wäre anch
Jesus ein Tor und Schwärmer gewesen; denn unser Gewissen
protestiert gegen das Reich der Selbstsucht, weil wir von Jesus nicht
loskommen, weil ohne das Licht, das von ihm kommt, das Dasein dunkel
und sinnlos wäre, weil uns ohne ihn das Leben wertlos vorkommt,
weil wir es ohne ihn nicht aushalten könnten. Und sicher wird es
auch die Menschheit auf die Länge nicht ohne ihn aushalten.

Nein, weil wir nicht anders können als urteilen: Hier in Jesus
Christus ist uns Richtung und Ziel des Lebens vvn Gott gezeigt
worden, hier hat Gott die Macht in die Welt eintreten lassen, die

uns helfen kann und will — deshalb sagen wir auch: der uns dazu
berufen hat, wird es nicht umsonst sein lassen. Das Gute bleibt
doch stärker als das Böse, es behält doch den Sieg. Das kann
man nicht beweisen, es ist Sache des Vertrauens.

Man könnte auch sagen: das liegt doch in weiter Ferne, wir
haben ja noch längst nicht im Ernste damit zu rechnen, darum brauchen
wir uns darüber keine Gedanken zu machen. Sicher sollen wir
zunächst einfach die nächste Aufgabe angreifen und nicht von der
Vollendung träumen. Aber wie wir sie angreifen, hängt doch sehr davon
ab, ob wir Glauben und Hoffnung in uns tragen. Von dem Glauben
an das Ziel, an den Sieg des Guten hängt es ab, ob wir vorwärts
kommen. Unglaube lähmt, Glaube stärkt. Nur er führt durch
Enttäuschungen, Mißerfolge, Niederlagen doch immer wieder zu neuer
Energie, nur er macht frei, nur er befähigt zu dem, was am meisten
vorwärts bringt, zum Opfer. Ohne den Glanben ist das Opfer Torheit,
aber der Glaube vertraut, daß uichts, was für Gott getan ist,
verloren geht und umsonst getan wird. Wäre mehr Glaube vorhanden,
es wäre der Berg schon so mancher Unmöglichkeit versetzt worden.
Und dann würde es uns immer leichter werden, zu glauben. Alles
Große ist aus dem Glauben getan worden, vielleicht einem
unbewußten Glauben, der dem Kirchenglaubcn so gar nicht glich; aber



— 146 —

aus dem Vertrauen, auf Grund der Ueberzeugung, daß die Welt auf
das Gute hin angelegt sei und das Gute Meister bleibe, das Gute
wie wir es von Jesus her verstehen. Die da sagen, der Glaube mache
die Menschen untätig und energielos, wissen nicht was er ist: sie

meinen den toten bloßen Kirchenglauben, Dogmenglauben, Bibelglauben.
Aber der lebendige Gottesglaube ist die stärkste Energie
des Guten.

Wenn wir glauben, daß in der Nachfolge Jesu auch heute noch
das Heil liege, so handelt es sich nicht um ein Gesetz, das man jemand
auferlegen möchte, sondern um ein Leben, von dem man innerlich
erfaßt wird. Und das kann man nur vorleben, es gibt dafür nur den
Beweis des Geistes und der Kraft. Aber wenn es wieder mehr eine

Macht wird, die nicht mit dem Bestehenden paktiert, sondern cs erneuert,
dann wird auch das Vertrauen dazu wachsen. Und die Erfahrung,
daß die Menschheit auf dem Weg der Selbstsucht sich immer tiefer in
Degeneration und Zerrissenheit stürzt, daß auf diesem Wege alles
Raffinement der äußern Kultur nur die Schwierigkeiten des Zusammenlebens

bergehoch auftürmt, diese Erfahrung, die nicht ausbleiben kann,
wird das Ihrige dazu beitragen. Sie wird zeigen, daß die Menschheit
auf Solidarität und Gemeinschaft hin angelegt ist.

Verehrte Anwesende! Wir sind noch Christen, wir können, wir
sollen und müssen es noch werden. Aber ist dieses Christentum,
von dessen Recht ich Ihnen sprach, denn noch dasselbe wie
dasjenige Jefu und der Apostel? Ja und nein. Nein, es ist
nicht dasselbe und braucht es nicht zu fein, denn das Christentum ist
Bewegung, Leben nnd darum beständig im Fluß. Und doch ist es

dasselbe, es hat noch das Recht, sich Christentum zu nenne,?. Ich
trage in meinem Leibe kaum uoch eine Zelle, die schon in mir war,
als ich die Universität bezog. Ich habe seither viel gelernt und viel
vergessen, eine Menge Anschauungen revidiert und empfinde in Vielem
anders. Und doch bin ich nvch derselbe. Hinter allem Wechsel ist doch
ein Bleibendes, das man wohl nicht mit Händen greift und mit Augen
schaut, das aber nicht minder Realität ist. Es ist eine Lebenskraft da,
die beständig Altes abstößt und Neues in sich aufnimmt und sich

aneignet; das tut sie im körperlichen und im geistigen Leben.
Was so jedes lebendige Individuum vou sich sagen kann, das

gilt auch vom Christentum, weil es eben Leben ist. Von Jesus
Christus geht eine Lebenskraft aus, die sich beftändigZmit neuen
Erkenntnissen, neuen Kulturen, neuen sozialen Gebilden verbindet und
trotz allen Entwicklungen und Umwälzungen doch eine Kontinuität
herstellt und dem, was sie sich aneignet, ihren Charakter aufprägt.
Solange wir uns von dieser Kraft treiben, Richtung und Ziel geben
lassen, dürfen wir uns noch Christen nennen. R. Liechtenhan.


	Sind wir noch Christen?

