
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 3

Artikel: Memento : Vorbemerkung ; Welches sind die Hauptschäden, welche
der Mensch überhaupt und die moderne Kulturmenschheit
insbesondere durch die Verschiebung des psychologischen
Gleichgewichts erlitten hat? ; Die Philosophie, eine Feindin des
Friedens ; Die ...

Autor: Schindler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 114 —

Heiland sein, das wäre es, nicht vvn ihm predigen! Das war
sein Gewinn. Aber er mnßte weiter predigen. Das war sein Amt.

An jenem Abend, als er fort war, aßen sie in der Mansarde
einen Topf voll Salat, ein Stück Brot und tranken Kaffee. Karl
hatte der Metzger an der Ecke einen Knochen von einem Rippchen
geschenkt. K. A. Busch.

(Schluß folgt.)

Memento.
vsrvemeikung.

R^eute liegt der Maßstab für die Äultnrhvhe eines Bvlkes nicht
>»H mehr >vic einstmalö im „Seifenverbrallch" desselben, sondern eher

in der Zahl der journalistischen und literarischen „Druckbogen",
welche ein Volk binnen Jahresfrist zu verdauen, oder sagen wir lieber,
zn verschlingen vermag.

Es wird unbestritten fein, daß der barometrische Höhenstand der

Bildung, oder dessen, was man „Knltnr" nennt, als ein außerordentlich

hoher bezeichnet zu werden pflegt.
Ob er dies in Wirklichkeit ist, wird, angesichts der Gegensätze,

welche da zu Tage treten, als offene Frage behandelt werden dürfen.
Der Zweck dieser Zeilen besteht darin, einerseits den Begriff der

„Kultur" festzustellen; nachzuweisen, daß und wie eine falsche und
halbe Kultur zur Barbarei zurückführt; und daß es drittens für die

Zerrissenheit und das Unglück des Einzelnen und des Ganzen kein
anderes Heilmittel gibt, als die Wiederherstellung des verlorenen
Gleichgewichts, dadurch, daß die planetarische Welt sich wieder
um die richtige Zentralsonne des Universums zu bewegen anfängt,
statt um einen richtigen usurpatorischeu Satteliten des Mondes, der
selbst nur in entlehntem Lichte strahlt.

Daß die Menschheit in einem Zustand der Zerrissenheit, innerer
und äußerer Not und Unfriedens sich befindet, dürfte nur den leiblich
und seelisch Blinden unbekannt sein, während die Andern stch

verwundert fragen dürften: war denn nicht „Harmonie" der ganzen
Menschheit zugedacht, als es dort auf Bethlehems Höhen, vom Himmel
ertönte: „Friede auf Erden und zwischen den Menschen ein
gegenseitiges Wohlgefallen?!"

Ein solcher Gesang könnte nicht von der Erde ausgehen, die bis
in die friedlichste Ecke ihres weiten Raumes, mit Menschenblut
getränkt, mit dem Lärm, Zorn und Haß sprühender Parteien erfüllt war.

Es mußte und konnte nur von oben, aus der realsten weil
unsichtb aren Welt, kommen und dorthin müffen sich deshalb unsere
sehnsuchtsvollen Blicke uud unser Verlangen nach Frieden, Licht, Leben



— 115 -
und Glück auch heute noch richten, wenn wir wirklich finden, erleben
und genießen wollen.

Ich werde nachzuweisen suchen, worin der Verlust des

Gleichgewichts in der dreiteiligen Oekonomie, d. h. in der leiblichen,
seelischen und geistigen Gesamtheit unseres Wesens besteht.

Ich werde die Symptome dieser Störung darlegen und zugleich
nachzuweisen suchen, daß eine Krankheit und die sichtbaren Symptome
derselben zwei ganz verschiedene Sachen sind, daß das gewaltige
Chaos, in dem die ertrinkende Welt nach den rettenden Strohhalmen
greift, ein Sammelsurium armseliger Versuche ist, durch symptomatische
Behandlung der sichtbaren Wnnden und Schäden der Gesellschaft über
das innere Grundübel hinweg zu täuschen.

Dieses Letztere kann hier von vornherein mit wenigen Worten
angedeutet werden.

Es liegt in der schvn Eingangs leise angedeuteten Ueberkultur
durch eine sündflutartige literarische, wissenschaftliche und philosophische
Fütterung und Bearbeitung des menschlichen Intellekts, d. h. des

Kopfes allein, unter gleichzeitiger Vernachlässigung des persönlichen
Zentralorgans, d. h. des Herzens.

Eine folgenschwerere Verschiebung, besser: Vernichtung des
Gleichgewichts, läßt sich gar nicht denken, und wie sich dieselbe am Menschen
selbst, und an den äußern. Lebens- und Wohlfahrtsbedingungen straft
und rächt, das zeigt sich in der folgerichtigsten Weise hier, wie überall,
wo der ohnmächtige kleine und doch so stolze Mensch glaubt, sich seine

eigene Harmonie des Daseins bauen und erzwingen zu können, indem
er das, was Gvtt zusammengefügt und als Grundprinzip der Harmonie
erklärt hat, glaubt auseinander reißen zn dürfen.

Das Palladium des menschlichen Gleichgewichts besteht in der
richtigen Stellung des Intellektes als Fakultät des Verstandes für
die Welt der sinnlichen Wahrnehmung, zweitens des Herzens oder
fühlenden Gemütes mit dem Regulator des Gewissens, das kein Mensch
leugnen und vernichten kann, und des freien Willens, und drittens,
des jedem Menschen schöpferisch eingesenkten göttlichen Lichtfunkens, durch
den wir befähigt sind, das göttliche Licht in seiner verwandtschaftlichen
Beziehung zu unserm eignen Wesen und zu unserm Licht- und
Lebensbedürfnis zu erkennen.

Man darf sich nur die verschiedenen Funktionen dieser Fakultäten,

sowohl als selbständiger Größen nach außen, als in ihrer
Gegenseitigkeit nach innen vorstellen, um fich eine Idee zu machen von dem

Ausgefchaltetwerden des Einen oder des Andern, oder von der bloßen
einseitigen Betonung des Einen, ans Kosten des Andern.

Dies ist nun aber, allen Bildungsmitteln und Kulturfortschritten
zum Trotz oder vielmehr gerade durch die falsche Richtung, die diese

Bestrebungen genommen, geschehen.

Bewußt und unbewußt, der Kopf wird heute als oberste Instanz
der Entscheidung in allen Menschen- und Weltfragen in Anspruch ge-



— 116 —

uvmmen; Erziehung und Unterricht, Studium und Wissenschaft, alles
zielt heute mit blindestem Eifer darauf hin, diese Autorität des
eiskalten herzlosen Verstandes, als goldenen Geheimschlüssel, als pusss
partout für alle Lebensaufgaben, zu Pflegen und zu entwickeln.

Dieser Weg führt wohl zum altrömischen Rechtsstandpunkt,
welcher, trotz seines heidnischen Ursprungs, heute noch als Grundlage
der Rechtsprechung gilt, der aber nicht bedingungslose Grundlage
eines gesellschaftlichen Organismus sein kann, welcher auf der Voraussetzung

eines nicht heidnischen, sondern „christlichen" Friedens in Herz,
Haus, Staat und Volk beruht.

Der sich felbft überlassene, durch keinen über ihm stehenden
Regulator gebändigte Verstand führt uns nicht zum „Frieden", sondern
zum Streit. Oder ist dieser Friede überhaupt eine Utopie, und welche
Bedingungen müßten an uns gestellt werden, um dieses hohe Ziel
wirklich erreichen zu können?

Ich will keine Lehren aufstellen und die anzubringenden
Sentenzen beliebe der freundliche Leser selber aus dem farbigen Sonnenbild

abzuleiten, um dessen geistiges Anschauen ich ihn bitte.
Da zieht der Straße entlang, in dicht gedrängter Masse, eine

Herde Schafe, den Spuren des Hirten still und willig folgend. Sie
glänzen nicht durch hohen Intellekt, aber harmlos wie sie sind,
verlassen sie sich auf die gegenseitige, wollenweiche Fühlung. Das
lehrreichste und charakteristische für uns Menschen liegt in der Tatsache
der demütigen Senkung der Köpfe. Keines trägt den Kopf hoch, um
auf die Andern herabzusehen. Keine pi-iiui intsi' pu^ss. Sie scheinen
des großen Hirten Wort besser verstanden zu haben, als die
Kirchenandächtigen und andere Fromme: „Haltet euch herunter zu den

Niedrigen" und „Wer der erste sein will, den sei aller Diener".
Aber sollen wir denn Schafe werden um des ersehnten Friedens

willen!?
Das nicht gerade buchstäblich, aber die Natur, die ja von Grnnd

aus böse und krank ist, muß doch so weit umgewandelt werden, daß die

Grundpostulate des Friedens erfüllt, und die Elemente der Feindschaft
ans dem Herzen gestoßen werden.

Einst hatte ein alter Tiger ein großes Wohlgefallen an der

Sanftmut des Lämmleins. „So weiß und rein möchte ich auch sein.
Das würde ein hübscher Fortschritt in meinen alten Kulturbestrebilugen
bedeuten und mir zur Ehre gereichen vor aller Welt." Als der Tiger
diese lobenswerten Entschlüsse saßte, hatte er zusällig keineu besonder«
Hunger. Aber als dann der Tigermagen wieder sein gewohntes
Futter verlangte, war das Tigerherz nicht im Stande, feine alte Natnr
zu verleugnen und das appetitliche Musterbild der Sanftmut wurde
aufgefressen.

Der Kopf war bekehrt, das Herz war das alte geblieben.
Dies ist die Geschichte aller Kulturbestrebungen auf dem Weg

der Verstandesbildung, welche sich vermißt, die höhern und edelsten



— 117 —

Fakultäten des Herzens und des Geistes als minderwichtig vernach-
läßigcn zu können.

Dieser Art war die altgriechische und altrömische philosophische
Kultur, neben welcher ein barbarisches Helotentnm freien Spielraum
finden konnte.

Unsere Zivilisationsaera hat diesen odiosen Namen und die

Form ausgetilgt, aber in anderer Form und Bezeichnung leben sie noch
heute fort, nachdem uns seit 2000 Jahren die himmlische Sonne
beschienen, aber wenig genug erleuchtet, und noch weniger erwärmt und
entflammt hat.

Lohnt es sich nicht der Mühe, der Ursache des großen
Widerspruchs zwischen der so reichen Aussaat literarischer und anderer
Bildungsmittel und der so magern Ernte nachzuspüren, besonders aber
dieser ergreifenden Tatsache nachzudenken, weshalb die Menschheit, im
Einzelnen und im Ganzen, bei dem notorischen Bedürfnis nach Frieden,
Glück und Harmonie, diesem Ziele, immer weiter, als einem Phantasiegebilde,

zu entweichen scheint?
Der Schöpfer des Menschen soll also sein Herz mit einem Sehnen

erfüllt haben, das in diesem Leben nie gestillt, mit Kräften des
Willens ausgestattet haben, die als Luxusgaben, nie zur Verwertung
gelangen sollen!? Nimmermehr.

In der Gabe selbst liegt die Pflicht ihres Gebrauchs und im
Anblick der Welt verstummt die Frage von selbst: „Ist hier für mich
etwas zu tun oder nicht?"

Welches sinS Sie yauptscdSclen. welcve aer Mense» iivechaupt unö
«le moderne Mtulmenscdhett lnsdesonâere Surcv Sie yerscvlevung

Oes psvckolsgiseften tZleicdgewlcvtt erlitten vat?

Eine Krankheit besteht aus Ursachen und Symptomen. In der
vorliegenden Frage handelt es sich nm seelisch geistige Abnormalitäten,
nämlich nm falsche Bewertung und um Kompetenzkonflikte zwischen
drei Potenzen innerhalb ein und derselben Persönlichkeit und Autorität.

Die dreifache Autorität besteht aus dem Intellekt, aus Seele
und Gemüt, und aus Geist. Die Störung dieser hierarchischen
Ordnung bedeutet Rebellion gegen überirdische Gesetze und bringt Unglück.
Das Resultat offenbart sich als Disharmonie, Feindschaft und Streit
innerhalb eines Organismus, dessen Lebens- und Gesundheitsbedingung
die „Liebe" sein sollte.

Dies gilt für den Menschen als Individuum und als Glied der
Gesellschaft. Er ist in sich selbst uneins und ein Friedensstörer
nach außen.

Der innere Widerspruch besteht psychologisch darin, daß er für
das Licht geschaffen ist und findet sich in Finsternis. Daß er ein
Ideal des Glückes in sich hat und sieht sich doch ausgeschlossen von
diesem Paradies. Hier liegt der Grund aller menschlichen Unrnhe,



— 118 —

welche kein Ende nimmt, als dann, wenn diese hierarchische Ordnung
wieder hergestellt wird.

Der Mensch, das Geschöpf, kann nicht um sich selbst kreisen, er
kann keinen Weltmittelpunkt bilden. Dieser Gedanke ist eine furchtbare

Anmaßung, das zerstörende Grundübel der Menschheit —
„Hochmut".

Das Planetensystem erhält sich in seinen verschlungenen Bahnen
nur durch die unwiderstehlich machtvolle Anziehungskraft seines
Mittelpunktes, der Sonne. Stelle ich mich außerhalb dieses Mittelpunktes,
so entziehe ich mich freiwillig der normalen Zentripetalkraft und
verfalle damit fraglos der Zentrifugalkraft, die mich immer unrettbarer
in die Nacht und Kälte der Gottesferne abschleudert.

Hat sich denn die ganze Menschheit von der Zentralsonne
abgesondert und einen exzentrischen Standpunkt für sich in Anspruch
genommen

Ja, sie hat es damals getan, als sie noch durch ein einziges
Menschenpaar im Paradies repräsentiert war. Der Sauerteig des

Ungehorsams hat den ganzen Teig durchsäuert. Aber unter gewissen
Bedingungen kann er entsäuert werden.

Es existiert also bei allem Kampf eine Botschaft des Friedens,
aber wir müssen vorher noch vom Kriege reden.

vie philosophie, eine 5ein<Iin Ses Mellens.
Eines der höchsten Attribute der menschlichen Würde besteht aus

der Fähigkeit des Wissenkönnens und des Wissenwollens derjenigen
Dinge, die außer und über unserer unmittelbaren Persönlichkeit liegen.
Es offenbart sich darin der in uns liegende Hunger nach Licht und
nach dem Leben und Genuß, die mit dem Licht verbunden sind.

Eine gottgegebene Kraft kann an sich nur gut und heilig,
niemals böse und gefährlich sein. Aber dies kann sie werden durch
Mißbrauch, dem auch das Beste unterworfen ist. Das Gold ist an
sich die reinste und schönste Sache der Welt. Weshalb geht eine
unzählbare Schar von Menschen an der Liebe zu diesem so edlen
Metall zu Grunde?

Es findet nur eine kleine Verschiebung in der Bewertung statt.
Der Intellekt allein hat noch nie einen Menschen ins psychologische
Gleichgewicht gebracht. Die menschliche Klugheit, deren Kunst
Milliarden zu erwerben versteht, ist nicht imstande, ihm einen einzigen
Lichtfunken zu liefern, um ihn von der größten aller Irrtümer und
Torheiten zu überzeugen.

Die Philosophie, die Freude am „Wisfen", ander „Wissenschaft",
kann also nicht gottwidrig, sondern muß gottgefällig sein und ist
deshalb an sich eine Feindin des Friedens so wenig als das Gold an
fich ein Unglück für den Menschen ist.

Aber ganz anders wird das Verhältnis, wenn das glänzende
Metall und der helle Glanz des Wissens zum Selbstzweck, zur Er-



— 119 —

langung eines thronartigen Piedestals unserer eignen Persönlichkeit
erhoben und mißbraucht wird.

Es ist ein ungeheurer Unterschied, ob ich sage: „ich liebe die
Philosophie", oder ob ich sage: „ich bin Philosoph". Diese zweite Art der
„Philosophie" stempelt sich selbst zu einer selbständigen, vom Mittelpunkt

der Welt und alles Lebens, d. h. von Gott losgelöste freie Größe.
.Dies ist Usurpation und führt zum Anarchismus und Nihilismus.
Der Mensch ist zu schwach, um keines festen Stützpunktes außer ihm
selbst zn bedürfen, und wenn er stch in seinem Kreislauf auf seine
Wissenschaft, als zentralen Drehpunkt, stützen will, so gleicht er dem
Manne, der sich am Wind halten will, der ihn im nächsten Augenblick
zu Boden wirft oder wirbelnd in die Luft hebt, um ihm auf dem
Boden der harten Realität alle Rippen zu zerschmettern.

Wann und weshalb bezeichnet stch der moderne Mensch als
Philosoph?

Sobald er mit dem Christentum, als einer altväterischen und
kindischen Sache, nichts rechtes mehr anzufangen weiß.

Was fehlt ihm denn, daß er das kindliche Evangelium, die süße
Himmelsbotschaft des „Friedens", nicht mehr verstehen kann, wie in
den schönen Tagen der Kindheit, auf dem Schoß einer lieben
Mutterseele?

Nichts fehlt ihm, sondern zu „groß" ist er geworden. Die große
Wissenschaft hat den demütigen Kindersinn zum Herzenstempel hinausgejagt

uud beherrscht nun, in stolzem Selbstbewußtsein, den Intellekt,
während Herz und Gemüt in den hintersten Winkel des Hauses
zurückgedrängt und der Geist von seinem erhabenen Thron zum alten
verrosteten Eisen geworfen wird.

Der Mensch, der den Schöpfer des Auges, das Organ des
Lichtes, aus dem Programm seines innern und äußern Lebens
ausgeschaltet hat, wird doch nicht die Inkonsequenz seiner Logik begehen,
zu glauben, er könne dem Schöpfer des Auges und des Lichts den
Abschied geben und dennoch im Besitz des Auges und der Sehkraft
bleiben! Nein, fo inkonsequent und unlogisch sind weder die natürlichen

Gesetze noch die Gesetze der Geisterwelt.
Wir können des Gesetzgebers nicht spotten, ohne seine Gesetze als

Stricke um unsern eigenen Hals zu legeu, bis sie uns, d. h. bis wir
uns selbst damit erwürgt haben. — Wir bedürfen nicht nur „eines"
Mittelpunktes nach Auswahl unter Vielen. Wir bedürfen „des"
Mittelpunktes, des einzig wahren unter Vielen. Wenn die Menschheit
in ihrer babylonischen Verwirrung in tausende von Religionen,
Konfessionen, in Anbetung ganz- oder halbhölzerner, sinnlicher und geistiger
Götzendiener« zerrissen ist, so liegt dies einzig und allein daran, daß
jeder fein eigenes Sonnensystem aufrichten will, statt daß sich alle um
die Zentralsonne des Gottes sammelten, der nicht ein Wesen menschlicher

Einbildung ist, sondern der die Welt geschaffen hat, von deren



— 120 —

kleinstem Teil wir in staunender Bewunderung Augen- und Ohrenzeugen

sein dürfen.
Wenn wir die Quelle der Philosophie aufsuchen wollen, so müssen

wir ins Paradies zurückgehen. Dort treffen wir auf ihre ersten leisen
Spuren. Unsere Ureltern empfingen die Erlaubnis von allen genießbaren

Früchten des Gartens zu essen; nur vom Baum der Erkenntnis
von Gut und Böse sollten sie nicht essen. Hierin lag der Probier-.
stein für die hohe Gabe der Wahlfreiheit, die ihnen anvertraut war.
Also gerade dem „Wisfen" war eine bestimmte Grenze gezogen und
die Ueberschreitung dieser Schranke sollte Verwirrung und Tod nach
sich ziehen. Ich habe es nun nicht mit dem Nachweis zu tun, daß
und wie, gerade in und mit dieser Strafgerechtigkeit, das automatisch
sich vollziehende Heilmittel, als Antidot des Sündengiftes, gegeben
war. Ich beschränke mich auf den Hinweis des qualitativen
Unterschiedes zwischen einer Art des „Wissens" nnd der andern.

So lange sich die Philosophie mit den eßbaren und unschädlichen
Früchten des Weltgartens abgibt, wozu ihr die Zähne und der
entsprechende Verdauungsapparat zur Verfügung gestellt sind, soll und
darf sie tapfer essen, dem Gehirn feine Nervensubstanz, dem Herzen
und allen Arterien stets neues Blut bereiten.

Vergreift stch aber der Mensch an den Gegenständen, die sich

als Imponderabilien auch mit den feinsten Instrumenten des Intellektes
und der Wissenschaft weder wägen noch messen lassen, so begeht er
ein Unrecht, es ist die Verleugnung jener kindlichen Eigenschaft der
Demnt, die uns in andern so wohltuend und köstlich entgegenwinkt.
Aber soll und kann sich denn das Wissen und Erkennen des Menschen

ganz uud gar nur auf unsere, gewiß hochinteressante, tellurische Wohnstätte,

beschränken? Liegen nicht in Herz und Seele Bedürfnisse für
das Eindringen in die höchsten Regionen des Lichtes und des

Ursprungs des Lebens? Und wenn Bedürfnisse da sind, fo sind
unfehlbar auch die Instrumente und die Hände da. um sie zu befriedigen.

Hier versagt nun aber die Philosophie ihren Dienst vollständig,
und wenn sie ihr Unrecht nicht verewigen und unheilbar machen will,
sollte sie ihre Ohnmacht einfach bekennen.

Weshalb weigert sie sich hier, so ausnahmslos wie möglich,
zu dem einzig möglichen und brauchbaren Werkzeug des „Glaubens"
zu greifen, dessen sie sich tausendfach bedienen muß, um ihrem Wissen
eine feste Grundlage und halbwegs greifbare Gestalt und Realität zu
geben, und zwar sogar in substanziellen Dingen, die nicht einmal dem
geistigen Gebiet angehören? Geht nicht unser ganzes Denken, Urteilen
und Philosophieren, ganz unbewußt von mathematisch und verstandesmäßig

ganz unerwiesen«!? und unbeweisbaren Vordersätzen und von
Prämissen aus, welche in unserm instinktiven und angeborenen
Wahrheitsgefühl, und nicht in unserm kalkulatorischen Verstand ihre Wurzeln
und ihre bestätigenden Zeugnisse haben?

Das philosophische Wissen verbreitet Glanz in der Mcnschenwelt



— 121 —

und gibt dem Menschen eine aufrechte und stolze Haltung. Darin
liegt aber gerade der Beweis seiner Hohlheit, denn die volle Aehre
neigt fich demutvoll zur Erde, während die taube Aehre, trotz aller
ihrer Signatur der Aechtheit, stolz aufrecht gen Himmel steht.

An sich ist also die Philosophie keine Feindin des Friedens, aber
sie wird es nur dadurch, daß sie sich nicht unter, sondern neben die göttliche

Weltordnung, als Gestirn eigenen Glanzes und selbständiger
Bahn, halten und bewegen will.

Das ist wohl eine schöne, aber eine gefährliche Luftreife, denn
Ivo ist jener feste Puukt im Weltall und in der Geisterwelt, nach dem
schon Archimedes vergeblich fragte, nicht um die Welt aus den Angeln zu
heben, ivas einst so wie so geschehen wird, sondern um als feste eiserne
Axe zu dienen, um die fich, in harmonischem, sekundengencmem Kreislauf,

die übrigen Körper und Kräfte drehen könnten!?
Reden nicht die Vertreter der Philosophie selbst von „Wandlungen"

der Philosophie in der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft? Eine Türe, die ihren Angelpunkt beständig wechselt, ift keine
Türe mehr, sie gleicht vielmehr der Windfahne, bei der es auf mehr
vder weniger Festigkeit nicht ankommt.

Der Intellektualismus und die Philosophie können das Problem
des wahren und klaren Wissens nicht lösen, weil sie nur mit den
halben Koefizienten rechnen.

Die neuen Erfahrungen und wissenschaftlichen Erkenntnisse
befestigen und vertiefen ihre Axiome keineswegs, sondern verflachen sie
noch mehr, indem sie neben die schon vorhandenen überlieferten
Weltanschauungen eine bunte Anzahl neuer aufstellen, um zuletzt an der
Quadratur des Kreises mutlos irre zu werden.

Das Leben ist aber nicht lange genug, um sich an scheinbar
unlösbaren Problemen Jahrzehnte lang den Kopf zu zerbrechen.

Wer will heute die erdrückende Masse des Wissensstoffes in allen
Gebieten des Weltlebens beherrschen, wenn dieser Berg wie ein
Trümmerhansen ungeordnet vor ihm liegt, ohne in seiner Seele ein
Licht zn tragen, das von Wechsel und Wandel der „Wissenschaft"
unabhängig ist?

Und wenn das unerbittlich realistische Ende des kurzen Laufes
da ist, dann steht der Philosoph, fast ärmer als jeder Andere, vor
dem trostlos dunkeln Abgrund, für den ihm das bisherige vermeintliche

Licht nicht mehr dient.
Dort läßt uns der Intellekt im Stich, wenn wir durch ihn das

Licht von oben nicht ins Herz haben dringen lassen, um von dort
aus der ganzen Persönlichkeit eine neue Richtung, neue Impulse, neue
Kräfte, neue Sehkraft und neue Lebensgenüsse auf- und einzuprägen.

Die Theologie.

Darf oder muß ich, bei der Erörterung über das verlorene
Gleichgewicht nnd den mangelnden Frieden nnter den Menschen nnd



— 122 —

Völkern, mit den furchtbaren Schäden und Leiden, die das Eingeweide
des Menschen zerfressen und zerwühlen, auch die Theologie einer
gewissen Verantwortlichkeit zeihen?

Ich will dieses Kapitel möglichst kurz machen, weil die Theologie eine
besondere Wissenschaft nnd kein psychologisches Element der Persönlichkeit ist.

Mit der Bezeichnung „Wissenschaft" habe ich ihre Hauptschuld
am bejammernswerten Zustand der Menschheit schvn gekennzeichnet.

Die Theologie als Wissenschaft ist kein Christentum, das sie doch

repräsentieren und fein möchte, denn wenn das Christentum auch auf
einem „Wissen" gewisser Tatsachen beruht, so ist doch dieses „Wissen"
noch keineswegs das Wesentliche und Ausschlaggebende im Christentum,
sonst wären alle diese Wissenden Christen, was nicht der Fall ist.
Die Theologie, d. h. ihre kirchliche Betätigung, hat deshalb eine schwere
Mitschuld am verlotterten Zustand der Kulturmenschheit, weil sie selbst
ihre Lehre von der einigenden und erneuerden Kraft des christlichen
Geistes und Sinnes nie tatsächlich bewiesen hat, fo daß ihre Propaganda

ohne praktische Beweiskraft und als blasse Theorie in der Luft
hängen blieb, ihre Lehre vom Licht, von der weltüberwindenden Kraft,
vom Frieden der Seele und von dem gegenseitigen Wohlgefallen und
Einigsein der Glieder eines Leibes als rhetorische Bilder wirken, aber
leblos bleiben mußten.

Die Theologie soll ihr Recht haben, wie jede andere Wissenssphäre

und wie die Philosophie. Da sie aber eine Wissenschaft ist
und sein will, fo ist es vom Uebel, wenn sie sich, fchon um ihres
„Wissens" willen, Kräfte und Befähigungen oder apostolisches Lehramt

zutraut, die eine ganz persönliche Berufung voraussetzt.
Gewiß besteht das löbliche Bestreben, in der gleichen Persönlichkeit

die Theologie als „Wissenschaft" mit der Kraft des christlichen
„Seins" zu verbinden und dies wird des höchsten Preises wert sein.
Leider lehrt die Erfahrung und der tatsächliche Zustand der kirchlichen,
geistig fo unselbständigen und oberflächlichen Welt, daß man sich hier,
wie in der Philosophie, trotzdem mehr auf das Wissen des Kopfes, als
auf das Ergriffensein des ganzen Herzens wirft.

An stch selbst ist die „Schriftgelehrsamkeit" so wenig eine Sünde
als das Gold. Sie wird zum Uebel dadurch, daß sie die höchste Stelle
am gestirnten Himmel aller Wissenschaften einnehmen, das Wesen der
göttlichen Harmonie vertreten will und in sich selbst ein zerrissenes
Reich der Uneinigkeit und Disharmonie darstellt.

Sie wird zum Uebel, wenn sie das Bild der eigenen Münze
nicht zu deuten weiß und von der Weisheit der Gaste sich den Mund
stopfen lassen muß, weil sie durch Hintergedanken und schielende Blicke
auf das Eigeninteresse die Klarheit des Intellektes verloren hat.

Sie wird endlich zum Uebel für die Welt, weun sie als
selbstständige Größe bestehen und geachtet sein will, während das Salz als
Salz verschwinden mnß, um als Geschmack durch Auflösung seiner
selbst zum Vorschein zu kommen.



— 123 -
Die Schriftgelehrsamkeit im letzteren Sinne wird an Ehre vor den

Menschen verlieren, aber gewinnen an Ehre vor Gott. Die Menschenwelt
aber, die nicht nach Theorien und Theologien, sondern nach Realitäten
hungert, wird, soweit sie sich retten läßt, durch das leuchtende und
wärmende Feuer nicht nur der trockenen Schrift-, sondern der
Gotteserkenntnis angezogen und zu gleicher Harmonie gebracht werden.

(Schluß folgt.) A, Schindler.

vermögen uns Eigentum.
^^igentum ist das Besitztum, über das der Besitzer ein freies Ver-

fügungsrecht hat; so sagt es der Jurist. Im Erwerbsleben wird
fast allgemein Eigentum und Besitztum als gleichbedeutend

betrachtet. Dabei entsteht der Widerspruch, daß auch der als Eigentümer

betrachtet wird, der nicht recht weiß, was er anfangen soll,
um auf einen bestimmten Tag einen bestimmten Zins herauszuschlagen,

der diese oder jene Reparatur, die notwendig ausgeführt
werden sollte, unterlassen muß, diese oder jene Verbesserung nicht
ausführen kann, weil er fönst nicht rechtzeitig zinsen könnte. Kann da
im Ernste von einem freien Verfügungsrecht über ein Besitztum
gesprochen werden?

Jedes Geschäft wirft einen Ertrag ab. Gelehrte und Ungelehrte
streiten sich darüber, wie der Ertrag in Geldwert zu berechnen sei.
Am gelungensten sind jene Buchführungslehrer, die von kaufmännischer,
gewerblicher, landwirtschaftlicher und industrieller Buchführung reden
und jeder Erwerbsgruppe das Recht zuerkennen, nach besondern Grundsätzen

zu rechnen, als ob nicht für alle die gleiche Wahrheit bestünde.
Bei allem Wirrwarr lassen sich aber doch nur zwei grundverschiedene
Anschauungen erkennen. Es gibt eben auch auf diesem Gebiete
Männer einer kommenden und Männer eitler scheidenden Zeit. Wir
Wullen uns bei diesem Thema nicht länger aushalten; es gibt vielleicht
Gelegenheit, darauf zurückzukommen.

Wir wollen annehmen, der Geldwertsertrag eines beispielsweise
landwirtschaftlichen Gewerbes sei bekannt. Daraus gibt es nun allerlei
Betriebsauslagen zu bestreiten. Aber jetzt haben wir wieder die
gleiche Geschichte wie vorhin; Gelehrte und Ungelehrte streiten sich

darüber, welche der gehabten Auslagen Betriebsauslagen und welche
neues Anlagekapital bedeuten. Aus diesen Tatsachen kann man
ermessen, was von Rentabilitätsangaben und deu daraus abgeleiteten
Schlüssen zu halten ist, wenn nicht genau gesagt ist, wie eigentlich
gerechnet wurde. Ueber die streitbaren Punkte wollen wir uns
hinwegsetzen und sagen, die Betriebsauslagen setzen sich zusammen aus
den Auslagen für Gebäude-, Geräte- und Maschinenreparatnren, aus
der Anlage eines Ernenerungssonds, damit, wenn Geräte und


	Memento : Vorbemerkung ; Welches sind die Hauptschäden, welche der Mensch überhaupt und die moderne Kulturmenschheit insbesondere durch die Verschiebung des psychologischen Gleichgewichts erlitten hat? ; Die Philosophie, eine Feindin des Friedens ; Die Theologie

