
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 3

Artikel: Zum Problem der Kirche

Autor: Hitz, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 93 -
hell willen gemeinen Selbstsucht. Es ift uns vielmehr um unsere
Ruhe und Bequemlichkeit zu tun, als um die Hochhaltung der
Gerechtigkeit Gottes und die Förderung des Wohles unserer Mitmenschen.

Beachten wir, welch eine heilsame Wirkung die aus edelm,
heiligem Zorne entspringenden Worte des tapfern Nehemia hatten. Zuerst
schwiegen die Wucher treibenden Ratsherren und Obersten. Sie fanden
nichts zu antworten. Und als Nehemia ihnen immer eindringlicher ins
Gewissen redete, sprachen sie: „Wir wollen es wiedergeben und wollen
nichts von ihnen fordern und wollen tun, wie du gesagt hast."

Nehemia war ein zorniger Reformator. Und hatte nicht der

Zorn im Leben aller wahren Reformatoren seinen Platz. Wir denken

an Luther, Zwingli nnd Calvin. Zeigen uns nicht die
Lebensbeschreibungen dieser Männer, daß sie ihr Werk nicht hätten vollbringen
können, wenn sie nicht ebenso mit zornvvllem Haß gegen alles Böse,
wie mit aufopferungsvoller Liebe zu allem Guten beseelt gewesen wären?
Luther soll einmal gesagt haben, daß er nie etwas Rechtes vollbracht
habe, wenn er nicht von heiligem Zorn durchdrungen gewesen fei.
Mag er diese Aeußerung getan haben oder nicht, foviel steht fest, daß
kein echtes Reformationswerk zustande kommt ohne heiligen Zorn.
Soll es besser werden in nnserer Welt, soll den schreienden sozialen
Uebelständen unserer Zeit gründlich abgeholfen werden, so müssen die

zahmen Kirchenchristen aus ihrer Erschlaffung erwachen, ihre nllr
allzuoft mit einem frommen Mäntelchen umhüllte Selbstsucht abschütteln
und in heiligem Zorn gegen alles Schlechte und Gemeine protestieren.

Der gerechte Zorn ist selbstlos; er entspringt nicht beleidigter
Selbstliebe, sondern warmer Nächstenliebe. Wenn unser Zorn edel
und heilig ist, so zeigt sich seine Reinheit darin, daß wir nicht den

Grundsätzen der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Liebe entgegenhandeln,

nicht die Schwächen und Blößen der Gegner uns in niedriger
Weise zu nutze machen und nicht vergessen, daß die Fehlenden, gegen
die sich unser Zorn richtet, trotz ihrer Fehler unsere Brüder sind, denen
wir Retterdienste zu leisten haben. Unser Zorn ist sündig, wenn ihm
nicht, wie dem Zorn Jesu, befreiende und erlösende Kraft innewohnt.
Der gerechte Zorn ist der Zorn der Liebe, die für die Uebeltäter fleht:
„Vater, vergib ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun."

I. U, Wuhrmann,

zum Problem Ser Mcve.
^lm November-Heft der Nenen Wege nimmt Liechtenhan Stellung

I zu Paüli's Buch „Im Kampf mit dem Amt" und zu meiner Be-
sprechnng desselben in Dezember-Heft 1911, sowie zu Schindlers

Beitrag im Mai-Heft 1912. Damit hat er die eingeschlafene Diskusston
zum Problem der Kirche in verdankenswerter Weise wieder
aufgenommen. Ich habe zwar von der Lektüre von Liechtenhans Ausfüh-



— 94 —

rungen die vollendete Ueberzeugung gewonnen, daß sich um so

verschiedene Standpunkte nicht streiten läßt. Wir wollen aber auch nicht
streiten, weder hüben noch drüben, sondern unsere Meinung zur Sache
äußern. Freilich dient gelegentlich die Ansicht des andern zur Vorlage
und zum Ausgangspunkt, was dann zur Hervorhebung der
Meinungsverschiedenheit und des Gegensatzes der Standpunkte führen kann.
Gerade beim ersten Punkt, den Liechtenhan berührt, regen sich so

allerlei Empfindungen und Gedanken, von denen man meint, sie follten
auch zum Recht kommen. Denn Liechtenhan setzt vvn vorn herein
mit einem nach unserer Meinung etwas dePlazierten Verteidigungsmittel

ein. Es könnte scheinen, als ob er einen von Anfang an
mundtot machen wollte. Wir legen ihm diese Abficht aber keineswegs

unter, weil wir wissen, daß er von einem äußern Schema
geleitet ist; aber der Effekt ist der, daß man gleich von vornherein sich

auf einen Punkt versetzt fühlt, wo man kalt gestellt sein sollte. Es
ist das Gebiet der Sophismen, wo es einem so ergeht und solchen
begegne ich gleich da, wo Liechtenhan beginnt mit

> I. Subjektivismus*) und Tradition. Hier kann man
nur die Einwendung machen, daß man nicht absolut ist, sonst aber
muß man es annehmen, wenn einem gesagt wird: was dn bist und
was du hast, bist und hast du durch die und von der Tradition.
Dabei kitzelt es einem zwar zn sagen, daß der Mensch denn doch auch
als Individuum selber etwas sein und für sich selbst etwas gelten und
bedeuten sollte, also Eigenwert haben sollte, aber man hat das Gefühl,
daß das, so wahr es an fich sein möchte, die Wirkung verfehlt und
das Ganze überhaupt ein fauler Diskussionsstoff ist, ivie alle Sophismen

sind, die sich vielleicht sür müßige Plaudereien eignen, die aber
manchmal eine bedenkliche Aehnlichkeit haben mit Veräußerlichungs-
und EntWertungsversuchen gerade des Ernsthaftesten und Wertvollsten,
>vas sich der andere in feinem Leben erkämpft hat und deshalb ein
wenig an's Herz greifen.**) Wir übergehen also diesen Punkt auch
auf die Gefahr einen falschen Anschein zu erwecken.

II. Berechtigter scheinen uns die Einwände Liechtenhans inbezug
auf die UnVerläßlichkeit einer kirchlichen Form der Mensch-

*) „Der Subjektivismus ist Uebergangszeichen; er stellt sich regelmäßig ein,
wo ein Zeitalter zu Ende geht und ein neues beginnt. Aber jeder Periode des
Subjektivismus ist bisher eine neue Periode gemeinsamer Formulierung, einheitlicher

Erziehung der neuen Generation und damit neuer gesellschaftlicher Suggestivkraft
der neuen Lebensmotive gefolgt, die sich inzwischen entfaltet hatten. Wir sind

heute noch nicht so weit; aber wir sehen allerorten das Bedürfnis nach einer neuen
unkirchlichen Erziehung entstehen, und das ist der Vorbote der neuen heraufkommenden

Zeit, wo es sich um die gesellschaftliche Objektivierung unserer Art, das
Leben zu verstehen und zu überwinden, handelt," sagt Maurenbrecher in seinem
kürzlich erschienenen „Leid. Eine Auseinandersetzung mit der Religion." Eugen
Diederichs, Jena.

**) Wenn nun aber das Gewissen einen Menschen wie Pauli von der
Tradition losgelöst hätte — wäre ein solcher Subjektivismus unberechtigt?



— 95 —

heitserziehung. So ohne Weiteres kann man sich ein cmi pro cm«
hier nicht klar machen. Auch sind die Faktoren, die an der modernen
Menschheit arbeiten zu verschieden, zu mannigfaltig und eine genaue
Zuteilung der Verdienste eines jeden Faktors (Kirche, Schule, Literatur
:c. zc.) unendlich schwer. Man muß auch aufpassen, daß man keinen
derselben mit fremden Federn schmückt und dabei müßte der Beweis
möglich sein, daß die Kirche der Träger der Menschheit ist nur durch
spezifisch kirchliche Momente, wie z. B. liturgische, sakramentale
zc. und nicht durch solche, die auch Spezialitätenformen (wir fagen
Formen!) anderer Gebiete sind, wie z. B. bei Schule und Unterricht.

Es würde uns als Vorwitz erscheinen, konkrete Vorschlage von
kirchlichen Ersatzinstitutionen zu machen. Das muß werden, nicht
entworfen werden. Die Verlegenheit der Situation kommt auch nur
her von einem Gefchwindigkeitsunterschied.

Der Weg des Gedankens ist kurz und die Geschwindigkeit
desselben sich überstürzend, präzipital; der Weg der Entwicklung und
des Werdens aber ist lang. Das sind zwei parallele Eisenbahnlinien,
schmalspurig und breitspurig, wo es kein Uebergangsgeleise gibt, oder
nur eines durch Umladen aus der Theorie in die Praxis. Aber gerade
hier trifft es zu wie oft, daß sich die Theorie erst durch Versuche der
Praxis bilden kann. Das ehrlichste Verfahren wäre dabei wohl das,
daß man bei einer Menschheitsangelegenheit zunächst wirkungslos
gewordene Teile ehrlich zugesteht und sukzessive ausschaltet, aber bei der
Kirche ist's eben die fatale Sache, daß eine gewisse Furcht des „Rühr
mich nicht an"*) damit verbunden ist, so lange das bessere Wissen und
Gewissen der Menschheit und Christenheit nicht fo erwacht ist, daß sie
das Gewissen über die Form und über die Kirche stellt, wie es Luther
getan hat. Umsonst hat ein Luther, nebenbei gesagt, nicht zuvor ein
Kraftmensch, Sohn eines Bergmanns sein und dann ein Mönch werden
müssen, denn da braucht es noch etwas anderes als Bildung und
erkenntnismäßige Aufklärung.**) Die Kirche wird aber vielleicht so

bleiben, bis sie einen Mann findet, der Gewissen nnd Kraft hat, gut

*) „Dieses Rühr mich nicht an", wie es mit anderer Bezugnahme in gleicher
Nummer der Neuen Wege (Renaissance und Reformation" von Wernle) auch
Dr. Barth bespricht, diese althergebrachte Angst, die Kirche einer gewissen Absolutheit

zu entblößen und sie dem Verdacht der Reparaturbedürftigkeit auszusetzen, wirkt
noch bis in unsere Zeit nach und ist noch ein voireformerischer Rest, Ja, es ist
vorgekommen, daß man kategorisch erklärte Uebelstände (von der Kirchenbehörde
selbst dem Volk zur Abstellung vorgelegte) beibehalten hat, zum geringern Teil aus
echter kindlicher Frömmigkeit, sondern aus Scheingründen und auch direkt gegen die
eigene Ueberzeugung, dcr man privatim unverhohlen, ja mit einer gewissen
satyrischen Schalkhaftigkeit Ausdruck gegeben hat. (Man vergleiche die vor Jahren vor
das Volk gebrachte Frage des Wegfalls des Stephanstages in den Jahren, wo
durch seine Feier drei Feiertage nacheinander eintreten würden, im Kanton
Graubünden.)

Um ehrlich und rasch zu handeln und nicht durch das Anstehenlassen
unehrlich zu werden, wenn auch der langsamere Weg der Verstandes- und bildungsmäßigen

Einsicht auch ein guter Weg sein mag.



— 96 —

zu werdeu vor sich selbst und vor Gvtt und schlecht zu werden vor
den Augen der ganzen Welt und frommen Christenheit.*) Es hat
sogar auch iu solchen Dingen das Blut, das in den Adern stießt, die

Naturstärke, die uugeschwächte physische Kraft etivas zu fugen und
insofern hat es die Kirche uuter anderm anch mit sehr natürlichen
Faktoren und Stützen zu tnn. Sie muß also auch mit dem Wagemut

— uud darnach richtet sich auch der Wahrheitsmut — eines
jeweiligen Geschlechtes rechnen, und da ist sie in ihrem herkömmlichen
Bestand um so sicherer, je zarter das Geschlecht ist und je weniger
Luthernaturen es aufzuweisen hat. In diesem Sinne möchten ivir
bei dieser Gelegenheit auch gerade unsere Darstellung in unserer
Besprechung von Pauli's „Kampf mit dem Amt" (Dezember-Heft 1911)
korrigiert und modifiziert wissen, denn ivir müssen hier sagen, daß
diese Darstellnng etwas mechanistisch starr uns hinteunach erschienen.

Vorläufig besteht freilich die Verlegenheit nur sür die vereinzelten
Subjektivisten, die sich dadurch isoliert und aufs Trockene gesetzt haben,
und die Kirche kommt in Deutschland z. B, (oder eigentlich nicht ste

selber) nachgerade darauf, sich für solche Eventualitäten vorzusehen,
weil man einsehen gelernt hat, daß es mit der Zeit allzu viele Köpfe
geben könnte, in denen sich die Kirche anders malt als sonst in
Menschenköpfen. Da ist man dann freilich froh, weuu unterdessen die
Welt nicht einstürzt, weil sie von andern Atlassen getragen ivird und
man macht es mit sich selber aus, daß man sich selbst ausgeschaltet
hat in den kirchlichen Müßiggang (vder wie die Welt auch etwa es

einschätzt — als Rentier — oder gar Villenbesitzer.**)
Ich würde, wenn es von heute auf morgen mit der Kirche aus

wäre, meine erste Hoffnung setzen auf das Beharrungsvermögen, im
Bolk das mir wenigstens Zeit ließe zur Orientierung und mich neu
einzurichten. Dann aber würde mich der felsenfeste Glaube trösten,
daß es neben und außer der Kirche noch einen selbständigen
Menschen wert gebe, den die Kirche nicht erst als Fond anlegt,
sondern der als schöpferische Anlage schon da ist und nur geuährt
iverden muß, und daß das, was ihn nähren kann, nicht absolut und
durchaus durch das geschehen muß, was spezifisch und formell kirchlich,

liturgisch, sakramental zc. ift. Ich hätte sogar Hoffnung auf
Neuentdeckungen von ungeahnten Aussichten und Perspektiven, auf
ungeahnte Möglichkeiten, Offenbarnngen entweder eines eine kirchenlose

Selbständigkeit ermöglichenden religiösen Grundprinzips der
Menschennatnr oder eines ganz neuen Erhaltungspriuzips des Guten
in der Welt. Doch, ich höre tausend Einwände von Praktikern.
Darauf kann ich nur erwidern: es käme aufs Probieren an! Wenn

*) Oder es geht den modernen Weg; denn eine langsame, etwas lahme
Mauserung, mehr literarischen Charakters tritt zwar heute gerne an Stelle, wo
früher religiöse Helden die Sache siihrten und es geht auch so, beweist aber, daß
die Sache lange nicht mehr so unmittelbare Gewissenssache mehr ist,

Pauli bewohnt ja zufallig eine Villa.



— 97 —

es dann nicht ginge, wäre die Kirche rehabilitiert und stünde fester
als je. Wie freilich ich mich persönlich und mit meinem Gewissen dazu
stellte, könnte ich auch dann noch immer nicht voraussagen; denn es

gibt keinen größern Steckkopf als das Gewissen. Was aber ein Luther
sagen würde zu einer Schöpfungskrone einer Menschheit, die ohne
Kirche und kirchliche Form zu Grunde ginge.*) Da mag ihm jeder
selber einen Spruch in den Mund legen. Ich für mich glaube nämlich
in erster Linie an einen Schöpfergott nnd an keinen Kirchengott,
auch wegen Jesus nicht. Und bei Jesus kommen mir neben den
kirchlichen Uniformitäten des Systems immer die von ihm bevorzugten
kirchenlosen Leute in den Sinn, die keine oder eine von uns als
wertlos oder sogar bedenklich angesehene „kirchliche" Tradition hatten
nnd doch so sich auszeichneten und hervortaten vor andern durch
besonderen, gottgefälligen Eigenwert, als ob Mächte an ihnen
gearbeitet hätten, von denen noch niemand nichts weiß oder zn
wissen scheint (Samariter, Weib von Kana, Hauptmann von Kaper-
naum, Zöllner und Sünder; ausgeschaltet). Mir scheint eben auch,
daß selbst das System, so unentbehrlich es scheint, seine Nachteile hat
und daß wir denn doch so arm daran nicht sind. Das System
uniformiert und nivelliert und indem es uniformiert und nivelliert, nimmt
es so viel, als es gibt. Dazu muß man, um das Gesetz des
Ausgleichs würdigen zu können, Robertsons Predigt über Saat und
Ernte lesen. Ich kann nicht ganz mit Rousseau gehen, bin auch der
Kirche gegenüber, wie ich frischweg bekenne, in einem Punkte
inkonsequent wie Rousseau mit seinem Findelhaus, aber mir kommt vor,
als ob der Mensch zu viel b ehandelt würde wie die Stadtleute von
den Aerzten,**) fo daß eigentlich noch gar nicht erschienen ist, was wir
sind oder sein könnten und daß viel mehr Ungeahntes da wäre als
man jetzt sieht und merkt.

Ich möchte behaupten, daß der Mensch nvch nicht entdeckt ist,
wie das Kind erst jetzt im „Jahrhundert des Kindes" entdeckt werden
will, nicht durch die Kirche, fondern durch die Expérimental-Psychologie.
Anf diesem Gebiet gehen jetzt der Menschheit die Angen auf darüber,
ivas ste bis jetzt verfehlt, ja gepfuscht hat in Verkennung der eigentlichen

Kindesnatur. Und die eigentliche Menschennatur und die Kirche?
Bände wären auch darüber zu schreiben! Aber ein wenig
Expérimental-Psychologie wäre auch der Kirche zu wünschen. Vielleicht
reformiert sich die Kirche auch einmal nach dieser Richtung der Vorsicht

*) Daß die Kirche vollständig bestehen könnte, wenn sie sich ganz verwandelte
in einen Bund solcher Leute, die bloß mit Ernst und Eifer nach dem Reich der
Reinheit und Güte streben" Rittelmayer-Nürnberg in seiner Predigt über
Joh. 13, 34 und 35 (Thema: Wie sollen kirchliche Kämpfe geführt werden?), wegen
deren er nicht bestätigt wurde.

**) Und es ist vielleicht heutzutage nicht mehr so stupend zu behaupten, daß
es ohne diese Behandlung am Ende ebenso gut, wenn nicht besser, mit der
Volksgesundheit stehen könnte.



— 98 —

und Zartheit gegenüber der Menschennatur. Ich bin vorsichtig, fast
ängstlich geworden nur auf Grund meiner Kirchenschnitzer und würde
jetzt ganz anders verfahren. Leid tut es mir der Kinder wegen, die
unter meiner „Kirche" gelitten haben und ich würde iuututt'8 luutauàis
gern wieder gut machen, wenn sie noch einmal Kinder werden könnten
und wenn die Welt nicht nur eine Türe hätte, die Türe des Systems.

Inkonsequent sind die Vertreter der Kirche aber in dem, was
die Kultur betrifft. Sie reden von Kulturmenschen und sagen
damit, daß die Kultur ein Faktor ist, der Menschen schaffen und bilden
und vorwärts bringen, ja auf eine vielgerühmte Höhe bringen kann,
ohne daß sie die Kirche herbeizieheu. Im Gegenteil, sie tadeln dann
andererseits, daß dcr Kulturmensch Kirchenfeindschaft aufweife. Bei
näherem Nachdenken ist es sogar lächerlich, wie geringe, banale Dinge
an der Bildung des Menschen beteiligt sind.

Aber nun genug über diesen Punkt der Unerläßlichkeit der Kirche.
Reden wir II. bei der von Liechtenhan abgelehnten Selb st gerechtig

keit, von welcher Pauli in seinem Buch spricht, über den Menschen,
den die Kirche schafft. Die Kultur schafft Menschen, die Abstinenz
bildet Menschen. Ich habe es in der Hand, meine Kinder sogar durch
irgend ein Regime so oder anders werden zu lassen. Auch die Kirche
schafft Menschen und nicht alle sind Gotteskinder. Es ist aber
wohlverstanden, oft ein nicht beabsichtigtes, ungewolltes, von der Kirche
felbft immer wieder bekämpftes Nebenprodukt*) der Kirche. Wir
wollen es auch nicht Liechtenhan zum Trotz einfach wieder
Selbstgerechtigkeit nennen, fondern etwas weiter ausholen, damit man Pauli
verstehe, wie er darauf kam und damit man ersehe, daß es doch ein

spezifisch kirchliches Gewächs ist. Wir wollen es den „Schaden
Israels" nennen. Es ist möglich, daß Pauli unter einem Idealisten
das Bild einer idealen Reich-Gottes-Kirche, eines Zions auf Erden
empfangen hat und dann als Aktiver im Amt auch in einer kirchlichen
Mustergemeinde, oder gerade in einer solchen, jenes ganz andere
Bild gewonnen hat, wie er es in seinem Buche zeigt. Die Idealisierung
z. B. in Erziehung und Unterricht rächt sich später überhaupt manchmal

gransam. Diese Rache ist aber die Rache der Wahrheit, die zu
kurz gekommen ist; und mit der Idealisierung hat sich die Kirche mehr
geschadet und Wahrheitfucher entfremdet als mit der schärfsten Kritik.
Wäre Pauli von vornherein Stadtpfarrer**) geworden, er hätte der
unangefochtenste Mann in Amt und Ehren bleiben können, aber kleine

Verhältnisse machen scharfsichtig, und wenn noch die nicht allen eigene
Gabe der Menschenkenntnis und Herzenskunde hinzukommt, kann es einem

annähernd ergehen, wie es Jesus ergangen ist, der den Schaden Israels
nicht von der Welt hergeleitet hat, wie sein Verhalten und seine

*) Auch andere Gemeinschaften, Zirkel zc. zeigen gelegentlich dieses Neben-
Produkt.

**) Daß es auch als solcher sogar anders werden kann, dafür haben die
Leser einen Beweis in nächster Nähe,



— 99 —

Stellungnahme gelegentlich drastisch beweist. Mir fcheint da ein Fehlgriff

an der Natur des Menschenwesens begangen, etwas verdorben
oder frühzeitig unterbunden, oder im Keime erstickt, oder von der
gottgewollten zielstrebigen auf andere Behandlungsmethode angewiesenen

Richtung abgelenkt worden zu fein, und so ist es zu einem
verschlimmbesserten, in sich verärgerten Pfropf-Produkt gekommen,
wie überall, wo man zu unzeitig die Natur beschneidet und künstliche
Reduktionen anbringt. Ich habe Verdacht, als sei bei der Kirche ein
wenig derjenige Schuld, der das bekämpft.*)

Der Pfarrer einer kirchlichen Gemeinde auf dem Lande, meinetwegen

Pauli selbst, predigt scharf und oft und immer wieder und zieht
los gegen Pharisäer und Schriftgelehrte und ihr sattsam bekanntes
Wesen, auch gegen jene Gesinnung des Volkes, wie sie zum Gegensatz
der „Gerechten" einerseits und der „Sünder nnd Zöllner" andererseits
geführt hat, die mit Fingern deutet und die dem Pharisäergebet zu
Grunde liegenden Empfindungen von stch selbst hat und unter welcher
Jesus am schwersten gelitten hat. Er geißelt und verurteilt dieses
Wesen scharf und tut es immer ivieder aus einem gewissen Grunde.
Warum? Es ist eben auch wieder da, dieses heillose Wesen und der
Pfarrer spielt damit die ganz gleiche Rolle in der christlichen Kirche,
die Jesus im Judentum gespielt hat. Was ist das für ein Geist?
Ist er nicht unter dem Betrieb des „Guten und Bösen" vielmehr
„d er Guten und Böseu" geboren? als jüdischer Sauerteig des sugge-
stiertcn Gutseins, verdorben und verirrt in falsche Vorstellungen?

*) Wir verweisen hier zurück auf das, was wir von der Entdeckung des
Kindes und der Expérimental-Psychologie gesagt haben und erinnern hier an die
Verbrecher-Psychologie und fragen: Woher kommt hier das „Heil der Sünder" in
Ablösung jüdisch-kirchlicher Verachtung und Verkennung, also das Christentum? Geht
man hier ja doch besorglich weit in der Liebe und dem Verständnis für die Sünder;
eine Liebe, vor welcher einem fast bange wird, wie man befürchten kann, daß aus
der jetzt anhebenden liebe- und verständnisvollen Behandlung des Kindes nicht alles
nur Gutes kommen könnte. Aber gleichwohl, das ist eine selbständig entstandene,
auf dem Wege der Erkenntnis gewonnene Liebe, Sünderliebe, gewachsen vielleicht
in einer Zeit, wo die Kirche das direkt entgegengesetzte Beispiel gegeben hat. Das
Christentum scheint sich in solchen Erscheinungen selbständig „etabliert" zu haben
als sozusagen Konkurrenzfirma der Menschheit zur Kirche, Mir aber ist bei solchen
Wahrnehmungen immer eigentümlich zu Mute. Ein heiliger Schauer von Ahnung
erfaßt mich, als ob da überhanpt ein heiliges göttliches Evolutionsprinzip der
gottgeschaffenen Menschheit angenommen werden dürfte, das sich von Zeit zu Zeck in
solchen Offenbarungen manifestiert und als ob Jesu Lehre oder dem Christentum
Christi eine um zwei Jahrtausende antizipierte Erkenntnisgrundlage davon zugeschrieben
werden dürfte. Demnach wäre das Christentum die volle Erkenntnis des Menschen
und Jesus wäre auch in diesem erkenntnismäßig-wifsenschaftlichen Sinne 19
Jahrhunderte lang nicht verstanden worden. Und erst so ginge ein Licht auf, aber das
Licht dcr Erkenntnis nicht des Glaubens, über alles, was Jesus gesagt und Jesus
könnte am Ende doch Recht behalten mit allem, was er gelehrt, auch mit dem, was
bisher dem modernen Geschlecht in der Bergpredigt nicht recht liegen wollte, und
auch die Kultur hätte neben allerlei Schlechtem Momente, die göttlich sind und die
eine christliche Weltmission bedeuten. Daß übrigens Jesus den Menschen über alle
Zeiten hinaus am besten verstanden hat, ist außer aller Frage,



— 100 —

Das System führt überhaupt suggestiv, nicht lehrhaft, zum selbstgerechten

Gemeinschafts- und „Wir "-Bewußtsein, wie ja eine naive
Selbstgerechtigkeit immer sich den Sekten anhängt und überall zu
sagen scheint: „Wir sind es!" Daß solchen geschwächten Produkten
gegenüber Nietzsche eben seinen Nietzsche-Menschen aufgestellt hat, kann
ich von daher begreifen. Man muß stch Nietzsche eben auch von der
Kirche Deutschlands aus zurechtlegen. Wenn nun die Kirche mit ihrem
System diesen Systemsgeist pflanzt, so daß ihr Menschheits- und
Volksprodukt schließlich ein solches ist, dann ist der Erfolg ein negativer und
bedauernswerter; dann hat man dem Herrgott sein prachtvolles Werk
verdorben. Das ist ungutes Wesen und ungute Gesinnung in frommem

Gewände, dem gegenüber auch die „Welt" stch zeigen darf.
Natürlich ist das nicht das von der Kirche erstrebte Ziel. Gut hat es
die Kirche immer gemeint, gelegentlich herzensgut und seelengut,
besonders in bescheidenen Stellungen, aber cs ist ihr so geraten aus
Verkennung des Naturgesetzes der Nebenprodukte, der suggestiven
Werte und der Naivetät des Naturmenschen.*) Mit der Kultur und
Bildung wird diese Gefahr immer ferner liegen und wir find fest
überzeugt, daß hier nichts verloren ginge, wenn an gewissen kirchlichen
„Herden" die Kirche für einige Zeit aussetzte und die Kultur besorgen
ließe, was sie vergeblich bekämpft oder bestärkt, indem sie es bekämpft.
Die Kultur hat fluchwürdige Seiten und die Bildung nimmt dem

Menschen auch wertvolle Dinge, aber das kann die Knltnr. diesen Geist
töten, töten, wenn sie es zu weit treibt, bis zum Jndifferentismus.

Die Kirche in ihrer Einseitigkeit hat vergessen, daß es noch
andere außerkirchliche Mittel gibt als die ihrer Apotheke zur Menschhcits-
Behandlung und die ganze Welt ist Gottes?**) Das Naturgesetz
und die Psychologie des gewöhnlichen Lebens hört bei der Kirche nicht
auf uud macht nicht Halt an ihren Grenzpfählen. Auch die Kirche
erzeugt ein spezifisches Blut und darf deshalb auch etwa Serum-
Therapie treiben. Es geht alles natürlich aber manchmal sehr mittelbar

und indirekt zu auf dieser Welt und die Physik spielt z. B. in
der Erziehung eine große Rolle in Widerständen und Reaktionen,
auch die Chemie in Sättigungen, Jnfizierungen und Verbindungen.
Dieses Naturgesetz in der Geisteswelt hat die Kirche verkannt und
damit einen schwer wiegenden Fehler begangen. Wir klagen sie

deswegen nicht an; steckten wir doch selber tief genug darin; und
möglicherweife ist uns das Licht darüber auch erst aufgegangen als uns
das Licht über uns selber und unsere eigenen Fehler, Thorheiten und
Mißgriffe oder pädagogischen Kirchenschnitzer aufging. Doch fugt
Liechtenhan, daß das nur eine große Gefahr, aber keine Notwendigkeit
sei. Das ist mir auch recht. Verkehrt gemacht und pädagogisch gepfuscht

*) Der die Sache leicht gefährlich »falsch versteht.
**) Aber sie ist gemischt und der Mensch muß das Gute darin finden und

es hernehmen, wo er es bekommt. Schlecht ist eine Sache nicht, weil sie weltlich
ist, sondern wo ein unguter Geist hineinkommt und der kommt überall hinein.



— 101 —

ist hier entsetzlich viel wurden, so daß der Schaden ein grandioser ist.
Aber woher kommt die sich anbahnende bessere Erkenntnis, die hier
fast alles sagt? Ist sie kirchlichen Ursprungs? Also hier Km das
Heil nicht aus Israel, sondern von der „Welt" und ihrer Wissenschaft.
Es wird auch besser hierin; man hat gelernt.

IV. Gegen Liechtenhans Ausführungen über das Pfarrerproblem
läßt sich gerechterweise nichts einwenden. Krisen hat jedes Gebilde
und sie stehen der Kirche auch nicht so schlecht an. Es sind ja meistens
auch nur Durchgangs- und Uebergangsepochen zum Bessern. Freilich,

lvarnm die Kirche in die gegenwärtige Kulturklemme geraten ist,
das ist nicht umsonst. Die Zeit ist hier ein gerechter Richter und da
hat sich die nun zum Teil glücklich aufgegebene Jnfallibilitäts- und
Widerstandspolitik gerächt.

V. Nun aber möchten wir noch Einiges mitgehen lassen frei
vvn Liechtenhans Gedankengängen.

Wir konstatieren: Es ist die Aufgabe und Berufung Liechtenhans,
die Lichtfeiten der Kirche zur Sprache zu bringen und hier ist es

unsere Aufgabe, die Kehrseite der Münze zn zeigen. Aber es ist
eine grandiose Verkennung des Wertes der Kritik, wenn man in ihr
nur eine negative Mission erblickt. Die Kritik ist eminent positiv
und hat den Zweck der Förderung so gut als die Anerkennung.
Wir haben folgende Vorstellungen von der Sache erhalten. Die Kirche
ist in den Auswüchsen ihres Geistes eine direkte Fortsetzung des

Judentums und hat durch ihren Systemsbetrieb das Spezifikum des
jüdischen Geistes in der Menschheit direkt auf die Christenheit
übertragen. Der religiöse Betrieb und die kirchliche Redseligkeit zeugt von
einer starken Verkennung der Natur und des Wesens des Religiöfen.
Das Religiöse erfordert als reine Sache des ehrfürchtigen Eindrucks
absolut die Aktuellität, die pädagogische Zeitgemäßheit und Angebrachtheit

und eine relative Seltenheit und Schweigsamkeit. Am
allerwenigsten darf das Religiöse demonstrativ behandelt werden. Das
religiös demonstrierte Dozententum ift eine Antizipation und
Autosuggestion der sittlichen Tat und damit der direkte Weg zu dem
gerügten Geist und der abgelehnten Gesinnung. Was speziell die

Pflanzung des Gottesglaubens und der Gottesfurcht betrifft,
so spricht fchon der Hinweis auf die Behandlung des einschlägigen
Katechismusstückes in den Jahrzehnten des letzten Jahrhunderts und
auf die Gott suchende Menschheit der Gegenwart deutlich genug.
Warum sucht gerade*) die Zeit mit solcher Sehnsucht Gott, deren

*) Ja, diese Gottesapplikation hat ungezählte Selbstmorde auf dem Gewissen,
Mit der Vermittlung des Gottesglaubens ist es überhaupt kaum eine so einfache
lediglich lehrhafte Sache. Jedenfalls war die nun glücklich verlassene Methode der
Kirche des neunzehnten Jahrhunderts, die der alttestamentlichen Strenge und
Richterlichkeit die gerade dafür tödliche Luft. Jeder deduzierte Gottesbegriff ist in den
Wind geredet, wenn und wo er nicht zu spüren ist. Darum haben die sozialen
Zustände eine so ungeheure primäre Bedeutung für den Gottcsglauben und die
Gottesvorstellung, daß daneben alles andere zu kurz kommt.



— 102 —

Kindesalter damals mit solchem Hochdruck der Gvttesglaube appliziert
lourde und die man so mit dem Schreckgespenst des Atheismus traktiert

hat? Die „Naturgeschichte" Gottes hat mehr Seelen diesen Gott
verleidet,*) als derer stnd, die ihn dadurch gefunden haben und
insofern hat die Kirche die traurige Mission (wir sagen es als Anwalt
der Menschheit) erfüllt, dem Atheismus direkt in die Hände zu arbeiten.
Aber freilich die Armut hat auch ihren Segen; ste macht hungrig
und infofern mußten auch hier alle Dinge zum Besten dienen.

Unser Geschlecht hat Hunger bekommen, den Hunger nach
Gott durch die Kirche! Es ist gewißlich wahr! Neben diesem

Hunger aber ein anderer, ganz anderer Art. der Hunger nach Geld,
eine infernalische Mammonssucht, fast unheimlich. Hat das auch die
Kirche auf dem Gewissen? Was kann sie dafür? Sie hat ja ebenso
mit Hochdruck den Reich-Gottes-Sinn gepflanzt. Sie hat also in
beiden Fällen das direkte Gegenteil erreicht und deshalb wird sie auch
in Mißkredit gekommen sein. Aber wie so das? Etwa durch
gegenteiliges Verhalten und gegenteilige Stellungnahme? Das Letztere wirft
man ihr in Bezug auf den Kapitalismus ja vor und darum gibt es

heute soziale Pfarrer. Ein Stück Schuldbekenntnis legt die Kirche
damit ab, daß sie gerade in diesem Punkte einlenkt. Aber ob sie in
diesen Punkten anch die absolute Wirkungslosigkeit ihres Wortes
zugibt? Das war aber das Dozententum**) und die Paränese, in der
sie sich so wohlgesiel. Der Mangel an Gewissen straft sich auch an
der Kirche und darin liegt die Erklärung, daß es Propheten gibt neben
der Kirche. Jesus war auch ein Prophet neben der Kirche. Der
Umgang mit dem Gewissen macht aber schweigsam und darum hätte
die Kirche mehr geredet und mehr gewirkt mit solchem Schweigen.
Die religiöse Schwatzhaftigkeit der Kirche ist ihr schlechtes Gewissen.
Von daher ein Weiteres: Es gibt keinen größern Feind wahrer Gottesfurcht

als die religiöse Schwatzhaftigkeit. Man denke an die Parallelen
in der Erziehung (bei einer Mutter, deren Mund ein frommes Mühlwerk

ist). Und ein solches Kind ist unser Geschlecht in anderer (dritter)
Vertretung. Man hat das Herz leer gepredigt von Gottesfurcht und
die Mimose der Menschenseele verletzt.

Jetzt ist der Schaden da und die Kirche pausiert deshalb auch
in der Gotteslehre alter Methode, lenkt sozial ein und macht
Konzessionen und lernt, wie man zu Gott erzieht, weil sie Gewissen
bekommen hat. Sie hat in den letzten zwei bis drei Jahrzehnten
unendlich viel gelernt. Es kommt also manchmal zur Abwechslung auch
etwa die Reihe an sie, und die nächste Fakultät, die psceuvi zu singen,
zu büßen und zu lernen hat, steht schon vor der Tür. Wir wollen
da deshalb gar nicht einseitig anklagen. Es kommt etwa einmal an

*) „Religion erleben die wenigsten Gegenwartsmenschen in dem Dogma der
„Religion" der Kirchen" (Baars, „Deutsches Protestantenblatt", Nr. 51, 1912),

**) Das religiös prononzierte; es ist nicht gleich welches, ob dieses oder das
wissenschaftliche, der Eindruck ist ein ganz verschiedener.



— 103 —

jede Fakultät das Gericht, ihr Gericht und dieses andere ist schon da
im Stillen und noch Unanerkannten. Nach zehn bis zwanzig Jahren,
wenn wir noch leben, kann man uns darnach fragen. Die Kirche ist
hier dank der Theologie mit ihrem modernen erfreulichen Wahrheitssinn

(das Beste am modernen Wesen ist nämlich der prachtvolle
Wahrheitssinn) im Gegenteil voran. Uns scheint aber, daß der Wahrheitssinn,

der alles zeitgemäß korrigiert und reguliert, von der Wissenschaft
kommt und ein eminent religiöses Gemeingut der Menschheit ist, das
sich von einem Geist herleitet, der an der Menschheit arbeitet, wortlos
und angeboren. Meinetwegen nenne ihn das Gemissen, aber du magst
ihn religiös kultivieren oder nicht, er ist da und hat nach unserer
Erfahrung keine Mutter, wenn auch natürlich als sozusagen ewiger
Menfchheitsgeist eine Tradition. Umso höher schätzen wir die Menschheit

als Schöpfung eines wunderbaren schöpferischen Etwas ein, das
man Gott nennt, das aber durch einen viel zu vicl wissenden
Mißbrauch dieses Namens uud allzu freien Umgang damit in Mißkredit
gekommen und zu gewöhnlich geworden ist. Wer mit ursprünglicher
Stärke und in ursprünglicher Tiefe durchdrungen ist von diesem aller-
heiligsten Etwas, dem legt sich eine Hand auf den Mund.

In mittelbarem Zusammenhang damit steht: VIII. Kirche und
moderner Mensch. Es gab einen Rationalismus im achtzehnten
Jahrhundert. Es gibt auch einen Rationalismus des modernen
Menschen, und das ist ein ganz ruhig und mit gutem Gewissen
bezeugtes natürlich-nüchternes ablehnendes Verhalten gegenüber der
Kirche, das zu sagen scheint: „Macht keine Geschichten!" Die Kirche
hat das unangenehme, manchmal peinliche Gefühl davon, aber sie legt
es anders aus und sucht den Fehler auf der Seite der „Welt". Das
ist nach ihrer Meinung wenigstens noch nicht lange her, eben die

religionsfeindliche „Welt" gewesen. Aber ich glaube, man tut der
Welt hier, wie auch sonst etwa, ein wenig Unrecht, es ist mehr eine
gewisse Empfindung, als ob sich gegenüber dem Religiösen mehr
schweigende Ehrfurcht und sparsamer Gebrauch gebühre und als ob
die Kirche hierin übertreibe. Und eine gewisse Vernünftigkeit kann
man diesem ablehnend scheinenden Verhalten nicht absprechen. Das
ist der Rationalismus des modernen Menschen, der wohl auch wieder
mehr ein Produkt der hinter uns liegenden Kirchenperiode als der
modernen Kirche ift. Der gleiche Unterschied und Gegensatz begegnet
uns noch vielfach im Leben in Gemeinschaften, Wohlfahrts-, Erziehnngs-
und Lehranstalten und Familien. Hier wie dort sonst alles gleich,
gleiche Leitung, gleiche Pflichterfüllung, Methode, Auffassung der Sache,
nur bei den einen das religiöse Drnm und Dran des Gebetes, der
Gottseligkeit, der Gotteshilfe, des göttlichen Segens und Leitung,
während die weltliche Anstalt mit dem Schein einer gewissen
Selbstverständlichkeit das Gleiche auch besorgt nur ohne diese religiöse
Aenßerlichkeit, aber dabei freilich den unverdienten Makel der
Weltlichkeit trägt. Das ist eben wieder der zarte Punkt des Religiösen,



— 104 —

das nicht oben auf liegen darf, wie der Rahm auf der Milch. Wir
sagen nicht, daß die Welt etwa erst recht religiös sei, weil sie das
Religiöse nicht zeige, aber man darf sie auch nicht disqualifizieren,
wenn sie diesen religiösen Rationalismus an den Tag legt. Er hat
etwas Ehrfurchtsvolles an sich. Man könnte da auch von Familien
sprechen, „weltlichen" und „christlichen", wo es die Sprache macht und
nicht macht und meiter nichts. Das eigentliche wahre Sein ist
immer bescheiden gewesen und deshalb immer auch verkannt worden.
Davon hat die Kirche viel verschuldet, aber sie ist ja die eigentliche
Religionsanstalt und das ist der Kardinalpunkt, woran wir uns
stoßen; gewiß nicht aus Irreligiosität! — Diesem Rationalismus aber
macht die heutige Kirche schon insofern Konzessionen als sie ihn sich

würdiger zu erklären bemüht, selbst auch menschlicher fühlt und das
ist schon cin Schritt auf dem Weg, den wir meinen.

IX. Im Weitern ist es aber notwendig, auch auf dem Gebiet
der Kirche das Zugeständnis eines auf allen Gebieten unansbleiblich
sich geltend machenden Naturgesetzes zu machen. Es ist das Gesetz
der Ermüdung oder das Naturgesetz der Pause. Alles ist
wandelbar, die Menschheit wandelt sich, die Bildung schreitet
vorwärts, der Kulturstand hebt sich. Was eine Zeitlang zeitgemäß war
veraltet, verliert und „zieht nicht mehr". Es ist wie mit den
physiologischen Gesetzen der Menschennatur. Ein Mittel wirkt eine zeitlang
vortrefflich und mit anfänglicher Energie auf den Organismus oder
die Zelle ein. Bei längerer Fortsetzung läßt es nach und schließlich
ist es indiffèrent und wirkungslos. Der genau beobachtende Arzt
unterbricht die Behandlung damit und löst das Mittel ab. Nach
einiger Zeit setzt er wieder ein damit oder läßt es je nach Befund
gauz fallen. Manchmal aber ist eine Pausierung allein schon eine
hinreichende Erneuerung und Verjüngung der Wirksamkeit. Auf dem
Gebiet der Kirche, wo die Angelegenheit im Grunde noch heikler fein
sollte, wäre es nun in erster Linie angezeigt, schon den leisesten
Andeutungen des Gesetzes der Ermüdung und der Pause Folge zu geben
und keine Anachronismen nachzuschleppen.

Denn schließlich muß es doch und wird es auch als unpassende
Unehrlichkeit herauskommen, wenn man diese Einsicht nicht ehrlich
zugibt, daß dies oder jenes seine Zeit nun einmal gehabt hat. In aetsr-
uum kann es auch bei der Kirche nicht gehen. Weisen wir doch selber
auf die unfruchtbare Stagnation der orientalischen Kirche hin und
werfen ihr das Verharren vor. Es würden aber bei genauer und
gewissenhafterer Achtgebung und Revision mehr als ein Stück auch
unseres abendländischen und heutigen Kircheninventars entweder als
ganz überwundener Standpunkt oder als revisionsbedürftig oder
ersatzbedürftig sich erweisen. Ja. wenn man an die in der Besprechung
vom „Kampf mit dem Amt" erwähnten Ungereimtheiten unseres
Uebergangskirchentums denkt, kommt es einem fast unreell vvr, wie
da Altes und Neues, alte Fvrmen und neue und neueste Ansichten



— 105 —

sich vertragen, vertragen m ü.s f e n. Eine bewußte Stellungnahme auch
mit dem Gewissen dazu scheint uns hier das erste Erfordernis unserer
Zustände wie unserer Zeit zn sein nnd wenn es dann sein müßte, der
Mut, die Konsequenz daraus zu ziehen und mit dem Unhaltbaren
„abzufahren", treu und ehrlich. Von den persönlichen, subjektiven
Unlauterkeiten, wie sie meiner Vorstellung nach im jetzigen Deutschland
in so manches deutschen Pfarrers geheimen Herzensschrank verborgen
gehalten werden bei Apostolikum und dem und diesem zu reden
verbietet uns die Einsicht der mangelnden Mission in diesen Zeilen
sowohl als die Schonung und die bloße Vermutung der Sache. Aber
je länger solche Stauungen hingehen, desto größer ivird die
Verantwortung und desto eruptiver wird die Wirkung für die Kirche. Da
könnte man daher auch von einer Abstellung der „Mißbräuche" reden
wie bei der Reformation, wenn sie auch zeitgemäß feiner und
„zivilisierter" sind. Und dann käme in Betracht, daß etwas trotz allem
Berechtigtes aber in Mißkredit Gekommenes oder vorübergehend
unwirksam oder unwahr Gewordenes ehrlich als solches zugegeben und
suspendiert würde bis wieder seine Zeit gekommen ist resp. allfällige
Gegensätze sich ausgeglichen, Zeitanfchauungen sich gewandelt haben zc.

Denn rechnen muß man auch in der Kirche mit den Verhältnissen,
wenn man auch nicht Menschendiener im Übeln Sinn sein will. Endlich
und schließlich noch der intimste Punkt unserer Stellung zur Kirche:

X. Jesus und die Kirche. Für Liebhabereien ist das
Evangelium nicht da, aber gelegentlich wäre es doch bequem, wenn man
etwas ganz Sicheres für Kasuistik darin fände. So wäre es z. B.
für Leute, die noch Milch brauchen d. h. noch nicht fest genug sind
in der Selbstorientierung in der Sonntagsheiligung wertvoll, wenn
sie dort ganz bestimmte Anhaltspunkte fänden. So wenn es sich bei
Jesu Stellungnahme zum Sabbath nicht gerade um ein für die ganze
abendländische Christenheit außer Betracht fallendes Ding oder Adia-
pheron gehandelt hätte, wie es das Aehrenausraufen ist, sondern um
eine echte Sonntagsarbeit, wie z. B. Heuen zc. Denn Leute, die es

nicht dem Sinn und „dem Verstand nach" nehmen können, sind auf
solches angewiesen.

Etwas Aehnliches, wenn auch auf höherer Stufe, ist es mit
Jesu Stellungnahme zur Kirche. Wir halten nämlich dafür,
daß mit seinem ihm beigebrachten Namen als „Stifter der christlichen
Kirche" über die Stellungnahme des Menschen Jesus von Nazareth
noch nichts ausgesagt ist. Darum wäre es wünschenswert, wenn
Jesus einmal direkt nnd zur Entscheidung drängend vor den Fall
gestellt worden wäre, seine Ansicht und fein Urteil abzugeben über den
Kultus. So aber ist man angewiesen, Schlüsse aus seinem ganzen
Verhalten zu ziehen und sich zu fragen: Was macht mir die Person
Jesu, seine Individualität, sein Charakterbild für einen Eindruck, wenn
ich ihn dem Kultischen gegenüberstelle? Also bloß um einen Eindruck
kann es sich handeln und das ist ein Wink, von diesem Gesichtspunkt



— 10« —

aus bescheiden zu sein und zu bleiben und nicht zu viel zu behaupten.
Bei all dieser Selbstbescheidung aber oder gerade bei ihr vernehmen
wir immer wieder die Stimme eines guten Gewissens, die in diesem
Falle die der Ueberzeugung ist, daß in Jesus und an Jesus etwas
gewesen ist, was die Herleitung der christlichen Kirche von ihm nicht
rechtfertigt. Daß gelegentlich eine vom Gebiet des Kultus entlehnte
Terminologie vorkommt, beweist auch abgesehen von textkritischen Fragen

nichts. Ich kann mich kirchlich ausdrücken ohne kirchlich zu sein
und Entlehnungen machen aus beliebigen Sprachgebieten. Der Sinn
des Ganzen, der Eindruck ist hier maßgebend. So kann man ja z. B.
die Tempelreinigung für kultisches Gerichtetsein Jesu verwenden, ja
von da allein aus Jesus sogar für einen Kircheneiferer ansehen, aber
wenn man „Bethäuser", wie er den Tempel nennt (mit Jes. 56, 7)
errichtet und ihre Vorhöfe zu Krämerbuden macht, so hat das mit dem
abstrakt religiösen Gefühl mehr zu tun als mit der Kirchenfrage, und
ich kann mich dann nnch entrüsten, vielleicht noch mehr als ein Anwalt
der Kirche und zwar gerade im Namen der Religion und der
Wahrhaftigkeit und Heiligkeit, wobei über meine prinzipielle Stellungnahme
noch gar nichts gesagt ist. Ob nun Jesus direkt abweichender Ansicht
war, kann vielleicht niemand wissen. Das ist unbestreitbar: Er nahm
die Kultusstätten gegen die widerspruchsvolle Gesinnung in Schutz; und
auch wo er über die Vertreter des Kultus seine Entrüstung äußert,
ist gegen die Sache selber nichts gesagt, sondern nur wieder der
Gegensatz der Gesinnung gestraft. Das ganze Verhalten und die

Resultante aus allem läßt eher schließen auf eine gewisse Erhabenheit
und erhabene Emanzipation von der Sache. Daß er die Kirche
deswegen nur „für das Volk gut genug" gehalten hätte, hat deshalb
niemand das Recht zu behaupten, oder uns entgegenzuhalten, denn
aus dem Ganzen seines Benehmens scheint eher hervorzugehen, daß
er einen zu großen Abstand zwischen dem kultisch vertretenen
Heiligen und dem profanen menschlichen Sein empfunden hat und
deshalb einen zu kleinen Abstand im Verhalten.

Seine immer wiederholte Betonung, Hervorhebung und Scheltung
des Gegensatzes zwischen Kultus und Gesinnung, Opfer und Gehorsam
scheint uns ein Fingerzeig dafür zn sein, daß Jesus „unter
solchen Umständen" gegen eine auf ihn gegründete und
zurückgeführte Kirche fich ausgesprochen hätte.

Das ist frappant, aber hier geht es uns wie Luther: Hier stehen
wir, wir können nicht anders — und zwar mehr sühlen als beweisen,
womit wir immer noch jedem eine andere Auslegung und Erklärung
des Eindrucks Jesu zugestehen. Aber das ift unser puuctuiu salisus
und wer darnach die in der Besprechung von Pauli's „Kampf mit
dem Amt" behauptete Kirchenfeindschaft Jesu modifizieren will, tut
recht daran, denn die dortige Ausdrucksweise war vielleicht ein wenig
zu stark zugespitzt und will nach obigen Ausführungen verstanden fein.

Beim Christentum im wahren Sinne des Wortes aber tut das



— 107 —

lange nicht sv viel zur Sache als man auf den ersten Blick fürchten
möchte, denn das Christentum im Sinn und Geist Jesu ist das
unentbehrliche und unerläßliche Wahrheitsprinzip der Menschheit und
Erhaltungsprinzip der Welt! Es gibt nichts Selbstverständlicheres als
das Christentnm! P. Hitz.

Karl Knies.
Lin reden.

„Ein arger Baum kann nicht gute Früchte bringen,"

I.

^r war das Kind einer unglückseligen Stunde. Sein Vater war
ein loser Geselle. Er war Taglöhner in der Großstadt. Sie
legten gerade Straßenbahnschienen. Da, als sie beim Frühstück

an der Mauer des herrschaftlichen Hauses saßen, foppte ihn einer vor
allen: „Du hast auch nie deinen Bater gekannt." Jähzornig war er.
Taugte er auch nichts, so brauste doch etwas wie Ehre in ihm auf:
„Du Hund —", da packte er ihn schon und schlug ihn gegen die harte
Mauer. Augenblicklich rann dem andern das helle rote Blut von der
Stirne. Die andern sprangen herzu. Ein Menschenauflauf entstand.
Ein Polizist erschien. Auf der Wache ward er verhört. Dann ging
es seinen Gang. Zwei Jahre saß er im Gefängnis. Er kam wieder
heraus und fand wieder Arbeit.

Es war Sommer und Kirchweih. Er hatte Groschen in der
Tasche und war noch jung. In der „Lilie" wimmerten die
schlechtgespielten Geigen. Zum hundertsten und aberhundertsten Mal spielten
die knochigen Finger der Musikanten in ihren geflickten Kleidern die
„Donauwellen". Auf dem fandbestreuten Boden schlürften die Paare,
Dienstmädchen, Burschen, junge Arbeiter, wie sie draußen in der Vorstadt

wohnten, wo, wie die besseren Leute sagten, das „Gesindel"
wohnt oder die Sozialdemokraten. Die Marie aus Bayern, ein
Mädchen, das schon in mancher Stelle gewesen, erst anderthalb Jahre,
dann nur noch elf Monate, dann sieben, zuletzt brachte sie es nur
auf vier Wochen, ließ er nicht mehr los. Einen Tanz um den andern
mit ihr. Sie ließ sichs gefallen, daß er sie fest umfaßte. Was hatte
sie in der Welt zu gewinnen und zu verlieren? Das alte bayrische
Dorf lag längst dahinten samt seiner Messe und den alten Eltern, den
dummen Bauern, die nie eine Stadt gesehen. Vor ein paar Jahren
war sie gekommen und wollte verdienen und wollte den alten Eltern
vom Ersparten schicken. Wie hatte sie einst den Finger gestreckt, als
der Lehrer beim Abschied sie alle fragte: „Und wer von euch wird
seine alten Eltern nicht mehr bis in ihre letzten Tage schaffen lafsen?"


	Zum Problem der Kirche

