
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 2

Artikel: Ein Evangelium der Verzweiflung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 82 —

Lin Evangelium <ler Verzweiflung.
^ln der Zeitschrift: „Evangelisch-Sozial", dem Organ des evangelisch-

I sozialen Kongresses, hat der als Verfasser einer in ihrer Art
wertvollen Schrift über „Kirche nnd Sozialdemotratie" bekannte

Pfarrer Georg Liebster in Leipzig nnter dem Titel „Soziale
Weihnachten" eine Betrachtung veröffentlicht, die wir zunächst vollständig
wiedergeben:

„Im Simplizissimus Wohl las ich einst einen Wilz, bei dem sich mir das
Herz zusammen Kämpfte, wie ein armes kleines Kind seine Mutter fragte: „Mutter,
warum kommt das Christkind immer bloß zu den Reichen; die haben doch schon so

viel?" Man muß sich das nötige Bild dazu denken, wie es die Zeichner des Sim-
plizissimus so grausam zu zeichnen verstehen: Eine Stube, die von Schmutz und
Elend starrt, Gesichter und Gestalten, die von Not und Armut verzerrt sind, durch
das Fenster der Blick auf Paläste, hinter deren machtigen Glasscheiben die Lichter
der WeiKnachtsbäume sichtbar werden.

Das Ganze ist ein grimmiger Hohn aufs Christentum, Dennoch bringe ich
es nicht fertig, den Mann zu schelten, der diese Bosheit ersann. Er traf eine wunde
Stelle, Es ist wahr, Weihnachten, das Fest der Liebe, läßt die Armen die ganze
Last ihres Lebens fühlen. Während sie sonst stumpf in den Tag hineinleben,
kommen sie sich als die Enterbten, Ausgestoßenen der Gesellschaft vor, wenn sie

denken: „Jetzt ist im Vorderhaus Jubel, jetzt schwimmen die Kinder der Reichen
im Glück, und unsere Kinder sehen uns fragend an, ob mir gar nichts für sie h,iben,"

Voriges Jahr kam das Mißverhältnis nachträglich vielen zum Bewußtsein,
als gerade in den Weihnachtstagen Hunderte von Jnsaßen des Berliner
Obdachlosenasyls infolge von Genuß des berüchtigten Methylalkohols schwer erkrankten
und ein großer Teil von ihnen starb. Die Massen Vergiftung war gewiß ein
Unglück, aber schwerer als der Tod dieser armen Menschen wiegt die Tatsache, daß es
solche Scharen gebrochener Existenzen gibt. Während die in geordneten Verhältnissen

lebenden Bürger mit ihren Familien traulich beisammen saßen und Weih-
nochtslieder sangen, standen jene in der Destille und tranken sich einen qualvollen
Tod an.

Kann das je anders werden? Unsere Antwort lautet rund heraus: Nein,
Vielleicht werden die Zustände etwas gemildert, aber im Grund bleiben die
Menschen, wie sie sind und wie sie waren, hartherzig die einen und leichtsinnig die
andern. Auf ein Reich Gottes auf Erden zu hoffen, überlassen wir unseren Freunden
in der Schweiz, den Religiös-sozialen; wir sind mit solcher Schwärmerei fertig.

Aber wozu decken wir das Elend auf, wenn wir's doch nicht beseitigen
können? Aus zwei Gründen, einmal, daß wir's nach Möglichkeit lindern, und
sodann, daß wir unsere Herzen lernen einzutauchen in das tiefe Leid der Welt.
Die Linderung erfolgt schon, wenn auch noch ganz ungenügend, von seilen der
Christen, aber vor der zweiten Pflicht scheuen die meisten zurück und hallen sich

lieber die Augen zu, um nicht sehen zu müssen, wie es auf der Welt zugeht.
Freilich wird man uns sentimental und gefühlsweich schelten, wird uns

vorwerfen, wir scheuten vor glaubensvoller Tat ängstlich zurück. Lassen wir sie reden!
Es ist eine religiöse Tat, wenn wir uns der Offenbarung der Härte Gotres nicht
entziehen, sondern wenn wir in dcr Tiefe unseres Gemütes mit leiden, wenn wir
die Schwere des Schicksals von Tausenden auch auf uns drücken lassen.

Gerade zu Weihnachten mangelt es viel an solchem religiös-sozialen
Sichversenken in die Not. Ueber der Freude der Hirten vergißt man gewöhnlich das
Leid der armen Wöchnerin, die nicht weiß, wo sie mit ihrem Kinde niederkommen soll.

Wir wollen nicht mit Freigebigkeit unser Gemissen beruhigen. Wir find den
Armen mehr schuldig als Almosen, Sie sollen ahnen und fühlen, daß wir mit
ihnen tragen, Vielleicht geht darüber ihnen ein Stcrnlein auf, daß sie sich
entschließen, mit uns nach Bethlehem zu wandern,"



— 83 -
Wir möchten uns gerne damit begnügen, diese seltsame Aeußerung

einfach wiederzugeben und unsern Lesern überlassen, darüber ihre
Bemerkungen zu machen. Auch können wir uns denken, daß der
Verfasser dafür nicht nnr von Freunden und Gegnern Vorwürfe erhalten,
sondern sich auch selbst solche gemacht hat. In einem solchen Falle
meint ja leicht auch jeder elendeste Tropf, er müsse auch noch herzulaufen

und seinen Streich tun, weil die Gelegenheit so schön sei. An
einem solchen Schauspiel beteiligen wir uns nicht. Wenn wir dennoch
auf diese Aeußerung antworten, so geschieht es einmal, weil es als
Vornehmtuerei erscheinen könnte, falls wir sie mit Stillschweigen
übergingen, sodann, weil sie in ihrer Art fehr lehrreich ist.

Es ist allerdings cin höchst betrübendes Dokument. Da steht ja
alles geschrieben, als Bekenntnis eines bedeutenden Theologen, was
die Sozialdemokratie dem Christentum vorwirft. Und das sagt im
Organ des evangelisch-sozialen Kongresses ein Führer jener sächsischen

Evangelisch-Sozialen, die uns Schweizern am nächsten zu stehen schienen!

„Wenn solches am grünen Holze geschieht, was soll denn am dürren
werden?" Diese sächsischen Evangelisch-Sozialen wollen durch religiöse
Diskussionsabende die Sozialdemokratie gewinnen! Wenn sie diesen nichts
Anderes zu sagen haben, werden sie sicherlich nicht viel ausrichten.

Wir wollen uns trotz der nicht gerade feinen Art, womit Liebster
uns Schweizer behandelt und trotz der Empörung, die seine ganze
Denkmeise wohl in uns erwecken könnte, doch Mühe geben, ihn richtig
zu verstehen. Was will Liebster sagen? Er schreibt eine Weihnachtsandacht,

sogar eine „soziale"! Da läge es nahe, den Menschen die

gute Botschaft zu verkündigen, daß es eine Erlösung von Not und
Jammer gebe. Nein, sagt Liebster, die gibt es nicht. Daran zu
glauben, überläßt er den Schweizer Religiös-Sozialen, seinen „Freunden",
er selbst ist mit solcher Schwärmerei fertig. Was ist denn seine
Botschaft? Daß wir uns in die Not der Mitmenschen, diese „Offenbarung
der Härte Gottes" versenken. Schön; das aber hat dvch wohl nur daun
einen Sinn, ivenn wir uns damit willig und fähig machen, diese Nvt
überwinden zu helfen? Aber eine solche Ueberwindung gibt es ja für
Liebster nicht; daran zn glauben, ist Schwärmerei. Aber die Not
kann gemildert werden? Ein wenig ja, doch was hat dieses
bischen Milderung zu bedeuten? Es kann niemand vor Verzweiflung
schützen. Wozu sich dann aber in die Not versenken? Soll das etwa
cin Genuß sein, weil man sich seiner religiösen Errungenschaft
freut, daß man über alle Schwärmerei hinaus ist? Soll die Erlangung
dieses Genusfes die „religiöse Tat" sein? Denn Liebster wird doch

nicht etwa behaupten wollen, daß wir „Schwärmer" uns etwa nicht
in die Not unserer Brüder nnd Schwestern vertieften. Wir tun cs

aber, um ihueu zu helfen und wär's manchmal auch nur durch
Mittragen. Aber Hilfe gibt es für ihn nicht, wenigstens in der Hauptsache

nicht. Wozn also die Versenkung? Was hilft es den Leidenden,
wenn Einer, der keine Hoffnung hat, mit ihnen leidet? Er soll seines



— 84 —

Weges gehen, sie sind ihrer selbst viele genug. Was hat ein sentimentales

Mitleiden sür einen Wert? Ahme man doch lieber die„ Härte
Gottes" nach und wolle nicht besser sein als Gott selbst!

Aber was soll das denn eigentlich heißen: „Offenbarung der
Härte Gottes?" Soll es heißen, daß alle Not Strafe ist, alfo die
Not des armen Volkes Strafe seiner Sünden? Dann wäre Liebster
freilich mit feiner „religiösen Tut" vom neuen ins alte Testament
zurückgewichen, ja sogar über das alte Testament hinaus in das rvheste
Heidentum hinein. Denn weder „Moses" noch die Propheten halten
Armut und Not einfach für eine Strafe Gottes. Oder sie ist vielleicht
von Gott znr Erziehung der Menschen verhängt? Wenn diese

jedoch nichts nützt, ist denn Gott nicht ein Tor? Aber die Grvßen
der Bibel halten die Armut und die damit zusammenhängende Not
überhaupt nicht für ein Werk Gottes. Sie halten sie vielmehr für
eine Folge der Ungerechtigkeit und Lieblosigkeit der Menschen. Diese
Not ist nicht eine Offenbarung der Härte Gottes, sondern der Härte
der Menschen. Das sollte ein evangelisch-sozialer Pfarrer einer
Großstadt wissen. Er sollte wissen, daß die Wohnungsnot, welche
Auflösung des Familienlebens, Alkoholismus und anderes Elend
erzeugt, nicht Gvtt zugeschoben werden darf, sondern im Gegenteil der
Verletzung seiner deutlichen Ordnungen durch Ausbeutung des Bodens
für den Mammon. Wenn er diese offenkundigen Beziehungen nicht
steht, die wir sehr wohl sehen, und dafür von „Härte Gottes" redet,
wer ist dann ein Wirklichkeitsmensch, er vder wir? Oder sollte es
überhaupt keine menschliche Schuld und Verantwortlichkeit geben? Meint
Liebster etwa gar, sich für eine solche Denkweise auf Luther berufen zu
dürfen? Dann möchten wir ihn doch bitten, dessen Schriften „An
den christlichen Adel deutscher Nation" und „Ueber Kaufhandlung nnd
Wucher", ferner seinen „Großen Katechismus" noch einmal zu lesen.
Dort steht sehr klar zn lesen, daß Luther zwischen der Härte Gvttes
und der Härte der Menschen zu unterscheiden weiß. Oder sollte
Liebster unter „Härte Gottes" etwas anderes verstehen? Was denn?

Nach alledem muß es fast als Ironie erscheinen, wenn Liebster
am Schlüsse erwartet, daß den Armen darob „ein Sternlein aufgeht,
daß sie sich entschließen, mit nns nach Bethlehem zu wandern." Was
follen sie denn in Bethlehem erfahren? Offenbar nur das Eiue, daß
es keine Hilfe gibt für Not nnd Jammer der Erde, daß alles bleibt,
wie es immer gewesen ist. Denn das ivird Liebster doch wohl
auch ihnen nicht verschweige», daß dieser Jesus voit Nazareth ein
Schwärmer war, der an ein Reich Gottes auf Erden glaubte, daß er
selbst aber über diese Schwärmerei Jesu längst hinaus sei, wie jeder
wohl gebildete moderne Theologe.

Doch nein, wir tun Liebster Unrecht. Er hat einen Trost; wir
wollen es wenigstens annehmen: er kann auf das Jenseits
vertrösten.- Freilich sagt er das nicht ausdrücklich, aber das muß seine

Meinung sein; denn sonst wäre ja der Stern von Bethlehem vollends



— 85 —

ein blutiger Hohn. Aber warum das denn nicht offen sagen? Warum
nicht sagen: „Nur Eius bleibt euch Armen übrig: daß ihr auf deu

Himmel hoffet und in dieser Hoffnung die Leideu des Diesseits geduldig
ertraget." Warum sagt Liebster das nicht? Es ist nicht schwer zu
erraten, warum: Er sagt es uicht, meil er wohl weiß, daß dann der
Titel „Soziale Weihnachten" und das Evangelisch-Sozial ein „Unsinn"
würde. Denn für eine folche Denkweise kann eine Verbesserung irdischer
Zustände keinen Wert haben. Er sagt es aber auch nicht, weil er
wohl spürt, daß man so etwas heute nicht sagen kann. Wo ist denn
heute die gewaltige Ewigkeitsgewißheit, die damit vorausgesetzt ist?
Befitzt Liebster sie? Dann lasse er sie uns bald gewaltig fpüren; er
ist es uns schuldig. Doch mich abgesehen davon: wir können heute
nicht mehr so denken. Wenn wir Gottes Macht und Kraft nicht hie-
nieden spüren können, dann glauben wir auch nicht an ein Jenseits
des Grabes. Wenn wir aber Gottes Macht und Kraft spüren, dann
wissen wir auch, daß dieser Gott auch die irdischen Zustände verändern
kann, wie er sie denn auch schon bisher verändert hat. Oder hat
Jesus denn nichts geändert auf Erden? Ich glaube freilich, wie alle
mir bekannten „Religiös-Sozialen", auch an ein Leben, das über den
Tod hinausgeht, an ein „jenseitiges" Reich Gottes, aber nur, weil ich

an den Gott glaube, der auch im Diesseits schöpferisch am Werke ift.
Es ist eine ganz oberflächliche Täuschung, zu meinen, der Glaube

an ein weltumgeftaltendes Wirken Gottes sei Schwärmerei, nehme
etwas Unmögliches an, aber der Glaube, daß Gott den Tod
überwinden und jenseits des Todes eine Welt des Lebens schaffen
könne, fei etwas ganz „Vernünftiges". Die Sache verhält sich doch

wohl so, daß der Glaube an das „Jenseits" sicherer fcheint, weil
niemand uns beweisen kann, daß er unrecht habe, während der Glaube
an das Kommen des Gottesreiches auf Erden uns freilich vor die

Möglichkeit stellt, daß er des Irrtums überführt werde und insofern
ein gewaltiges Wagnis ist. Darum ist entweder der Jenseitsglaube
eine Flucht in ein Asyl der Bequemlichkeit oder er muß mit dem

Diesseitsglauben verbunden sein. Denn er traut, falls er wirklich echt
und ernsthaft ist, Gott noch viel Größeres zu, als der Glaube an das
Kommen des Reiches auf die Erde. Wer aber Gott das Größere
wirklich zutraut — was wir an unserem Teile auch tun — warum
sollte er ihm das Kleinere nicht zutrauen? Kommt er, wenn er dieses
nicht tut, nicht in den Verdacht, daß er auch jenes nicht im vollen
Ernste tue?

Nein, es gibt hier keinen Ausweg: entweder muß man sich
entschließen, den Glauben an den lebendigen Gott aufzugeben oder
man muß ihm zutrauen, daß er Macht habe, die Weihnachtsbotschaft
auch für die Erde wahr zu machen.

Dieses Entweder — Oder wird durch Liebsters
Aeußerung klar herausgestellt. Das ist ihre Bedeutsamkeit

und ihr großes Verdienst. Es ist unmöglich, an dieser Stelle



- 86 -
stehen zn bleiben. Da aber Liebsters Denkweise von vielen Theologen
und Christen geteilt wird, und gerade auch von vielen Evangelisch-
Sozialen, so könnte der vollständige Schiffbruch dieses Versuches, sie

auf Weihnachten anzuwenden, ihnen allen die Augen öffnen. Es gilt
für uns Alle, zu wählen: entweder kein Weihnachtsevangelium mehr
haben oder denn als einen notwendigen Bestandteil dieses Evangeliums
auch die Hoffnung sür die Erde verkündigen.

Noch etwas Anderes, Wichtiges könnte bei diesem Anlaß gelernt
werden. Daß Liebsters Denkweise ein künstliches Gebilde ist, muß
jedem einleuchten. So denkt kein einfaches Christengemüt, so kann
nur ein Theologe denken. Wie wäre es, wenn wir von unseren
theologischen Künsten ein wenig abkämen und weniger Gewicht auf
interessante Wendungen legten? Brauchten wir dann wohl noch solche
Diskussionen?

Ich bin ausführlicher geworden als ich beabsichtigte, vielleicht
auch eifriger, als ich erwartete, aber es handelt sich auch um grundsätzlich

wichtige, ins Tiefste greifende Dinge. Ich achte Liebster als
einen tapferen und unabhängigen Mann, der tatsächlich viel Liebe, auch
viel Verständnis für das Volk hat. Die Schärfe meiner Bemerkungen
gilt daher nicht seiner Person, sondern seiner Theorie, von der ich
hoffe, daß sie für ihn nicht endgültig sei. Im Uebrigen wiederhole
ich: feine Aeußerung stellt uns so deutlich als möglich vor ein
Entweder — Oder! L. Ragaz.

Rundschau.

'^lenßere Umstände haben es verschuldet, daß erst heute hier vom

MD 2Z. LvangeMcK 502ialen Hongre;; in Essen gesprochen wird.
^ Mit Interesse und reichem Gewinn haben manche von uns von

jeher die Verhaudlungen dieses Kongresses, in dem die feinsten Köpfe
des evangelischen Deutschland sich zu den sozialen Fragen äußern,
verfolgt. Die Themata sind immer aktuell und Rede und Gegenrede
tragen viel zur Klärung der Anschauungen und Festigung der
Ueberzeugungen bei. Aber gerade als warme Freunde des Kongresses haben
wir in den letzten Jahren mit Bedauern eine gewiffe Verkapfelung in
den wirtschaftlichen und politischen Liberalismus wahrgenommen, die,
gewiß ungewollt und sür viele Mitglieder des Kongresses unbewußt,
sich vollzogen hat. Der Kongreß steht nicht mehr über den Parteien
und ist namentlich in der Sozialpolitik von einer nach unserm Gefühl
zu vornehmen Zurückhaltung. Das bemiesen aufs neue die ersten
Referate über „Staatssozialismus und Individualismus".
Sehr wissenschaftlich, sehr vorsichtig wurde definiert, das Für und
Wider erwogen und jedermann stand schließlich unter dem Eindruck,
daß der Staatssozialismus den beiden Herren Referenten unsympatisch
sei; aber darum handelt es sich doch an einem evangelisch-sozialen
Kongreß nicht. Da hätte doch mit ganzer Wucht betont werden sollen,


	Ein Evangelium der Verzweiflung

