
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 2

Artikel: Alt und Neu : eine Auseinandersetzung ; Antwort

Autor: Wernle, Paul / Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 43 —

würdig, daß gerade an dem Punkt, wo wir zum Leben erwachen,
auch der Tod lauert, nämlich beim Bewußtsein des persönlichen Wertes.

Was wir uns darum für die nächste Zukunft besonders wünschen,
das sind Menschen, die diese unsichtbare Kraft des Wachstums durch
fich hindurchströmen spüren, Menschen, die immer mehr aus dem

Zentrum heraus leben und darum stark und mutig, weitblickend und
weitumfassend vorangehen; groß angelegte Menschen, die bei allen
Gabelungen und Verzweigungen des geistigen Lebens den Blick auf's
Ganze nicht verlieren und darum ein Wort weitausgreifender Wahrheit
für unser Geschlecht haben, die allen Zänkereien abhold den großen
Kampf zn führen im Stande sind, unbeirrt durch den Beifall von
rechts und links. L. Stückelberger.

Alt UNS Neu.

Line HuseinanSersetsung.

Verehrter Herr Kollege!
F^s liegt mir daran, Ihnen und den Lesern der Neuen Wege, zu

deren Freunden und Begründern ich einst selbst gehört habe,
offen und ehrlich zu erklären, daß ich nach meinem Gewissen den

Weg, den Sie und Ihr Blatt betreten haben — seit längerer Zeit und
besonders im letzten Neujahrsartikel — nicht weiter mitgehen kann.
Die Parole, die Sie darin ausgeben und mehrfach schon ausgegeben
haben, von der gänzlich neuen Gestalt des Christentums in schroffem
Gegensatz zu dem. was wir bisher für Christentum hielten, scheint mir
freilich sehr anfechtbar; wenn ich sie aber einmal gelten lasse, dann
kann ich nnr sagen, daß ich meine ganze Stellung und Lebensaufgabe
auf der Seite des alten kirchlichen Christentums sehe, mit dem Sie
fertig zu sein meinen, während ich glaube, daß Gott ihm eine große
Mission aufbehalten hat. Aus den Kräften, Gedanken und Stimmungen
dieses alten kirchlichen Christentums ist mir mein Glaube und mein
Mut erwachsen, weshalb bei mir trotz aller Erkenntnis der hundertfachen

Mängel der kirchlichen Institutionen die Dankbarkeit alles
andere weit überwiegt und das, je älter ich werde, je mehr ich
erfahre, wie dieser alte christliche Glaube sich im Leben bewährt. Aber
ich sehe auch um mich herum nichts Besseres, Wahreres und
Bewährteres, mit dem ich einen Tausch eingehen könnte und möchte.
Darum bin ich des zuversichtlichen Glaubens, daß unser altes
protestantisches Christentum sich auch in allen Stürmen der Gegenwart
und Zukunft als die Kraft uud der Trost unzähliger Gotteskinder
erweisen wird, und daß wir alle gar nichts Besseres tun können, als
es uns immer persönlicher anzueignen nnd im Leben kräftiger, treuer
zu bewähren. Auf der Seite Ihrer neuen Religion — Christentum



— 44 —

sollen wir ja nach Ihrem Neujahrsartikcl kanm mehr sagen dürfen —
sehe ich einstweilen eine leidenschaftliche Kritik des Bestehenden und
eine schwärmerische Sehnsucht nach Neuem, Großem und Ueber-
raschendem, aber keinen einzigen dem alten evangelischen Christentum
überlegenen Wert. Hätte ich daher nur die Wahl zwischen Ihrem
Entweder — Oder, sv müßte ich sagen: das alte evangelische Christentum

verstehe ich, es hat sich bewährt und bewährt sich fortwährend,
das neue dagegen gibt mir einstweilen nicht viel mehr als kühne
Versprechungen, ungeheure Postulate, leidenschaftliche Wünsche und ist mir
viel zu nebelhaft, als daß ich mich ihm anvertrauen wollte.

Ich leugne nun freilich, daß diese Alternative des alten
kirchlichen Christentums und der neuen kirchenfreien Religion uns bei dem,
was wir für die Gegenwart brauchen, viel helfen kann und sehe die

Aufgabe gerade im Entgegengesetzten als Sie, in der Verbindung
dessen, was Sie auseinanderreißen und zu einander in Gegensatz
stellen wollen. Die Lage, deren Neuheit Sie teils erschüttert, teils
begeistert, ist ja bereits mehr als ein Jahrhundert alt, sie ist durch
die Aufklärungsbewegung gekommen, in der sich zum erstenmal große
Teile der frühcrn Christenheit vom alten Christentum und seiner
kirchlichen Form gründlich emanzipierten und die Parole der „neuen
Religion" ausgaben. Diese große Emanzipationsbewegung hat unter
den verschiedensten Namen unter uns gelebt, als Philanthropie, Frei-
maurertum und Humanismus, als revolutionäre Romantik und
Radikalismus, zuletzt als Sozialismus und kirchenfreie Mystik, sie hat
in jeder dieser Formen mit gleichem Ernst die Versicherung wiederholt,
das alte Christentum sei überlebt und fertig, die Kirche sei aus, es
komme eiue neue Religion und ein neues Evangelium, wobei sehr
häufig Jesus von ihr gegen seine Kirche auf den Schild erhoben
worden ist. Es stand anch zu allen Zeiten dieser Emanzipationsbewegung

ein abgeschlossenes, sattes, fertiges Christentum gegenüber,
das alles Neue, göttliches und widergöttliches, gleich entschlossen
ablehnte und in dieser Ablehnung eine imposante Kraft offenbarte. Aber
ich kann nicht finden, daß die Geschichte und daß Gott in der Geschichte
uns den Weg dieses Entweder—Oder weisen will. Jenes schroff
reaktionäre altkirchliche Christentum ist ganz langsam abgestorben,
sektenhaft und völlig weltfremd geworden, soweit nicht, trotz seinem
energischen Widerstreben, der neue Geist mit den segensreichen
Erkenntnissen und Impulsen, die er brachte, sich auch in ihm festgesetzt
und es langsam innerlich umgewandelt hat. Darin zeigte stch gerade
die überraschende Lebendigkeit und innere Freiheit des Protestantismus,
daß er mit der fortschreitenden Wissenschaft und den modernen
politischen und sozialen Lebensformen Schritt zu halten wußte, da er, an
kein äußeres Statut gebunden, im Vertrauen zu dem in Jesus
erschienenen gnädigen Gott und in der Bruderliebe Kräfte und
Aufgaben in sich trügt, die ihn notwendig innerlich lebendig und für
Gottes Gegenmartswege offen halten müssen. Auf der andern Seite



— 45 —

aber vermochte die moderne Emanzipationsbewegung noch an keinem
Punkt der Geschichte die großen Versprechungen zu halten, mit denen
sie die Menschen an sich zu ketten und von der Kirche wegzurufen
wnßte. Ueberall, wo sie dem alten Christentum entwuchs und die
Fühlung völlig mit ihm verlor, ist sie innerlich verarmt und verflacht, sie

hat die Menschen nicht wirklich und auf die Dauer vorwärts gebracht,
im Gegenteil, sie hat ihnen Werte zerstört, nach denen später die
Sehnsucht wieder erwacht ist. Ein Segen und Salz ist die moderne
Bewegung aber da geworden, wo sie sich mit dem alten Christentum
verband, sich von ihm vertiefen und innerlich reinigen ließ und dafür
ihm neue Frische, Offenheit und Wirkensfreudigkeit einflößte. Mir
scheint, das ist Gottes Werk und Wille in der Geschichte, und was
Gott verbunden hat, sollen wir in unserer Kurzsichtigkeit und
Ungeduld nicht trennen wollen.

Das gilt gerade auch vvn dem Sozialismus und der neuen
Frömmigkeit, zu der Sie sich im Gegensatz zum kirchlichen Christentum
bekennen wollen. An Ihren edeln, frommen und vorwärts führenden
Aspirationen habe ich nie einen Zweifel gehabt, weiß mich in gar
vielen wichtigen Erkenntnissen als Ihr Schüler und bekenne dankbar,
daß Sie mir die Augen geöffnet haben für vieles, was ich svnst nicht
gesehen hätte. Mein innigster Wunsch war immer, daß Ihre
Anregungen und Erkenntnisse dem ganzen protestantischen Christentum zu
gut kvmmen möchten, damit es die Gegenwartsnöte und Gegenmarts-
cmfgaben klar erkenne und mit seiner alten Energie des Vertrauens
und der Bruderliebe sich der Arbeit an ihnen hingebe. Mir fcheint,
das ist für das kirchliche Christentum so notwendig wie für Sie und
Ihre Freunde. Das kirchliche Christentum braucht für sich selbst immer
dringend den Bußruf und die Kritik, die Mahnung zu größerer Freiheit

und Liebe, zu mehr Ernst und Wahrhaftigkeit, es braucht neue
Augen für Gott und die Gegenwart, neuen Mut und neue Hoffnung.
Gottlob ist es aber gerade ein Merkmal des echten Protestantismus,
daß er die fortgehende Reformation als seine Aufgabe anerkennt, sich

an kein äußeres Gesetz gebunden weiß und darum srei und offen ist
für die jeder Zeit von Gott neu gegebenen Aufgaben. Ich sage keine

Uebertreibnng, ivenn ich behaupte, daß für das Berechtigte Ihrer
Forderungen unsere schweizerischen protestantischen Kirchen in der Mehrzahl

offen sind. Es gibt keine größere Freiheit, das Evcmgelinm zu
verkündigen, als wir sie unter uns haben. Keine unserer Kirchen
hält sich im Ernst für Selbstzweck, alle wollen Arbeit für das Gottesreich

leisten, uud alle haben zu ihrem Mittelpunkt eben den Jesus, den
Sie ihnen entgegenhalten, von dem die Kirchen immer zu lernen,
durch dessen Wort und Geist sie immer sich zu kräftigen und zu
reinigen verlangen. Daß diese Kirchen mit ihrer Arbeit an eine immer
größere Anzahl Menschen nicht mehr herankommen, daß ihre Aufgabe
sich vorlänfig darauf zu beschränken scheint, weniger zn erwecken und
neu zu gewinnen, als zu sammeln und zu erhalten, was noch da ist



— 46 -
von evangelischem Glauben und Leben, ist ihnen selbst wohl bewußt.
Aber derer sind immer weniger, die Gott und sein Wirken auf den

Bezirk der kirchlichen Arbeit einengen möchten, nnd die nicht von
Herzen sich freuen, wenn neben der Kirchenarbeit Weltarbeit für Gott
und feine Sache geleistet wird und Menschen von Gott die Gabe
haben, solchen Führer zu Gott zu werden, die mit der Kirche ein sür
allemal fertig sind. Ich persönlich freue mich immer besonders
darüber, daß Ihnen diese Gabe geschenkt ist, und daß Sie für manche
ein Segen sein können, die bei mir z. B. nicht das finden könnten,
was sie suchen. Und fo oft Sie darauf ausgehen, uns an dczidiert
unkirchlichen Gestalten und Bewegungen, sei es bestimmt evangelische
Züge und vergessene Ideale, sei es die große Not und die tiefe Sehnsucht

der Zeit aufzuzeigen, werden Sie von Seite aller Lebendigen in
unseren Kirchen aufrichtige Dankbarkeit erfahren. Das Zeitalter der
kirchlichen Exklusivität ist vorbei und wird nicht wieder kehren, das ist
aber kein Grund, am Segen der kirchlichen Arbeit zu zweifeln und
gering von ihr zu denken, solang doch auch noch gar kein Surrogat
für sie gefunden ist, so lange so viel tapfere, treue und hingebende
Männer immer wieder in der kirchlichen Arbeit ausharren und auch
die kirchenfreien Werber für Gott znm großenteil von der Kirche
herkommen. Dafür geben Sie ja selbst Belege genug. Sie arbeiten an
der Ausbildung kirchlicher Pfarrer, Sie selbst predigen auf kirchlichen
Kanzeln und haben Ihre Freude daran, so oft einer Ihrer Schüler
und Freunde an einem wichtigen kirchlichen Posten seine Arbeit tun
dars. Da würde ich doch angesichts dieser Tatsachen von der Ueber-
lebtheit des kirchlichen Christentums nicht so viel Worte machen.

Ich meine aber, der enge Zusammenhang mit dem alten
kirchlichen Christentum sei gerade für Sie und Ihre Freunde die eigentliche
Lebensfrage. Ich möchte hier nur zwei Gründe dafür nennen. Der
eine ist der: ich glanbe nicht, daß sich auf die Dauer in Ihrer
hochgespannten Zukunftshoffnung leben läßt. Ich gebe es Ihnen ohne
weiteres zu: Sie erneuern in Ihrem Neujahrsartikel alte urchristliche
Töne, wenn Sie vom Anfang und vom Ende reden, wenn Sie uns
wie ein Prophet der letzten Tage aufzeigen, wie die alte Politik, die
alte Wirtschaftsordnung, die alte Moral und das alte Christentum
in Zerfall begriffen sind, nnd statt ihrer das Gottesreich uud Jesus
Christus selber kommen Möllen. Genau so hat einst das alte Christentum

empfunden, es hat ganz wie Sie fchon in der Gegenwart die

Vorzeichen des Neuen. Wunderbaren vorausgeschaut und im Geist
den Zusammenbruch der bestehenden Weltordnung voraus vernommen.
Mit vollem Recht berufen Sie fich auf das prophetische Wort des
Neuen Testaments: Wir warten auf einen neuen Himmel und eine

neue Erde, darinnen Gerechtigkeit wohnt. Glauben Sie mir, daß ich
den erfrischenden Luftzug dieser alten Christenhoffnung mitten in einer
resignierten hoffnungsarmen Christenheit wohl zu schätzen weiß und
es mitempfinde, wie von dieser Hoffnung neuer Mut und neue Wirkens-



— 47 —

freude ausgehen. Ich kann Sie ein gutes Stück Weges bei ihrer
Hoffnung begleiten. Mir selber ist ein Christentum ohne eine lebendige
und frohe Sehnsucht nach dem Vollkommenen, nach einer Welt des

Friedens, der Liebe und der Gerechtigkeit kein Christentum mehr.
Ohne diese Sehnsucht müßten wir in satter Weltzufriedenheit verkommen,
müßten die Augen schließen für alles Unzulängliche, Verkehrte und
Widergöttliche dieser Welt und hätten kein Ziel vor uns, nachdem wir
Herz und Hände ausstrecken könnten. Wenn Sie imstande sind, die

Hoffnung in der Christenheit kräftiger zn beleben, wird man Ihnen
nicht genug danken können. Aber fobald ich Ihre Ausführungen über
unsere Hoffnung im Einzelnen des nähern ansehe, kommen mir die

größten Bedenken, ja da habe ich rechte Mühe, echte evangelische
Hoffnung uud Schwärmerei von einander zu fondern. Daß heute
auf allen Gebieten Altes im Kampf mit Neuem liegt, daß selten eine

Zeit so den Charakter der Uebergangs- und Durchgangszeit trug wie
unsere Gegenwart, gebe ich Ihnen völlig zu. Aber daß das Neue,
das sich Bahn bricht, uns gerade ins Reich Gottes führe, daß wir
damit in den neuen Himmel und die neue Erde hinüberzutreten im
Begriff seien, das gehört für mich zum Schwärmerischen, das uns nur
verwirren kauu.

Wenn die alten Christen in nächster Zeit ihr Reich Gottes auf
Erden erwarteten und schon in der Gegeuwart feine Vorzeichen winken
sahen, kam ihnen ihr ungebrochener Wunderglaube dabei zu statten.
Sie waren dessen gewiß, daß demnächst der Herr Jesus mit deu Wolken
des Himmels herabkomme und unter Wundern und Katastrophen die

bestehende Weltordnung vom Gvttesreich abgelöst werde. Aber trotz
allem Wunderglauben: der Herr Jesus kam nicht vom Himmel, das
Reich Gottes wollte nicht kommen, wvhl aber kam der Tod und holte
einen der Hoffenden nach dem andern in die andere Welt. Es war
schlichte Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit, wenn sie bei allem zähen
Festhalten an Gottes schlicßlichem Sieg, am schließlichen Weltgericht
und ewigen Leben sich zuletzt in die Losung schickten: hier ist Kampfplatz,

hier ist Vorbereitungszeit, hier ist die Zeit der Wanderschaft, das
Ziel ist droben. Dagegen scheinen Sie mir mit Ihrer gesteigerten
Gottesrcichshoffnung trotz mancher Einschränkungen und Abschwächungen
den alten Wunder- und Katastrophenglauben des Urchristentums
erneuern zu wollen in einem an den Entwicklungsgedanken und die
Kontinuität so fest gewöhnten Zeitalter, als gälte es nichts zn lernen
von den Lektionen, die uns die Geschichte gegeben hat. Ich will Ihnen
sagen, warum ich mit vielen andern Ihnen hier nicht folgen kann.
Wir kennen Gott nun einmal aus dem ganzen Gefchichtsverlauf anders,
als Sie ihn uns glauben heißen. Wir glauben ihn an einer
unermeßlich langen und langsamen Erziehungsarbeit mit nie versagender
Geduld und Ausdauer tätig zu sehen, und wir glauben einzusehen,
warum das so und nicht anders fein kann, weil mit jeder Generation,
ja mit jedem neuen einzelnen Menschen die Erziehungsaufgabe von vorne



— 48 —

beginnt nnd trotz allen Fortschritten und Errungenschaften der frühern
Geschlechter das Tierische und die natürliche Selbstsucht jedesmal von
vorne an sich regen und ihr Recht begehren. Daran ändern auch alle
Revolutionen, Katastrophen und Erschütterungen des Völkerlebens
nichts, da sie gerade so viel zerstören als vorwärts führen, und jedes
mal nachher die Erziehungsarbeit vvn vorne an einzusetzen hat.
Ueberall an allen Punkten sehen mir Gutes mit Bösem, Göttliches
mit Widergöttlichem ringen und stch verwirren, nirgends dagegen ragt
das Reich Gottes sozusagen rein und himmlisch in die Erde herein,
um die alte Entwicklung abzulösen und zu ersetzen, sodaß wir ein Recht
hätten zn sagen: an diesem oder jenem Punkt hört die sündigmenschliche

Geschichte auf und kommt das Gottesreich. Das gilt aber von
der Gegenwart sogar in verstärktem Maße. Die Kräfte, die in Ihren
Augen bestimmt sind, Christentum und Kirche abzulösen und das
Gottesreich auf Erden heraufzuführen, erscheinen uns in mancher
Beziehung verheißungsvoll und den kirchlichen Verknöcherungen überlegen,
in anderer Richtung aber auch wieder rückständig, unterchristlich, selbst
autichristlich und gänzlich ungeeignet, die Aufgaben zu erfüllen, an
denen das Christentum gescheitert sein soll. Gott und der Satan
kämpfen in ihnen genau wie im alten kirchlichen Christentum; wir
beobachten in derselben sozialistischen Bewegung neben den Kräften,
welche die Anbahnung des Weltfriedens nicht nur im Mund, sondern
im Herzen tragen, die zerstörenden und verwüstenden Kräfte, aus denen
ein Blutvergießen aufsteigen könnte, größer als das der französischen
Revolution. Nirgends leuchtet uns bis heute eine wirklich ueue, aus
Gvttes Geist iviedergeborene Menschheit empor, die nns den Mut gäbe,

zu sagen: hier ist Christus, hier ist das Reich Gottes. Und so ist es

nicht Mangel an Sehnsucht, nein es ist eine ernste, heilige Sehnsucht
selbst, welche uusre Blicke aus all der gegenwärtigen Verworrenheit
hinauf zum Ewigen und Himmlischen emporrichtet. ^Wir müßten
unsre Hoffnung ganz gewaltig herabstimmen, wenn wir sie auf eine
der Bewegungen oder anf alle zugleich richten ^würden, die^gegenwärtig
mit dem alten Christentum im Kampf liegen und unsrer Zeit den

Uebergangscharakter verleihen.
Verzeihen Sie mir ein offenes Geständnis: ich glaub<nicht,Kdaß

die Gottesreichshoffnung mit der Zuversicht und Ueberschwänglichkeit,
wie Sie gegenwärtig sie verkünden, viel Jahrzehnte, ja auch nur viele
Jahre bestehen wird. Das große Wort vom Gottesreich wird sich

rasch abgreifen, es wird seine Zauberkraft bald einbüßen, wenn es bei
deil Worten bleibt und die Sache selbst nicht kommt, wennZJahrMr
Jahr hingeht und trotz allem Neuen und allen Veränderungen, ja
allen Revolutionen und Katastrophen sich die alte^'Menschennatur
immer wieder offenbaren wird. Wie soll z. B. ein^Landpfarrer es

lange aushalten, seine Predigt auf den Ton vom demnächst kommenden

und immer erst kommenden Gottesreich zn stimmen? Mir ist
jetzt schon bange nm die Enttäuschung und Verbitterung, die sich dann



— 49 —

mancher Herzen bemächtigen wird. Es ist eine gar schwere Aufgabe,
Prophet einer Zeit zu sein, sich zuzutrauen, daß man in Gottes
Zukunftswege hineinsieht und den Weg kennt, den er sich in seinem
Willen vorgesetzt hat. Mir ist diese Aufgabe viel zu hoch; ich kenne
ein wenig nur den Gott der Vergangenheit und der Gegenwart. Was
er für die nächste Zeit vor hat, Gutes oder Böses, Segen oder Fluch,
getraue ich mir nicht zu, auch nur zu ahnen, genug, daß ich aus
seiner Hand nehme, was kommen wird, und getrost festhalte, es mnß
zum Besten dienen. Vollends zu sagen, daß er jetzt das Reich Gottes
heraufführen werde an Stelle der bisherigen verkehrten und
unzulänglichen Geschichte, geht über alle menschliche Kraft hinaus. Was
aber meine und unfere Aufgabe der Gegenwart und Zukunft gegenüber

ist, das glaube ich dennoch klar zu wissen. Wir sollen uns sagen:
es ist eine ernste, schwere und große Zeit, in der wir leben, nicht
ernster, größer als andere, frühere Zeiten, aber so ernst, wie
überhaupt vor Gott eine geschichtliche Stunde ist. Da gilt es, dem Ernst
der Lage scharf und ehrlich ins Auge zu sehen, sich die ganze Größe
der gottfeindlichen Gewalten in und um uns vorzuhalten, sich die Not
der Zeit, an der wir gedankenlos vorübergingen, einzugestehen und
dann im Vertrauen auf Gott und in der Hoffnung, daß er mit jeder
guten und gerechten Sache und mit jedem Tapferen und Mutigen, der
für sie eintritt, sein werde, den Kampf aufzunehmen, zu helfen, zu
lieben und zu heilen, ausdauernd, geduldig und getrost. Wie es dabei
herauskommen wird, ob wir den Sieg erleben werden, ob die Sache,
für die wir kämpfen zunächst überhaupt siegen wird oder nicht, hat
uns gar nicht zu bekümmern. Was uns treibt, ist nicht der
Ausgang, nicht die Zukunft, sondern die gegenwärtige Not, die
gegenwärtige Stimme des Gewissens und der Bruderliebe. Die zwänge
uns zu kämpfen, auch wenn vorläufig gar keine Hoffnung auf einen
Sieg wäre. Wenn wir nur wisfen, daß Gott das Ende aller Wege
ist und zuletzt Recht behält, selbst wenn wir mit allem unsern guten
Streben Unrecht behalten sollten. Wollen Sie das Resignation oder
Pessimismus nennen? Mir scheint: so und nicht anders muß die
Verfassung eines ehrlichen, mutigen, hoffeudeu Christen sein, und mit
dieser Verfassung bleiben wir aufrecht, es komme was kommen mag,
es gibt keine überschwängliche Hoffnung, aber auch keine Enttäuschung
über Ausbleiben des Gehofften, die uns umzuwerfen oder zu
entmutigen im Stande ist. Und wissen Sie, wo ich diese Verfassung gelernt
habe? Beim alten kirchlichen Christentum, wie ich es von Jugend auf
gekannt habe und nirgends sonst.

Und damit komme ich auf den ziveiten Grund, warum ich meine,
auch Sie und Ihre Freunde hätten den Zusammenhang mit dem alten
Christentum so sehr nötig. Es ist wahr, dies alte kirchliche Christentum
ist vielfach hoffnungsarm gewesen und hat Gott für die Zukunft zu
wenig zugetraut. Das ist ihm darum als schwere Schuld
anzurechnen, weil es ja die Kräfte besaß, die uns zum mutigen und hoff-



— 50 —

nungsfreudigen Kampf antreiben sollten, ja weil es sie vielfach vor
aller Welt allein besaß. Wenn ich mich frage, was hat denn dem alten
Christentum dazu geholfen, die peinliche Enttäuschung, daß sein
erhofftes Gottesreich nicht auf die Erde kam, zu überstehen, so finde ich
keine Antwort als die: weil es neben seiner Zukunftssehnsucht zwei
gewaltige Gegenwartswerte besaß. Das eine war der alte vom
Judentum übernommene Glaube, daß Gott der Weltschöpfer und
Weltregent ist, und daß diese Welt, in der die Dämonen ihr Wesen
treiben, in der Krankheit, Sünde, Leid und Tod zu Hause sind,
dennoch und trotz allem die Welt Gottes jetzt schon ist, in der
wir auf ihn vertrauen dürfen und in der wir ihm gehorchen sollen.
Und das andere war das Neue, das mit Jesus in die Welt getreten
war: die Gewißheit einer wunderbaren verzeihenden und erlösenden
Vaterliebe, die den Einzelnen aus seiner Schuld und Ohnmacht
heraushebt, ihn ewiger Gottesliebe gewiß macht, und ihm damit eine

Kraft verleiht, die ihn in der Tiefe umwandelt und sein ganzes Leben,
selbst wenn es äußerlich gleich bliebe, zu einem neuen Leben macht.
In diesem doppelten Glauben hatten die alten Christen Gemeinschaft
mit dem gegenwärtigen, heute schon regierenden Gott, und in diesem
Glauben vermochten sie auszuhalten, auch als das Gottesreich
ausblieb. Es hat Zeiten gegeben, wo dieser Glaube an den Schöpfergott
und den Gott der Gnade ihnen nur zu sehr genügte, so daß ihre
Hoffnung darüber schwach und schüchtern wurde. Aber das liegt nicht
an der Natur dieses Glaubens, im Gegenteil, es war Kleinglaube, daß
sie dem Weltschöpfer so wenig zutrauten für diese Erde und dem Gott
der Gnade so wenig wirkliche Kraft zur Erlösung. Heute ist dieser
alte Christenglaube weiten Kreisen der europäischen Menschheit
entschwunden, er ist gerade den sozialistischen Kreisen ein Märchen und
Gespött geworden, nicht ohne große Schuld der Kirche, wie ich Ihnen
zugeben will. Aber er ist trotzdem wahr, dieser Glaube, so wahr, daß
die Menschheit ohne ihn das Leben auf die Dauer gar nicht aushalten
kann, heute weniger denn jemals. Denn, mögen Sie die Menschheit
in Klassen und Gegensätze teilen, wie Sie wollen, und als Sozialisten
und Bürgerliche, als Moderne und Kirchliche zu einander in Gegensatz

stellen, Menschen sind alle, Menschen, die zu keinem ernsten und
doch frohen Leben kommen und den harten Kampf der Gegenwart
nicht bestehen können, wenn sie sich nicht an den Glauben halten
dürfen, daß hinter allem, ja auch hinter dem allerschwersten, bittersten
Geschick Gott steht, und daß wir mit hundertfachen Sünden und
Schwachheiten bei diesem Gott immer aufs neue Vergebung und Trost
schöpfen dürfen, um wieder aufzustehen und auszuharren. Daß wir
einander diesen einfachen Glauben gegenseitig selber schwer machen und
oft genug verleiden und verekeln, ist schlimm genug, und ich nehme
da wieder mein starkes Schuldkonto auf die Seite der Kirche. Aber
was ändert das an der Hauptsache: einen andern bessern Glauben
gibt's doch in der ganzen weiten Welt nicht als den, um durch das



— 51 —

Leben hindurchzukommen. Einstweilen danke ich meinem Gott dafür,
daß er in der Kirche diesen Glauben erhalten hat; ich weiß wahrlich
nicht, wo ich ihn sonst suchen könnte. Er ist wirklich der „allein selig
machende" Glaube, ich kann mir keinen andern denken, bei dem man
ernst und froh zugleich bleiben kann, bei dem sich Mut und Ausdauer und
Geduld und Liebe und feste Hoffnung auf die Dauer behalten lassen.

Solang das „Christentum" diesen Glauben in der Welt aufrecht hält,
braucht uns um seine Mission nicht bange zu sein. Wir können
gleichwohl die strengste Kritik an ihm üben, wir können ihm
vorwerfen, daß es mit seinem Glauben gar nicht genug Ernst mache und
gar nicht die sittlichen Konsequenzen daraus ziehe, aber es bleibt dabei:
dieser sein alter Glaube ist doch das Beste auf Erden. Stellen wir
doch einmal in so ernsten Dingen die Schlagworte neu und alt in den

Hintergrund, fragen wir uns doch lieber, was wahr ist und sich

bewährt hat! Und damit bin ich am Schluß. Ich bin fest überzeugt,
daß das Neue und Gute, das Sie zu bringen haben, in dem Grad
uns hilft und vorwärts führen kauu, als Sie es nicht in Gegensatz,
sondern in Zusammenhang mit dem alten Christlichen oder Kirchlichen
zu halten wissen. Und wenn ich hoffe, daß die Kirchen bei uns, trotz
aller Ihrer nicht immer gerechten Urteile über sie, nicht aufhören
werden, von Ihnen zu lernen, sowohl aus Ihrer Kritik als aus Ihrer
positiven Forderung und Ihren Idealen, so möchte ich gleichzeitig auch
hoffen, daß Sie vom kirchlichen Christentum zu lernen und mit ihm
in Fühlung zu bleiben nicht unterlassen möchten, damit die Kraft der
großen von Jesus ausgehenden geschichtlichen Gemeinschaft auch Ihnen
zu gute kommt und Sie nicht das Los der Vereinsamten und
Verbitterten teilen müssen. Paul Wernle.

Htttwsn/
Verehrter Herr Kollege!

Daß Sie den Gegensatz des Empfindens und Denkens, der bei
aller Uebereinstimmung in wichtigen Punkten doch schon lange zwischen
uns besteht, auch öffentlich geltend machen, kann ich nur begrüßen.
Vielleicht kann daraus eine Verständignng und wenn eine solche nicht, dann
doch eine Klärung hervorgehen. Das sei jedenfalls bei diesem Anlaß
wieder festgestellt, daß Ihre Art in den Neuen Wegen so gut zu
Worte kommen darf, wie die meinige und daß es uns auch künftig
freuen wird, wenn Sie bei uns Ihre abweichenden Ansichten zur
Geltung bringen oder sonst uns etwas von dem Wertvollen mitteilen,
das Sie zu sagen haben. Ich habe es immer so gehalten, daß ich
rückhaltlos meine Ansicht gesagt habe, aber immer nur in meinem
eigenen Namen, ohne jeden weiteren Anspruch, als daß man meine
Stimme neben andern hören möge, in der Erwartung, daß Andere
ebenso rückhaltlos ihre Meinung sagen. Wenn wir's nicht so hielten,



— 52 —

verdiente unser Blatt seinen Titel nicht. Ich sehe also nicht ein,
warum Sie nicht auch fürderhin trotz der zwischen Ihnen und mir
bestehenden Verschiedenheit mit uns arbeiten konnten. Wenn in der
letzten Zeit diese Verschiedenheit größer geworden ist, so sind daran
allerlei Umstände schuld, unter anderm wohl auch der, daß Sie in
vorwiegend konservativer Luft leben, während ich äußerlich und innerlich

mitten in der Bewegung der Zeit stehe. Ob deswegen die Kluft
fo groß ist, wie sie Ihnen erscheint?

An drei Punkten scheint Ihnen diese Verschiedenheit hervorzutreten

: 1. in der Auffassung des Verhältnisses von Vergangenheit und
Gegenwart; 2. in der Stellung zur Kirche; 3. in der verschiedenen
Gestalt unserer Hoffnung. Ich glaube zwar nicht, daß Sie damit das,
was nns wirklich trennt, ganz zutreffend bezeichnen, will Ihnen aber
trotzdem auf diesen Kampfplatz folgen. Bielleicht treten in dieser
Auseinandersetzung die wahren Unterschiede, soweit solche vorhanden sind,
doch hervor. Da Sie eine Reihe von großen Gegenständen berühren
und eine Antwort auf einen Brief doch keine Abhandlung sein darf,
muß ich mich natürlich der Kürze befleißigen nnd Vieles unterdrücken,
das ich gern sagen möchte. Vielleicht ergreifen Sie nochmals das
Wort und dann findet sich Gelegenheit, dieses und jenes nachzuholen.

Sie geben sich mir gegenüber als Vertreter des „alten Christentums".

Haben Sie damit recht? Was bedeutet denn das Neue, das
wir vertreten und ersehnen? Bedeutet es etwa, daß wir in alles
vernarrt sind, was neu oder modern ist? Das Gegenteil ist eher richtig:
wir stehen im schärfsten Gegensatz zu der Zeit, zu den Mächten, die
in der heutigen Welt herrschen; mit diesen leben Sie auf viel
freundlicherem Fuß als wir. Oder sind wir solche, die besonderes Gewicht
auf die „moderne Weltanschauung" legen und deren Gegensatz zum
alten Christentum betonen? Es scheint fast, als vb Sie uns in diesem
Schema unterbringen möchten, da Sie uns mit der Aufklärung,
Romantik und Mystik zusammenbringen und tun, als ob das, was wir
wollen, eine schon längst vorhandene und mehr oder weniger erledigte
Sache wäre. Jedenfalls kann ich Ihnen den Vorwurf nicht ersparen,
daß Sie beständig in die Unart verfallen, Erscheinungen der Gegenwart

in irgend eine der vorhandenen geschichtlichen Schablonen zu
stecken und sie damit als abgetan zu erklären. Für diese Art und
Weise gilt Goethes Spruch: „Habt ihr einmal das Kreuz von Holze
tüchtig gezimmert, Paßt ein lebendiger Leib freilich znr Strafe daran,"
Wir beanspruchen, als Lebendige und Gegenwärtige genommen und
mit geschichtlichen Einschachtelungen verschont zu werden. — Am
allerwenigsten aber verstehen Sie mich, wenn Sie mir zutrauen, daß
ich eine „neue Religion" verkünden wolle. Diese Formel würde ich

zu allerletzt wählen, wenn ich mein Wollen in Kürze ausdrücken
müßte. Nein, keine neue Religion, überhaupt keine „Religion" (ich
vermeide das Wort wenn immer möglich), sondern das alte Gottesreich

Jesu Christi. Ich biu aber gewiß, daß das, was man so



— 53 —

gemeinhin Christentum nennt, eine zwar großartige, aber nicht
vollgenügende und endgültige Ausgestaltung dieses Gottesreiches ist. Ist
es nötig, daß Sie sich darüber ärgern? Ist das denn etwas sv

Neues? Machen wir nicht schon lange den Unterschied zwischen
Christentum und Evangelium, der auf das Gleiche hinauskommt, wie
der zwischen Christentum und Gvttesreich? Wissen Sie nicht so gut
wie ich, daß das Christentum eiue Mischung dessen, was von Jesus
herkommt, mit heidnischen Bestandteilen darstellt? Ist es denn aber
so unerhört, wenn ich sage, daß diese Mischgestalt nun zerfalle, damit
das Größere, das Ursprüngliche, reiner und sieghafter hervortrete?
Darum allein aber handelt es sich. Nie, aber auch gar nie
habe ich eine der Grundwahrheiten des „alten Christentums"
angezweifelt oder augetastet, auch die Neuen Wege haben sich nie auf diefer
Linie gehalten. Es müßte Ihnen schwer fallen, mir anch nur eine
Aeußerung nachzuweisen, die dahin zielte. Seltsam nimmt sich für
mich aus, wenn Sie geltend machen, daß eine sozialistische Ordnung
der Dinge ohne diese Wahrheiten wertlos wäre. Wer hat es sich
denn zu einer Lebensaufgabe gemacht, den Sozialismus aufs Engste
mit diesen Wahrheiten zu verbinden? Der gnädige Gott und die
Bruderliebe — ist das nicht auch das A und O unsrer Verkündigung?
Nur möchten wir Beides so innig verbunden wissen, daß man in
der Christenheit etwas mehr davon spürte, daß auch die „Ungläubigen"
an uns des gnädigen Gvttes inne werden könnten, daß alles Leben
diese Gnade verkündigte, und es für die Masse nicht blvß ein Kirchen-
bekenntnis bliebe. Wir sind aber in all diesen Dingen mindestens sv
sehr Vertreter des „alten Christentums" wie Sie. Ich glaube, wenn
es darauf überhaupt ankäme, persönlich sogar „positiver", biblischer
zu sein als Sie. Es dürften wenige vom Freisinn herkommende
Theologen die Wahrheit gewisser sonst allgemein aufgegebener biblischer
Vorstellungen gegenüber entsprechenden modernen so stark bevorzugen
wie ich, wenige die Wahrheit, die im Dogma ruht, so tief einsehen
und sich so viel Mühe geben, sie Andern klar zn machen. Wenn das
alles so ist-— und Sie wiffen, daß es so ist — was kann es dann
noch heißen, wenn Sie sich mir gegenüber als Vertreter des „alten
Christentums" gebeu? Das kann dann doch nur heißen, daß Sie
kirchlicher sind, so daß dieser erste vermeintliche Unterschied sich in
deu zweiten auflöst. Daß aber „kirchliches Christentum" mit „altem
Christentum" nicht einfach gleichbedeutend ist, wissen Sie so gut wie
ich. Daß Sie im Wortsinn des kirchlichen Bekenntnisses „positiver"
seien als mir Andern, werden Sie ja nicht behaupten. — Oder sollte die
Sache etwa so liegen, daß Sie in engerem Zusammenhang mit der
Vergangenheit stehen? Auch das kann ich Ihnen nicht im Geringsten
zugeben, wenn es grundsätzlich gemeint ist; denn daß Sie
Kirchenhistoriker sind, kommt in dieser Beziehung uicht in Betracht. Man
kann nicht gnt enger mit der Vergangenheit verbunden sein als
ich. Mir sind Jeremias, Dante, Luther, Cromwell (um von den noch



— 54 —

Größeren zu schweigen) mehr Zeitgenossen als die meisten
Gegenwärtigen. Die Bedeutung der Reformation schätze ich sogar höher
ein als Sie. Niemand kann stärker als ich betonen, daß das

Christentum geschichtlichen Charakter habe, das heißt, daß es nicht
eine Lehre, oder eine „Idee" sei, sondern eine Tatsache, eine

Bewegung; daß Gvtt sich kund tue in Taten, also in einer Geschichte.

Freilich grenze ich diese Geschichte nicht auf die Bibel ein (ivie Sie
auch nicht), sie fetzt sich fort in die Gegenwart und Zukunft hinein.
Ich traue im Einklang mit dem neuen Testament Gott zu, daß er in
Zukunft sogar noch größere Taten tun könne und wolle als in der

Vergangenheit, aber dieses Vertrauen schöpfe ich zum guten Teil aus
der Geschichte der bisherigen Taten Gottes. Die Hoffnung ruht auf
der Erinnerung und die Erinnerung zwingt zur Hoffnung.

Wir nehmen also die Geschichte durchaus auch für uns in
Anspruch. Nie sind wir so töricht gewesen, zu meinen, daß der Tag der

Wahrheit erst heute oder morgen anbreche. Ich habe gegen allen
Radikalismus der letzten Zeiten, der den Zusammenhang mit der
Geschichte abschneiden will, stets deren Bedeutung stark verteidigt. Uns
entfernt das Neue nicht von der Vergangenheit, im Gegenteil: wir
schöpfen gerade für das Neue Hoffnung aus dem Alten; das Alte
wird uns im Lichte des Neuen neu; das Neueste wird das Aelteste
und das Aelteste das Neueste. Das ist der wahre Kreislauf des
Lebens. Mit jedem neuen Schritt vorwärts tun wir zugleich einen

Schritt zurück, mit jedem Vordringen in die Zukunft wird ein Stück
Vergangenheit dem Leben und Verständnis erobert. Die Geschichte

sagt uns freilich da und dort etwas anderes als Ihnen, aber wer will
ausmachen, welche Antwort die wahre fei?

Was ist denn aber das Neue, das wir ersehnen: Es ist die
Erfüllung desAlten; nämlich des Lebens, das in Jesus erschiene,:
und seither nie völlig erloschen, aber auch nie völlig durchgebrochen ist.
Davon glaubeu wir freilich, daß es noch einer wunderbaren
Entfaltung fähig sei und stehen mit diesem Glanben wieder ans gut
biblischem Boden. Wir glauben aber auch — wenigstens ist das meine
eigene, aus reichlichem Denken und Erleben gewonnene Ueberzeugung
— daß mir ohne eine svlche neue Entfaltung in der religiöfen Not
der Gegenwart untergehen müßten. Wenn Sie die Größe der heutigen
Krise abschwächen wollen, indem Sie auf vergangene Krisen verweisen,
so erliegen Sie dem Erbübel der Historiker, die meistens nur das
Vergangene groß finden können und vergessen, daß alles Große der
Vergangenheit einmal auch Zukunft war und nur kommen konnte, weil
es Menschen gab, die an eine Zukunft glaubten. Daß die Krise der
Gegenwart gewaltig ist, sage nicht nur ich; Zahllose fühlen es — sollten
sie dieses Gefühl für Trug halten, nur dem Dogma zuliebe, daß keine

Gegenwart groß sein könne? Die Krise hat aber nach meiner wohl-
begründeten Ansicht den Sinn, daß darin sich eine neue Erkenntnis
und Gestalt der alten Wahrheit herausbildet. Sie ist Erfüllung, nicht
Auflösung.



— 55 -
Aber die Erfüllung ist in gewissem Sinn doch auch Auflösung,

Jede Erfüllung des Gottesreiches bedeutet Auflösung der Kirche.
Damit stoßen wir uns den Punkt, wo zwischen uns wirklicher

Gegensatz besteht. Natürlich kann ich nun nicht versuchen, dieses große
Thema zu behandeln, ich kann bloß zeigen, wie unsere Kirchenkritik
gemeint ist und behalte mir vor, mich noch einmal über das ganze
Problem gründlich zu äußern.

Wenn man Sie hört, verehrter Herr Kollege, könnte man beinahe
auf die Meinung kommen, daß es für uns ein Sport sei, Kritik an der
Kirche zu üben. Geringschätzig reden Sie davon, daß wir davon „viele
Worte macheu", dabei, wie es zu gehen pflegt, vergessend, wie viele
Sie schon als Verteidiger der Kirche gemacht haben, wobei auch Sie
nicht immer nur Neues sagen. Lassen Sie sich denn versichern, daß
es sich für uns nicht um einen Sport handelt, sondern um eine

große Not. Das Kirchenproblem ist für mich eines der fchwersten und
quälendsten von all den Problemen, in die wir heute gestellt sind.
Es laufen darin alle andern zufammen. Es liegt im Mittelpunkt
unferer heutigen Krise. Darum muß davon geredet werden. Das ist's,
was die Neuen Wege wollen: sie stellen es zur Erörterung,
ohne bis cmhin endgültig Stellung genommen zu haben. Da hilft
eben nichts: das Kirchenproblem ist nun einmal da nnd kann
nicht umgangen werden. Wir haben es nicht selbst gemacht,
Gott hat uns hineingeführt. Was soll das heißen, daß Sie gegen
uns einwenden, es gebe in unseren Kirchen eine Menge ernster,
frommer und tüchtiger Pfarrer und Laien? Daran haben wir
selbstverständlich nie gezweifelt. Aber gibt es nicht in der katholischen
Kirche ebenfalls eine Menge von ernsten, frommen nnd tüchtigen
Pfarrern und Laien und hat der Protestantismus deswegen Unrecht,
wenn er die katholische Kirche verwirft? Wir dürfen nicht Personen
und Prinzipien verwechseln, svnst werden alle Probleme verwirrt.
Doch ist Ihnen selbst wohl wichtiger der Einwand, daß unsere Kirchen
ja dem Gottesreich dienen und nicht Selbstzweck sein wollten. Das
ist in der Tat der Punkt, auf dem alles ankommt: ist die Kirche
eine Förderung oder eine Hemmung des Gottesreiches?
Wenn unsere Antwort freudig lauten dürfte: „Sie ist vorwiegend
Förderung" — dann wäre alles gut. Aber ist dies fo sicher? Der
Protestantismus hat die katholische Kirche als Hemmung des Gottesreiches,

ja als den Antichristen, als eine Teufelsstiftung betrachtet (so

Ihr geliebter Luther), nun ist aber der Protestantismus, soweit er
Kirche ist (er ist ja vielmehr als dies) ein Abklatsch der katholischen
Kirche, sollte da nicht der Verdacht bestehen, daß auch das protestantische

Kirchentum einen solchen Bestandteil des Antichristlichen enthalten
könnte? So empfinden tatsächlich eine Masse von tiefen und ehrlichen
Frommen und „Ungläubigen" (die „Ungläubigen" haben oft einen
feinen Sinn für das, was echt ist am christlichen Wesen und was
nicht!). Ich will Ihnen in aller Kürze zu sagen versuchen, was diese



— 56 —

Gläubigen und Ungläubigen an unserem Kirchentum anstößig finden:
es ist seine Unwahrheit, der ungeheure Widerspruch zwischen dem,
was es zu sein vorgibt und dem, was es ist. Dieser Anstoß stammt
aus einem neuen Sinn für Wahrheit und Wirklichkeit in den höchsten
Dingen. Und noch Eins: Sie verweisen auf all das Gute, das in der
Kirche ist und das wir gewiß nicht verkennen, aber ist es richtig, dieses
in den Vordergrund zu stellen und nicht zn sehen oder doch nicht scharf

genug zu sehen all den Unglauben und all die Lieblosigkeit, all die

Selbstsucht und all den Machtdrang (die durch den religiösen Firnis
nicht besser werden), all die Trägheit und Weltgebundenheit, all den

Pharisäismus, all das Pfaffentum, die in unseren Kirchen ihr Wesen
haben? Wenn unsere Kirchen ein wenig mehr wären, was sie sein
sollten, wie könnte dann die Welt sein, wie sie ist? Wer in die

großen sittlichen Kämpfe unserer Zeit verwickelt ist und sich nach Hilfe
umschaut in der Not des Kampfes und immer wieder auf das Schweigen,

die Feigheit, die Ohnmacht des organisierten Christentums
stößt, der muß über dieses traurige Rätsel nachdenken, ob er will oder
nicht — falls er ehrlich fein will! Es erhebt sich dann der schwerste

Verdacht, daß das Kirchentum statt die heilige Unruhe der Welt ihre
bequeme Beruhigung wird, indem es den Schein erzeugt, als ob eine

christliche Welt wäre. Meinen Sie denn, daß ein Mann von der
religiösen Größe Kierkegaards sich völlig getäuscht habe? Bitte,
überlegen Sie doch noch tiefer die Tatsache, daß das Kirchentum es

gewesen ist, das im Bunde mit der Welt in Gestalt der römischen
Staatsmacht Jesus Christus ans Kreuz geschlagen hat. Sollte das
nichts zu bedeuten haben? Die Frage ist gestellt — von Gott gestellt:
was ist's mit dem Christentnm als Kirche? sie ist gestellt in
offenkundigen, ernsten Tatsachen.

Und nun — sollten wir vor dieser gewaltigen Frage die Augen
schließen, bloß darum, weil wir nun einmal in der Kirche und sogar
Psarrer oder Profesforen der Theologie sind? Wäre das nicht Pfaffentum?

Ist es nicht protestantischer und jesusgemäßer, und tun wir
nicht auch der Kirche schließlich mehr Ehre an, wenn wir das Problem
in seiner ganzen Schwere erkennen? Es kommt uns doch nicht auf
die Kirche an, sondern auf Gottes Sache! Sie wissen, verehrter Herr
Kollege, daß einer der edelsten und frömmsten Theologen und Christen
aller Zeiten, der Professor der Theologie Richard Rothe in Heidelberg,

in dieser Sache grundsätzlich genau so gestanden ist wie wir.
Ich für meine Person muß das Problem gerade darum so schwer
nehmen, weil ich künftige Pfarrer auszubilden habe. Ich muß es

auch für sie auf der Seele tragen. Immer wieder erfahre ich, wie
die Besten unter ihnen davon gequält werden, und das Gleiche weiß
ich von manchem Pfarrer. Dann und wann gibt einer der Besten
Studium nnd Amt aus diesem Grunde auf; dann und wann bekennt
mir ein Laie, wie ihn das gleiche Problem quält; dann und wann
nnch sogar sehr häufig — bekennt mir Einer, daß meine Auf-



— 57 —

fasfung des Verhältnisses von Kirche und Gottesreich allein ihm Kraft
und Begeisterung für das Pfarramt gegeben habe. Vielleicht empfinde
ich das alles mehr als Sie, verehrter Herr Kollege, weil ich selbst

zwanzig Jahre Pfarrer gewesen bin und diese Not am eigenen Leibe
empfunden habe, mährend Sie nie im Pfarramt waren; vielleicht auch,
weil ich einst stark kirchlich gefühlt habe. Unsere Kirchenkritik kommt
aus Liebe, aus großer Liebe zur Kirche und größerer zum Gottesreich.

Das Gottesreich ist's, das die Kirche richtet, nicht wir richten sie.
Das Kirchenproblem darf nicht verschwiegen oder abgeschwächt,

es muß gelöst werden oder wir leiden Schaden an unserer Seele.
Das allein ist's, was ich heute feststellen will. Vielleicht können wir
es gar nicht lösen, muß Gott es lösen; gut, aber wir müssen es sehen,
daran leiden, daran arbeiten. Dann werden wir nnsere Kirchen nicht
zerstören, das haben wir nie getan, aber wir werden darin als solche
leben und wirken, die eines Bessern warten.

Denn freilich — wir find Wartende, Hoffende. Hier liegt der
zweite wirkliche Unterschied zwischen Ihnen und uns. Sie nehmen
Anstoß an unserer Hoffnungsfreudigkeit, werfen uns Schwärmerei vor
und weissagen uns Enttäuschung und Verbitterung.

Was soll ich Ihnen darauf antworten? Wieder ist ein gewaltiges

Thema berührt, und diesmal eins, über das theologisch zu reden
mir sehr schwer fällt. Denn hier handelt es sich am wenigsten um
Theorien, über die man streiten kann, sondern um das unmittelbare
Leben der Seele, das sein eigenes Recht hat und dem man nicht ohne
Not drein reden sollte. Aber da es nun sein muß, so sei auch davon
noch geredet.

Auch hier habe ich das Gefühl, daß Sie uns, trotz allem
Bemühen, uns gerecht zu werden, doch in ein falsches Licht setzen. Sie
erregen den Schein, als ob unsere Hoffnung mehr so eine menschliche
Stimmung und Liebhaberei wäre, ein Bedürfnis nach etwas Großem
nnd Berauschendem. Nein, Herr Kollege, das ist es nicht; das ist
nicht ihre Wurzel. Soll ich Ihnen sagen, welches die wirkliche
Wurzel ist? Sie heißt: Gott und die Not — auf der einen
Seite der starke Gott, dessen Wirklichkeit wir erleben, dessen Wesen
und Wille uns in Jesus vor Augen steht, auf der andern die Not,
die soziale, die sittliche, die religiöse. Wie stimmen sie zusammen: jene
Gotteswelt und diese Welt der Not? Aus ihrem Zusammenstoß
entspringt unsere Hoffnung. Sie ist Schmerz über die Dunkelheit der
Welt, ist Jubel darüber, daß Gott uns nicht im Stiche läßt, daß er
dennoch ist und sein Werk weiter führt, sie ist Sehnsucht nach der
Wirklichkeit Gottes in allen Dingen; sie ist nicht etwas, das wir
machen, weil wir nnser Herz berauschen und betrügen möchten, sie ist
etwas, was in uns von selber wächst, wie ein Frühling, und von
dem wir reden in des Herzens Not und Freude; sie ist etwas das
uns zwingt, wie Gottes Wirklichkeit uns zwingt.

Von diesem Ursprung aus wird auch die ganze Art und Ge-



— 58 —

stali unserer Hoffnung bestimmt. Sie erregen hier wieder den Schein,
als ob ich gleichsam mit jedem neuen Jahr das Kommen des vollendeten

Gottesreiches erwarte oder gar ankündige. Können Sie mich
im Ernst für so töricht halten? Gewiß glaube ich, daß jedes Jahr
auch ein Näherkommen des Gottesreiches bedeute, aber
Näherkommen ist noch nicht Vollendung! Daß das Reich kommt,
ist mir gewiß, das Gewisseste, was ich habe, aber über seine Vollendung

stelle ich keine Zeitrechnung auf; ob nächstes Jahr, ob in tausend,
ob in zehntausend Jahren, das überlasse ich ganz und gar Gott selbst.

Vor Gott schmilzt mir alle Zeit zur Wesenlosigkeit zusammen.
Gottes Reich kommt, es kommt mit dem Sieg des Göttlich-Guten,
das für mich mit der Sache Christi Eins ist; das allein ist für mich
wesentlich. Und cs kommt auf die Erde, hat nicht erst jenseits
des Grabes eine Stätte. Geborgen vor allem Wechselspiel der

Stimmungen und Meinungen ruht die Hoffnung allem auf diesem Fels:
Gott ist und kommt!

Gott ist! Er ist heute, wie er gcsteru war und morgen sein
wird. — Hier muß ich noch etwas ganz Wesentliches beifügen: Nach
meinem Glauben kommt das Gottesrcich nicht bloß, sondern ist auch
s ch o n da. Es ist jcdenfalls in Jesus da und in dem Leben, das
von ihm ausgegangen ist. Zum Grundbestand meines Denkens gehört
seit langem: „Das Reich Gvttes ist mitten unter euch." (Luk. 17, 21.)
Es muß noch vollendet werden, aber es ist d a. Wir feiern uicht
umsonst Weihnachten. Gott ist Mensch gewurden, er wird aber
Menschheit werden und am Ende, nach der Verheißung, alles sein und
in allem. Wir haben fast mehr aus Zufall, zum Teil wohl auch, weil es

nötiger ist, mehr Nachdruck darauf gelegt, daß Gott kommt, aber
wir, haben es doch auch wieder stark gesagt: er ist da! Alles, was
Sie von der Welt als Gottes Schöpfung sagen, sage ich auch, auf
meine Weise, nnd es steht im Mittelpunkt meines Denkens, wie Ihnen
freilich meine Schriften etwas weniger bezeugen, als meine Zuhörer
es tun müßten. Der schöpferische Gott, der freilich nicht nur
einmal geschaffen hat, fondern fortdauernd schafft, das ist die Voraussetzung

auch unserer Hoffnung. Darum haben wir aber am Reiche
Gottes auch schon Gegenwartsfreude. Wir tun im Glauben an sein
Vorhandensein und Kommen unsere Gegenwartsarbeit, fleißige und
getroste, wie ich meine. Auch die Neuen Wege haben wahrhaftig
anderes getan, als bloß gerufen: „Das Gottesreich kommt nächstes

Jahr." Der Landpfarrer, der sie liest, kann darin hoffentlich allerlei
finden, was ihm schon in diesem Jahre hilft, zum Beispiel manchen
wertvollen Aussatz zur Bauernfrage. Wir versuchen, jeden Tag getrost
mit Gott zu leben, und so weit wir ihn haben, haben wir das
Gottesreich.

Damit erledigt sich auch der Vorwurf der Schwärmerei
uud alles Uebrige von selbst. Es ist schade, daß auch Sie, verehrter
Herr Kollege, sich nicht für zu gut halten, uns damit zu kommen.



— 59 —

Spüren Sie nicht, wie Sie damit ein Heiligtum verletzen? Auch einen
gewissen Ueberschwang des Enthusiasmus sollten Sie, wo er vorkommt,
nicht sofort mit solchen bösen Worten töten wollen. Es ist eine alte
Theologensünde, das Leben nicht leben zu lassen, wenn es nicht den
offiziellen und approbierten Stil hat. Ich weiß ja wohl, wie gewichtig
dieser Vorwurf der Schwärmerei ist, wie man bereit ist, uns etwa
mit den „Schwarmgeistern" des sechzehnten Jahrhunderts zusammenzuwerfen.

Nun, diese haben viel Wahrheit vertreten, die damals
vielleicht noch nicht reif war, aber das können wir dvch allen Aengstlichen
versichern: wir wollen kein Münstersches Wiedertäuferreich aufrichten.
Auch davor braucht man nicht Angst zu haben, daß wir der
Enttäuschung und Verbitterung verfallen. Wenn solche etwa in uns
aufsteigen, so gelten sie den Menschen, besonders den Theologen und
Christen, nicht aber Gott. Ich habe unendlich mehr vom Kommen
des Gottesreiches erlebt, als ich zu hoffen je gewagt hätte, genng,
übergenug für ein Menschenleben — auch wenn ich weiter nichts mehr
erlebte! Gott hat uns noch nie auf die Dauer enttäuscht. Er ist die
Wirklichkeit, auf die wir unsere Sache gestellt haben. Wenn Er nicht
wäre, so wären wir freilich Schwärmer, aber auch Sie, nicht nur wir.
Der Welt erscheint auch jedes Hervortreten eines wirklichen und lebendigen

Gottesglaubens sofort als Schwärmerei. Und das ist ja gewiß:
an Gott im Ernst zu glauben und mit diesem Glauben Ernst zu
machen, ist immer ein Wagnis. Es ist das große Wagnis des

Lebens; es ist die gewaltige Entscheidung, der «alt« mortals. Da ist
es nun freilich bequemer, fich irgendwie zwischen Gott und Welt
durchzudrücken. Daun kompromittiert man freilich seinen Glauben
nicht — oder ob man ihn damit nicht erst recht kompromittiert? Ob
das Christentum nicht am meisten dadurch kompromittiert wird, daß
es mit Gott zu wenig wagt, so daß die „Ungläubigen" unmöglich
sehen können, ob es ihm mit seinem Glauben ernst ist oder nicht, und
ob sich an ihm dann nicht das Wort erfüllt, daß, wer nichts wagt,
auch nichts gewinnt?

Wir stellen auf die Wirklichkeit Gottes ab. Wenn er ist, der
Lebendige, von dem die Bibel Zeugnis gibt, so behalten wir recht;
denn wir meinen feine Herrschaft, nichts anderes, nicht die
unserer Gedanken.

Was ist nnn, verehrter Herr Kollege, der Unterschied zwischen
Ihnen und uns? Auch Sie glauben doch, daß das Gebet: „Dein
Reich komme!" nicht ein falsches Gebet sei? Also wäre der Unterschied

zwischen Ihnen und uns doch bloß der, daß Sie etwas
zurückhaltender sind? Oder wollen Sie wirklich damit Ernst machen, daß
die Verheißungen Gottes nur sür das Jenseits gelten, daß aber auf
der Erde im Wesentlichen alles beim Alten bleiben müsse? Ich kann
nicht glauben, daß Sie stch fo stark verändert haben. Ich muß Sie
bitten, sich auf alle Fälle die Tragweite der Stellung zu dieser Frage
klar zu machen: Wer auf die Gottesreichshoffnung für die Erde ver-



— 60 —

zichtet, der bezichtigt Jesus der Schwärmerei und das

ganze Urchristentum dazu. Dann aber reden Sie rein als „moderner
Theologe" und stehen Sie mit Nichten auf dem Boden des alten
Christentums. Dieses wird Ihnen niemals zugeben, daß Jesus und
das Urchristentum sich in einem so wesentlichen Punkte geirrt hätten.
Und sie haben anch nicht geirrt — das ist meine feste Ueberzeugung.
Mit Jesus ist tatsächlich ein neuer Aeon erschienen. Eine Weltwende
ift geschehen. Die ganze seitherige Geschichte ist ein gewaltiger und
wechselvoller Kampf zwischen Gottesreich und Weltreich. Darin gewinnt
nach meiner Auffassung doch das Gottesreich Sieg auf Sieg. Es berührt
mich peinlich, wenn Sie alle kraftvolle Zukunftshoffnung durch die

Bemerkung niederschlagen wollen, daß auch frühere Ansätze schließlich mißglückt
seien. Das erscheint mir als ein verhängnisvoller Gebranch der Geschichte,
der ihren Sinn sicherlich nicht trifft. Viel richtiger dünkt mich, zu
sagen: Die christliche Gefchichte ist eine Geschichte vieler Sünden und
Versäumnisse, aber auch eines heroischen Ringens. Dieses Ringen hat nicht
alles erreicht, was es wollte, aber vieles. Es ist dadurch eiu Grund
gelegt, auf dem immer Größeres werden kann. Die Welt ist nicht
immer gleich geblieben: Jesus hat sie verändert und verändert sie fort
und fort. Gott ist wirklich ein Gott, der Wunder tut, nicht Zauberwunder,

aber jene Wunder, die darin bestehen, daß er das Unmögliche
möglich macht. Aber es scheint ein Gesetz zu sein, daß wir Menschen
dazu mithelfen müssen durch unsern Glauben. Unser Unglaube
hemmt das Wirken Gottes; aber wenn wir Glauben hätten eines

Senfkorns groß, so würden wir Berge versetzen und nichts würde
uns unmöglich sein. Das ist ein sicheres Jesuswort und für mich
überhaupt ein sicheres Wort!

Mit einem solchen gläubigen Auge sollten wir auch die Gegenwart

anschauen. Gewiß follen wir auch das Gefährliche und Böse
erkennen, das darin auftaucht, aber es entspricht gerade dem Glauben
an den Schöpfergott, anzunehmen, daß er in den Weltentwicklungen
sein Werk habe; sonst müßten wir ja denken, der Teufel regiere die
Welt. Gewiß tritt in unserer Zeit auch der Böse in gewaltigen und
erschreckenden Formen auf, aber das gehört zu ihrem Charakter als
einer Entscheidungszeit. Daß daneben Gutes, Großes, Herrliches emportaucht,

ist unbestreitbar: eine neue Liebeswärme, ein größerer Eifer
im Kampf gegen allen Schmutz und alle Not, ein tieferes und feineres
Verständnis für den Menschen, eine starke Sehnsucht nach einem besseren

Menschentum und sicherlich auch eine starke Sehnsucht nach Gott.
Alles ist noch im Werden und Göhren, gewiß, aber ist es nicht doch
besser, als was wir einst hatten? Ich muß einfach immer wieder
bekennen: Vieles, was heute kommt, ist eine Erfüllung meiner Sehnsucht.
Die heutige Welt ist besser als die, worin ich jung war. Auch an
Gotteserkenntnis und Erkenntnis Christi sind wir gewachsen — nicht
durch unser Verdienst Es ist uns wertvolles Licht geworden. Ich
bin unendlich dankbar dafür. Es ist die Freude meines Lebens.



— 61 —

Warum sollte uns nicht noch mehr werden? Auch das Böse der Zeit
ist aus der großen Gährung zu verstehen und kann dem Vorwärts
dienen — es kann: denn freilich kommt es auch auf den Willen der
Menschen an; den müssen wir aufrufen und dazu bedürfen wir des
Glaubens. So sehe ich die Dinge. Es ist nicht prophetische Anmaßung,
es ist einfach cin Glauben, ein Glauben, das ich auch mit vielen, vielen
teile, wie denn überhaupt das, was mich bewegt, nicht meine besondere
Sache ift, sondern nur ein bescheidenes Mitleben dessen, was heute
durch die ganze Welt geht. Es ist ein großes Erwachen da, Zahllose
sagen es, fühlen es, warnm sollten wir es nicht sagen? Die
Hochschätzung des Bisherigen kann uns daran, wie ich gezeigt zu haben
glaube, nicht hindern, denn dieses Erwachen bedeutet ein Zurück so

gut wie ein Vorwärts: es ist erfüllte Verheißung!
Können wir auf Grund dieser Auseinandersetzung nicht mit

einander arbeiten? Sie empfinden ja doch auch den Gegensatz wieder
als Ergänzung. Ich gestehe das Gleiche. Ich kenne die Gefahren
unseres Weges wohl und nehme Warnung gerne an, wenn sie nicht
von Unberufenen stammt. Ich bin gern bereit, von Ihnen künftig
zu lernen, wie ich es bisher getan habe. Nicht will ich sie etwa bei
den Neuen Wegen festhalten, auch nicht zur „religiös-sozialen"
Bewegung zurückführen, die Sie schon lange verlassen haben. Aber das
eingetretene Chaos tut mir weh. Genau so stark wie früher sehne
ich mich nach einer Gemeinschaft der Arbeit zwischen denen, die in
Freiheit allein Gott dienen möchten. Es ist wieder ganz falsch, wenn
Sie sagen, ich wolle die Menschen „auseinanderreißen". Im weltlichen
Sinne ist dies durchaus nicht der Fall. Aber ich weiß, daß mit den

Verhüllungen der Gegensätze kein Friede geschafft wird. Zwischen
Gvttesreich und Weltreich gibt es keinen Frieden. Darum hat ja der
Friedefürst gesagt, er sei gekommen „Zwietracht" zu bringen und die
Menschen auseinanderzureißen, Eltern und Kinder, Bruder und
Schwester. Es ist heute eine Zeit der Entscheidungen und darum des
bitteren Kampfes. Da müssen wir durch. Da gibt es nur einen
Weg: die Nachfolge Christi, die dem Kreuze nicht ausweicht. Ich
möchte nur Eins wünschen: stark und ganz genug zu sein, diesen Weg
zu gehen, wenn und wo es nötig ist. Trotzdem könnte Friede sein
zwischen Allen, die das natürliche Ich verleugnen wollten, um Gottes
Sache allein zu dienen. Ich hoffe, daß dieser Friede zunehme, mitten
im Kampf, ja durch den Kampf.

Lieber Herr Kollege! Sie warnen mich vor einer falschen
Bahn: der Bahn des Radikalismus und der Schwärmerei; ich will
mich warnen lassen. Aber ich warne Sie vor der Bahn, die nach
der entgegengesetzten Richtung führt. Wenn Sie darauf weiter giugen,
würden es Wenige so stark bedauern wie

hr L. Ragaz.


	Alt und Neu : eine Auseinandersetzung ; Antwort

