
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 1

Artikel: Vor dreizehn Jahren und Jetzt : eine Feststellung religiösen und
politischen Fortschrittes an der Wende zweier Jahrhunderte

Autor: Hitz, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10

vor cttekebn Zabren unci Zem.
Line feststeiluiig xeiigiSsen unâ politischen fortschlittes an üer

Wencke zwelel Zaftkftuntlette.

^Rer Burenkrieg, der schon geraume Zeit außer Traktanden gefallenI ist und bald vergessen fein wird, hat seinerzeit ungeheures Auf-
seheu erregt, konnte aber damals noch nicht seiner spezifischen

Bedeutung entsprechend gewürdigt werden. Er hat aber seine spezifische

Bedeutung, fein besonderes Merkmal, wir müssen fast sagen,
seine einzigartige Mission in der Geschichte der Menschheit. Diese
Einzigartigkeit besteht darin, daß, während man politischen Kriegen
primär nur politische Bedeutung, Folgen und Wirkungen zuschreibt,
der Burenkrieg in erster Linie rein religiös einzuschätzen ist. Es
hat noch kaum ein Krieg, der sonst weltlichen, politischen Charakter
trug, eine religionsgeschichtlich so intensive Mission erfüllt, wie der
Burenkrieg. Seine religiösen Wirkungen sind freilich tief verborgen,
rein innerliche gewesen, die bis jetzt nicht in äußerlichen Effekten
nachgewiesen werden konnten. Sie liegen auf dem Gebiet des religiösen
Sinnens und Denkens der Menschheit, der Anschauung und
Auslegung bis hinaus auf die religiöse Sprache. Sie sind als solche in
der Hauptsache auch nicht mit äußerlicher Ersichtlichkeit des Zusammenhanges

direkt auf diesen Krieg zurückzuführen. Es liegt auch nicht
allein am Burenkrieg an sich, aber wenn man nach einer hinreichend
begründeten Ursache der einzig dastehenden Wandlung auf dem Gebiete
der Religion und Politik sucht, so stößt man in erster Linie auf den
Burenkrieg; dies umsvmehr, als sich diese Wandlung auch zeitlich fast
genau auf den Burenkrieg zurückdatiert. Gewiß spielt auch die Kultur
keine geringe Rolle dabei, denn der Burenkrieg mit seiner empörenden
Veranlassung traf eine religiös rückständige und kulturell vorgeschrittene
Menschheit an, die ein in Bezug auf Gerechtigkeit und international
erweiterte Humanität bisher nie erreichtes Feingefühl an den Tag
legte. Unbestreitbar jedenfalls ist, daß der Burenkrieg Eindrücke hinterlassen

hat, die mit Naturnotwendigkeit ihre Folgen sowohl im
religiösen als auch im politischen Empfinden und Dafürhalten zeitigen
mußten und unsere subjektive Ansicht ist, daß jetzt die ersten deutlichen
Anzeichen der Ernte sich bemerklich machen.

Schon durch den Eindruck also hat der Burenkrieg das
vorgefundene religiöse Empfinden geradezu revoltiert und in seinen innersten
Grundtiefen aufgewühlt und aufgeschreckt. Dadurch an die Oberfläche
gerufen, ist es aber zugleich mit seltener Deutlichkeit zur Erscheinung
gelaugt und erkannt worden. Auch ist dadurch ivie selten auf einer
andern Zeithöhe ein Standard religiöser Entwicklung und christlicher
Religionsstufe aufgestellt worden.

Da wir seinerzeit diese Wirkungen mit einem für uns denkwür-



— 11 -
digerì Anteil unseres religiösen Interesses verfolgt haben, können wir
es uns nicht versagen, dieselben hier festzunageln und damit uoch
nachträglich dem Burenkrieg die ihm gebührende Ehre anzutun. Die weitern
positiven Folgen dieses Krieges treten als ungeheuer tiefgehende, wie
gesagt, erst in unserer Zeit recht zu Tage.

I. Die Eindrücke des Burenkrieges trafen zunächst direkt
ins Herz, auf das religiöse Sensorium. Sie trafen in erster Linie
auf das Gerechtigkeitsgefühl, in zweiter Linie auf den Vorseht!

ngsglaubcn und den Glauben an die Weltrcgiernng. Diese Jn-
ventarftücke des christlichen Zeitglaubens wurden aufgedeckt und damit
dem Licht der Selbstdarstellung und der nachfolgenden kritischen Prüfung

ausgesetzt. Das ging so zn: Ungerechtigkeiten sind in der Welt
schon mehr geschehen, aber wir empfinden natürlich die Ungerechtigkeit
am stärksten, die wir miterleben, deren Zeitgenossen wir sind. Früheren
Ungerechtigkeiten ist der Stachel genommen teils dadurch, daß sie
veraltet sind und das Leiden überstanden ist, teils dadurch, daß etwa
auch schvn die Rache, die Sühne erfolgt ist. Die Ungerechtigkeit aber,
welcher wir zusehen müssen, wird bitter empfunden, weil wir das un-
schuldige Opfer leiden sehen und die böse Tat noch ungestraft triumphiert.

So ist es mit dem Burenkrieg gewesen. Diese Schandtat
haben wir gesehen und gehört, wie des Bruders Blut gen Himmel
schrie. Die, welchen das Religiöse ein ernsthaftes Anliegen und nicht
nur eine Dekoration war, haben nach der Gerechtigkeit Gottes gefragt.
Warum läßt Gott solche Dinge geschehen? Und nun aber lasse man
fich nicht entgehen, wie man sich dem gegenüber zu helfen suchte und
was da alles zu Tage trat; es bedeutet nichts Geringeres als ein
Kriterium christlicher Glaubenswerte. Damit Gott solcher Ungerechtigkeit
ein Ende mache, griff man zur Waffe des Gebetes und betete mit
internationaler Einmütigkeit um deu Sieg der Buren. Wir wollen
vom jüdischen Rest dieses Glanbens, daß Gott Kriegspartei ergreife
und verfechte, absehen und nnr daran erinnern, daß dieses Beten eben

nichts geholfen hat. Deshalb entstand dann die zweite Frage: Warum
erhört Gott das Gebet so vieler tausend Gläubigen nicht? Das führte
dann unter anderm sogar znr weitern prinzipiellen Frage: Gibt es

überhaupt noch einen Gott? Aber der Krieg verhalf zu keiner
positiven Antwort; cs ging im Gegenteil, je länger je mehr, wie es die

Engländer gern sahen, und der Rest war nicht viel anders als eine

allgemeine christlich-religiöse Glaubensblamage und eine internationale
Verblüffung in Bezug auf den Gott der Christenheit.

Wie man sich nun aus dieser Verlegenheit heraus zu helfen
gesucht, ist aber noch das Bezeichnendste für das Christentum am Ende
des 19. Jahrhunderts ; und es ist fast interessant, daß man dafür
eine Parallele findet in einer uralten Urkunde hebräischer Religion,
dem Buche Hiob. Das Buch Hiob und der Burenkrieg
gehören schvn deshalb zusammen, weil die Zeit dieses Krieges im Buche
Hiob ihren Religionsspiegel findet und das religiöse Denken dieser Zeit



— 12 —

sich fast deckt mit der Frömmigkeit der Freunde Hiobs. Doch wir
müssen, bevor wir mehr behaupten, beweisen, um verstanden zu werden.

Allerdings müsten wir der Rücksicht auf den Raum halber die
Bekanntschaft mit der religiösen Defensivtaktik gegenüber Hiob, diesem
Zeugen absoluter innerer Wahrhaftigkeit, voraussetzen. Freilich darf
solches Voraussetzen wohl nur bei Solchen geschehen, denen seinerzeit
mit dcr Theologie der Freunde Hiobs nicht jenes Religions- und
Glaubensfalsifikat des Buchstabenglaubens und damit die Sprache
einer heuchlerischen Frömmigkeit als auchchristliche Religiosität
übermittelt worden ist in verbalinspirations - glaubiger grandioser Ver-
kcnnung der tief und echt religiösen Tendenz des Buches Hiob, oder
bei solchen, die fich in besserer Erkenntnis davon frei gemacht haben.
Diese Tendenz geht natürlich und bekanntlich dahin, in der Dialektik
der Freunde Hiobs das abschreckende Beispiel falscher und gemachter,
d. h. heuchlerischer Frömmigkeit darzustellen und zuletzt darzutun,
auf welche Seite fich im Grunde Gott stelle, ob auf die Seite solcher
Art Frömmigkeit oder auf die Seite objektiver Wahrhaftigkeit, laute
sie nun für oder gegen die überlieferte Theologie im Wortsinne. Die
Religion der heuchlerischen Expreßfrömmigkeit der Freunde Hiobs, die
sich partout und in allen, selbst den widerspruchsvollsten Lagen und
Verhältnissen, zum spitzfindigen Anwalt und Verteidiger Gottes auftut,
ist nach der erst viel zu spät erkannten Tendenz des Buches eine
verwerfliche und Gott mißfällige. Hingegen ist die nicht über allem Zweifel
erhabene, ja der falschen Frömmigkeit, der irreligiösen Sprache und Form
verdächtige, an Gottes Schickung und Regierung ehrlich Anstoß
nehmende und die innere Ueberzeugung samt Zweifel und Befremden
ehrlich zum Ausdruck bringende Frömmigkeit Hiobs schließlich diejenige,
für deren Bekenner zuletzt Gott selber Partei ergreift, zugleich die
andern strafend und beschämend.

Soviel also sei doch zur Orientierung auch der auf diesem
Gebiete gut informierten Leser der „Neuen Wege" vorausgeschickt. Wenn
wir nun die zur Zeit des Burenkrieges an den Tag gelegte christliche

Zeitreligion mit der im Buche Hiob als überwunden
dargestellten auf die gleiche Linie stellten, fo können wir das noch weiterhin

beweisen. Wir haben damals folgende weitere Beobachtungen,
die für uns auch Krisen waren, gemacht. Es ging mit dem Burenkrieg

also uicht, wie man es im Interesse Gottes gern gesehen hätte,
Gott kam dadurch, nach dem damaligen Vvrsehungs- und
Weltregierungsglauben, wodurch Gott an allem und die Menschen an nichts
schuld waren, in Mißkredit. Man mar auf dem Punkte angelangt,
ihn verteidigen zn müssen, vder bei den Menschen den Glauben und
damit auch die Religion zu retten. So nahm man sich denn die
von der hergebrachten orthodoxen Bibelkritik her ja sehr empfohlenen
und im besten religiösen Geruch stehenden Freunde Hiobs zum Beispiel
und machte sich daran: Die Hugenotten und Oberösterreicher, sagte
man, die noch um höhere Dinge kämpften als die Buren, seien auch



— 13 —

untergegangen. Damit tröstete man sich über eine neue Nngerechtigkeit

mit nngerächten alten Ungerechtigkeiten — wer das konnte. Aber
nvch mehr. Unter anderm nnd gegen Ende mußte noch eine recht
jüdische d. h. judenmäßige Spezialität herangezogen werden. Wie
ein Freund Hiobs dem Hivb vorwirft, daß er ein heimlicher
Sünder sei, so fing man allmählich an, den anfänglich übertriebenen
Heiligenschein der Buren sich näher zu besehen uud nach und nach

gelang es glücklich, denselben soweit zn zerpflücken und soviel
Fehler, Menschlichkeiten nnd Sünden der zuerst so vergötterten Buren
zll entdecken, daß Gott schon einigermaßen entlastet war nnd die
Engländer es einem Dank wissen mußten. Zu solch echt Hiob'scher
Menschen-Verdächtigung fügte mau aber in einem Atemzug den eben

so echt Hiob'schen Gottes- und Selbsttrost hinzu und tröstete sich:
Wenn die Unterliegenden zu Gott halten, dann sühre das Unterliegen
nicht zur Vernichtung, sondern nur zu größerer Herrlichkeit. Nach
Thermopylä sei Salamis, nach Jena Leipzig gefolgt. — Bis zu diesem

Punkt christlicher Religions-Sophistik hörten wir die Burenfreunde an,
wie Hiob die seinen; von da ab aber wurde es uns zu viel, und wie
Hiob wurden auch wir abgestoßen von solcher Art Frömmigkeit und
wurden in diesem Sinn unfromm, aber mahr — ganz wahr! Und
zwar wurden wir in die Wahrheit geleitet, die uns fragen ließ: Was
ift es denn eigentlich mit einem solchen Chriftentum? Ist das eigentlich

Frömmigkeit? Ist das überhaupt Christentnm? Ist es nicht
vielmehr und in feinem eigentlichen Wesen Judentum, ja sogar
exakt und aufs Haar das gleiche Wesen, das gleiche Gesinntsein, das
gleiche Gutmachen des Schlechten und Schlechtmachen des
Guten bei frommer, religiöser Sprache wie bei den Freunden Hiobs?
Also soweit war man gekommen nach neunzehn Jahrhunderten Christentums!

Die Form, die Terminologie war die christliche, das Wesen,
der Geist und die Gottesvorstellung war genau die gleiche! Diese
Wahrnehmung war zum Halsbrechen. Ein klägliches Resultat! Und
das alles auf das Konto Jesu? Unmöglich! Ein Fiasko eines
PseudoChristentums am Ende des neunzehnten christlichen Jahrhunderts!
Das Buch Hiob mit dem Vernichtungsurteil über eine falsche und von
Gott gescholtene Frömmigkeit, das Standardzeichen der Entwicklung
der christlichen Religion seit Jahrhunderten! — Das möchten wir
festgestellt haben; und wer es nicht selbst durchlebt hat mit uns, der
kann es nachprüfen an Hand angesehenster und maßgebendster christlicher

und kirchlicher Blätter aus der Zeit des Burenkrieges. In
unsern Augen war die ganze christlich-religiöse Reaktion auf den Burenkrieg

eine Bankrotterklärung des Zeitglaubens. Ein Glaube,
der repräsentiert und gekennzeichnet war durch die Freunde Hiobs
vertrug den Burenkrieg nicht. Die Furcht für den Glauben angesichts
des Burenkrieges war das schlechte Gewisfen einer rückständigen
Christenheit und ein Glaube der frommen heuchlerischen Worte. Der
Burenkrieg war, wie kaum ein anderer, ein Krieg, der verdaut werden



— 14 —

mußte; und dieser Glaube war zwar freilich ein Sekret, eine Aus-
schwitzung peinlichen Gefühls, aber dieses Sekret war ein zu dünner
gehaltloser Saft zur Verdauung solcher Brocken, wie sie der Burenkrieg

abgab. Dazu gesellten sich noch andere Mächte nnd Gewalten
der neuen Zeit, resp. noch andere Probleme für den alten und
veralteten Glauben. Der Burenkrieg ist darunter nur der größte,
markanteste und schwerwiegendste Stein des Anstoßes, den man
herausholt statt mehrerer anderer.

Das war das Einst in der Religion. Betrachten wir
b) noch kurz das Einst der Politik. Auch die Ereignisse auf dem

Gebiet der Völkerpvlitik, abgeseheu vom Burenkrieg, waren dazu angetan,
die Augen zu öffnen noch vor Beginn des neuen Jahrhunderts. Es
geschahen Dinge, die grell die Situation beleuchteten. Der japanische
Krieg, die Schrecken in Rußland, die Metzeleien in Kleinasien, die

ganze Gesinnung und Taktik der europäischen Großstaaten haben zu
denken gegeben. Es wurde so arg getrieben, daß eine solche Politik
sich gefallen lassen mußte, dem entrüsteten Religionsurteil der Christenheit

unterzogen zu werden, und da war dann sogar dieses rückständige
Christentnm noch gesund genug, sich zum Gericht verpflichtet zu fühlen.
Denn war die christliche Zeitreligion im Judentum stecken geblieben,
so war die Politik nicht mehr viel anders als schlecht verhehltes
Heidentum. Sie hatte sich eiuen Götzen gemacht, den Jupiter
Stator der Römer: Macht, Eroberung, Ländervorteile, Beutepolitik,
Ausdehnung durch Unterdrückung von Menschenrechten. Christliches
Römertum, ein Widerspruch in sich selbst. Das war so: Man hatte
auf dem Wege religiöser Stagnation in Orthodoxie und sattem
Kirchentum die wahre Größe, die sittliche Größe, die Größe Christi
verloren und weil der Mensch uun einmal zur Größe angelegt ist und
deshalb Größe haben will, suchte man die falsche Größe der Welt,
und diese suchen die Staaten in der Expansionspolitik. Diese römische
Größe wuchs sich sogar über die bis zum Gähnen gepredigte Größe
des Nazareners hinaus, so daß seine Bergpredigt kapitulieren mußte
vor dem Raisonnement der gewaltigen und so einleuchtenden
Staatsaufgaben und -Missionen. Man ahnte damals noch nicht, was man
unterdessen bereits erfahren mußte, daß der Rächer gern auf dem
gleichen Wege kommt, den die Sünde gegangen ist. Doch damit sind
wir bereits beim Wendepunkt angelangt.

II. Das Jetzt stieg aus dieser religiösen und politischen Nacht
wie eiu strahlender Adventsstern herauf, und es darf ein innert so

kurzer Frist kaum noch erlebter Fortschritt konstatiert werden. Man achte
a) auf dem Gebiet der Religion in erster Linie auf den

vielsagenden Unterschied in der religiösen Sprache von damals und jetzt.
Man nehme Jahrgänge religiöser und kirchlicher Zeitschriften aus der

Zeit des Burenkrieges und aus unserer Zeit zum Vergleich zur Hand
und bilde stch auf diesem Wege ein Urteil. Ungeheuer beredt ist schön
das Schweigen und die Selbstbescheidung, die stch darin ausspricht,



— 15 —

und die Kunstpause der Kirche in ihren Aussagen über Gott, sein
Wesen und seine Weltregierung. Das Gefühl dominierender Stellung
und gvttes-autoritativer Mission hat sich geflüchtet, wie ein Küchlein
unter die Glucke, unter das übermächtige Gefühl der Uebermacht der
modernen Welt, der Kultur, der diesseitigen Dinge und teils auch
unter das eigene Schuldbewußtsein und bessere Erkenntnis. Das
religiöse Urteil wagt sich nicht mehr so hervor gegenüber der
Erkenntnis, daß das, was man früher „Welt" im Gegensatz zu Gott
und Reich Gottes genannt, zum Teil doch auch etwas Sinn, Vernunft,
Recht und Bedeutung habe, jedenfalls sich jetzt das Recht nehme, all
das zu beanspruchen, und man es nun einmal nicht wehren könne,
sondern sich dazu verstehen müsse. Jedenfalls ist es mit dem
Privilegium zu Eude und es gilt, sich darauf hin einzurichten, und da ist
vorläufig Schweigen und Einlenken die gegebene erste Etappe des
Fortschrittes und allein schvn ein gewaltiger Fortschritt.

Das Pausieren und Einlenken im Gefühl einer blamabeln
Rückständigkeit der vertretenen Religion weist zwar schon aus dem Negativen
hin ins Positive, Neuschaffende, aber vorläufig beschränken wir uns auf
die Signatur der Gegenwart. Dieselbe Prägt sich aus in einer
gedemütigten Bereitwilligkeit zu schweigenden Konzessionen an Kultur,
Wisseuschaft und Geist der Gegenwart und in einem beschämten und
bescheidenen Verlassen früher mit mehr äußerer Anmaßung als innerm
Recht eingenommener und behaupteter Positionen. So ist die
Allwissenheit über Gott einem bedeutsamen sparsamen Gebranch gewichen,
der sehr viel Unklarheit übrig läßt. Die transzendente Welt, die
damals noch eine Stätte ausgleichender göttlicher Gerechtigkeit war, sing
schon zurzeit des Burenkrieges an, nicht mehr mit der gleichen
Ernsthaftigkeit gewürdigt und in Betracht gezogen zu werden, weshalb der
Bureukrieg auch einen umso empfindlicher« Stachel bekam. Er selber
aber schlug dem Faß den Boden aus und jetzt ist die Sachlage fast
interessant und man darf kaum darnach fragen. In diesem speziellen
Punkt wäre also im allgemeinen noch erst der Nullpunkt erreicht.
Wie immer, so wird stch auch hier wieder zuerst die Philosophie daran
machen, neuen Grund zu legen, denn die Religivn fängt heutzutage
nicht mehr mit der Bibel, sondern mit der Philosophie an. Doch wollen
wir nicht tun, als ob der Leser selber noch nichts gemerkt habe und
nns mit diesen Andeutungen des Raumes halber begnügen.

K) Das Jetzt der Politik gäbe uns vielleicht noch mehr
das Recht, uns mit Andeutungen zu begnügen; denn hier ist die
Wandlung noch klarer am Tage. Man vergleiche vor allem (zugleich
um hier noch einen übergangenen Punkt betreffend der religiösen
Wandlung nachzuholen) den Unterschied in der religiösen Beurteilung
von damals und jetzt. Nicht nur die Wandlung im religiösen
Sprachgebrauch ist daran schuld, sondern auch die Wandlung in der
politischen Anschauung. Man schaut die Sache denn doch fast
auffällig anders an. Im allgemeinen freilich mag dem die in



— 16 —

den letzten Jahrzehnten vollzogene Schwenkung vom Dogmatischen

zum Ethischen zu Grunde liegen. Die Dogmatik ist ein
verlassener Posten geworden und die moderne Menschheit ist fast
einseitig nur ethisch interessiert und normierend. Dementsprechend ist die

Auffassung der Dinge und die Beurteilung der Ereignisse eine ganz
verschobene geworden. Und zwar ist diese Verschiebnug und
Uebertragung den Weg von Gott zum Menschen gegangen. Damals Burenkrieg

und heute wieder Krieg — aber welch ein gewaltiger Unterschied
zwischen damals und jetzt! Freilich war der Burenkrieg viel gravierender,

aber man achte auf die Diskussion von heute im allgemeinen
über Politik und „Friede auf Erden" und erinnere sich an die
religiöfe Beurteilung und Einschätzung von damals, so wird man vor
allem auf deu wesentlichen Unterschied stoßen, daß ganz entsprechend
der Schwenkung vom Dogmatischen zum Ethischen die Verantwortlichkeit

von Gvtt auf den Menschen übergegangen ist. Damals lastete
alles auf Gott und man fühlte fich in der peinlichen Lage, ihn
rechtfertigen zu sollen; jetzt aber wird Krieg und Politik vvn den Menschen
hergeleitet und die Menschheit dafür verantwortlich gemacht. Natür«
lich: die Dogmatil und das dogmatisch orientierte Geschlecht führte
alles auf Gvtt zurück und die Menschheit konnte nichts dafür; die

Ethik aber und die einseitig ethisch orientierte moderne Menschheit
— dazn noch in Verbindung mit dem Naturalismus — schreibt alles
dem Menschen zu, hat Wirklichkeitsblick und kein Reich-Gottes-Auge
mehr und ihr Gerechtigkeitsgefühl richtet sich infolgedessen strafend
gegen die Menschen und Staaten selbst, statt heuchlerisch verteidigend
nnd peinlich rechtfertigend gegen Gott. Die Politik, früher ein
unbeeinflußbares Stück göttlichen Monopols nnd göttlicher Weltregierung,
ist nun in Menschenhände gegeben. — Ist das ein solcher Fortschritt?
Wir halten es dafür; ein anderer mag es anders ansehen und
beurteilen. Wir möchten es ansehen als einen Fortschritt vom Judentum
und eine Auuäherung an besser verstandenes Christentum, einen
Fortschritt der Religion, der folgerichtig einen entsprechenden in der Politik
mit fich brächte. Dazu vergegenwärtige man sich die jetzige Balkanpolitik,

zu welcher ein Kommentar doch fast unnötig scheint. Rußland
kann man ja noch ausnehmen — seine Religion ist auch darnach —
und England noch für verdächtig halten, aber wenn man auf das
gegenwärtige Verhalten Deutschlands (nicht nur im Balkankrieg) und
Oesterreichs achtet, so wird einem ein innert so kurzer Zeit ganz
gewaltiger und erfreulicher Fortschritt zum Bessern sich bemerklich machen.
Rußland und England haben ja bekanntlich noch unlängst ein Müsterchen
abgelegt, welches mit dem Namen ,,t^inis ?«i-»is.s" hinreichend
gekennzeichnet ist. In der Maskierung politischer Schachzüge sind diese
beiden falsch-religiös stark „infizierten" Staaten trotz der Verschiedenheit

des Bekenntnisfes einander würdig und ebenbürtig, aber vor der
übrigen europäischen Menschheit ist ihre Rolle denn doch bereits in ein
Licht und ein Urteil getreten, vor dem die Politik der Maskierung



— .17 -
eben bereits „nicht ganz ohne" ist und von du aus als Uebergangs-
stadium zum Bessern angesehen werden kann.

Schließlich aber darf man auch Eines und zwar etwas ganz
Natürliches uicht vergessen: die natürlichen Wirkungen auf den Menschen,
sozusagen auf die unims. natul-alitsr olll-istiärm, womit zugleich die

fo verachtete und als unbrauchbar beiseite gestellte Politik des Naza-
reners in der Bergpredigt wieder etivas mehr Sinn und Bedeutung
gewann und im Ansehen stieg als eine, die verkannt war. teilweise
auch nur wegen ihren für die kurzsichtigen Menschen von damals zu
weitsichtigen Perspektiven. Denn jetzt traten allmählich die innern
Folgen der damaligen blinden Taktik zu Tage und es ging den Staaten
und den Menschen ein Licht auf darüber, daß sie sich in das eigene
Fleisch geschnitten, indem sie fremde Wunden schlugen. Man verlor
im Innern an Liebe, Vertrauen, Anhänglichkeit und Wertschätzung
und der Patriotismus hat vielleicht nie mehr Einbuße erlitten als
damals. Die Antwort war der Antimilitarismus als allzu
natürliche Folge und seine Logik lautete: Wo das Heimatkind, der

Sohn des Vaterlandes nur gut genug mehr ist, um als Kanonenfutter

für fremde Eroberungskriege und zu Macht-Erweiterungen zn
dienen, da verliert der Patriotismus an Absolutheit und wird sein Recht
und seine Notwendigkeit, ja sogar seine Sittlichkeit fraglich. Da
lernte man, daß man nichts, in aller Welt nichts, tun kann, auch
in der Politik nicht, — ohne Nebenwirkungen, die sich der ersten
Berechnung entziehen und daß in der Politik Jesu auch etwas Diplomatie

stecke und dieselbe so ganz unpraktisch nicht sei, weil sie auch
mit den Gesetzen der Psychologie rechile, und daß man als Staat
auch damit rechnen müsse, ja mit jedem Eindruck auf die Menschenseele.

Christliches Blntvergießen geht jetzt viel schmerer, auch schon der
bessern Einsicht wegen nnd weil man gelernt hat. Ein guter Teil
des heutigen Verhaltens ist darum auch weiter nichts als Vorsicht
schlechthin.

Im Ganzen aber und speziell religiös ist es den Weg gegangen
von der Religionsstufe der Freunde Hiobs zur Frömmigkeit der
Wahrhaftigkeit und der Würdigung des wahren Sachverhaltes in
mutigem Wirklichkeissinn. Auf dem Gebiet der Politik ist das am
deutlichsten zn Tage tretende und maßgebende religiöse Moment
ein eingeschüchtertes Verantwortlichkeitsgefühl, neben welchem freilich
eine rein rechnende Furcht vvr dem Kriege und dessen unberechenbarer
Ausdehnung nicht übersehen zu werden braucht. P. Hitz.



— 126 —

von Sen?remSw8rmn.
i.

Sehr geehrte Schriftleitung!
ollen Sie gütigst einem Ihrer Leser eine kleine Bemerkung gestatten. Ich

erlaube mir dieselbe in der Absicht, Ihnen damit einen Dienst zu leisten, d. h.
Sie auf einen schwachen Punkt Ihrer Blatter aufmerksam zu machen, den Sie
vielleicht nicht beachtet haben.

Es ist wohl möglich, daß ich Ihnen mit meiner Aussetzung wie jener Mann
vorkomme, der vor einem Löwen steht, diesen aber nicht sieht, sondern nur das Tierchen

wahrnimmt, das zwischen seinen Haaren kraucht.
Selbst auf diese Gefahr hin wage ich es, mit meiner Bemerkung

herauszurücken. Die Veranlassung dazu gibt mir die Arbeit von Herrn P, His im eben
erschienenen Hefte der Neuen Wege,*) Was ich ihm vorwerfe ist der Mißbrauch des
Fremdwortes, besser gesagt: der übertriebene Gebrauch desselben.

Wenn ich Ihnen sage, daß ich mehr als 40 Jahre in französischen Landen
gelebt, mich ebenso lange von französischem Schrifttum geistig genährt, so werden
Sie meine Abneigung gegen das Fremdwort verstehen.

Der Franzose ehrt seine Muttersprache, er liebt sie inniglich und er befleißt
sich, sie ganz rein zu schreiben und allem, was er mündlich oder schriftlich ausdrückt,
die größtmögliche Klarheil zu geben, Durch dieses edle Streben haben die Franzosen

ihre Sprache zur vollkommensten Ausdrucksweise der Welt gestaltet, und diese
Tatsache gereicht ihnen zum ewigen Ruhme,

Warum tut der Deutsche nicht ein Gleiches? Warum befleißt er sich nicht
der Reinheit seiner Sprache? Warum hat er für dieselbe nicht eine ähnliche Liebe
und Verehrung wie der Franzose? Warum verhunzt er geflissentlich seine Muttersprache

und macht aus ihr ein unwürdiges Kauderwelsch, ein aus fremden Lappen
zusammengeflicktes Bettlerkleid? Was verleitet ihn, das deutsche Wort hintanzusetzen,

es zu verachten und es so oft wie möglich durch ein Fremdwort zu ersetzen,
während er trachten sollte, da er doch deutsch schreiben will, sich ausschließlich nur
deutscher Ausdrücke zu bedienen, wie es ein Luther getan? Ist die deutsche Sprache
etwa so arm, daß es ihr an den nötigen Bezeichnungen fehlt, und daß man
genötigt ist, zu französischen seine Zuflucht zu nehmen? Nein. —

Kennt der Deutsche seine Muttersprache und ihren Wörterschatz nicht, so daß
er damit nicht auskommt? In dem Falle lerne er erst sein Deutsch und verschiebe
die Schriftstellern bis zum Augenblick, da er es kann.

Der Denkfaulheit darf man gewiß keinen Menschen bezichtigen, der mit so

viel Eifer die Wörter seiner Muttersprache durch fremde zu ersetzen sucht. Woher
diese lächerliche Schwäche, die man meines Wissens bei keinem andern Volke Europas

antrifft?
Darf ich Ihnen verraten, was den Deutschen — auch den deutschen Schweizer

und den Oesterreicher — zur Fremdwörterei treibt? Es ist seine hochgradige Eitelkeit,

seine äffische Geckerei, sein Bildungs- und Gelehrtendünkel, seine kindische Sucht,
sich wichtig zu machen.

Könnte uns Herr Hitz vielleicht einen anderen Grund angeben, warum er
Sensorium anstatt Empfinden, Dekoration statt Schmuck, partout anstatt überall,
Terminologie statt Sprache usw. usw. gebraucht hat? Daß er „blamabel" schreibt,
ist höchst tadelnswert, und solcher Wortungeheuer wie „Blamage" und „renommieren"
sollte ein akademisch gebildeter Deutscher sich einfach schämen.

Ich bin kein Deutscher und darf mich nicht rühmen, der Sprache Luthers
und Goethes Meister zu sein, da sie nicht meine Muttersprache ist; aber ich mache
mich doch anheischig, der Fremdwörter, die Herr Hitz gebraucht hat, durch ebenso
bezeichnende gute deutsche Ausdrücke oder Wendungen zu ersetzen,

Obschon die deutsche Sprache nicht meine Muttersprache ist, ist sie mir doch
ans Herz gewachsen, und es tut mir stets in der Seele weh, wenn ich sehe, wie

-) Bergl, Heft I, ISl3.



— 127 —

schnöde gerade diejenigen mit ihr umgehen, die berufen sind, ihre Ehre zu wahren
und die sie schänden,

Haben Sie eine Ahnung von dem Eindruck, den das deutsche Schrifttum
auf die Franzosen macht? Haben Sie je das Hohngelächter gehört, das die
Fremdwörtersucht der Deutschen bei ihnen hervorruft? Wissen Sie, daß die Deutschen
gerade deswegen bei den gebildeten Fremden die Achtung vor der deutschen Sprache
und Kultur untergraben und deutsches Wesen lächerlich machen? — Deutsch sein,
sagte jemand, heißt gar nicht deutsch sein, sondern Fremde nachäffen, und deutsch
schreiben heißt soviel französische Wörter wie möglich anwenden, um seine Gedanken
mitzuteilen. Es lohnt sich also nicht der Mühe, eine so elende Sprache zu lernen.

Das alles sollte man laut verkünden, damit endlich die Fremdwörtersucht
allgemein als das erkannt werde, was sie eigentlich ist: ein Beweis alberner Eitelkeit.

Ich bitte Sie zu glauben, daß die Arbeit von Herrn Hitz mir nur als
Anhaltspunkt für meine Bemerkungen gedient hat. Er selbst ist mir unbekannt, und
abgesehen von seiner Vorliebe für Fremdwörter, erkläre ich mit Freuden, daß seine

Abhandlung mir einen hohen geistigen Genuß gewährt hat, für den ich ihm sehr
dankbar bin.

Die Neuen Wege schätze ich sehr hoch ein. Meine Befriedigung würde noch
größer sein, wenn Sie auf völlige Sprachreinheit dringen wollten.

Achtungsvoll I. Barblan.
II.

Geehrter Herr Barblan!
Sie bringen die übertriebene Zahl von Fremdwörtern in meinem Aufsatz

„Vor 13 Jahren und Jetzt" zur Sprache, heben die Reinlichkeit der französischen
Sprache gegenüber der Unordcntlichkeit und Nnreinlichkeit der deutschen hervor und
kommen sogar mit dem Verdacht auf Fremdwörter-Eitelkeit, Eine Antwort darauf
könnte den Ausgangspunkt bilden zu einer Erörterung über Gebrauch von
Fremdwörtern, aber einmal spüre ich weder Lust noch die nötige — verzeihen Sie —
Bewandertheit (Versiertheit) dazu und dann sind die Neuen Wege nicht das Organ
dafür. Ich beschränke mich daher auf wenige, nur persönliche Bemerkungen bezw,
Bekenntnisse. Sie haben Recht: ich habe es auf acht Seiten auf über 100 Fremdwörter

gebracht. Für den theologisch oder allgemein akademisch gebildeten Leser
spielen sie als solche im Bewußtsein keine störende Nebenrolle und haben den
hervorragenden (um nicht zu sagen eminenten) Vorzug der durch das Rein-Deutsche
nicht erreichbaren Präzision im Ausdruck des Gedankens. Für den „Laien"
hingegen sind gewisse Fremdwörter eben fremde und fremdsprachliche Wörter, machen
das Verständnis lückenhaft und beeinträchtigen die verständnismäßige Aneignung
des Ganzen, Dieser Leser kommt bei meinem Stil zu wenig zu seinem Recht und
spielt in meinem Bewußtsein eine zu unbedeutende Rolle, Etwas davon mag Fahrigkeit

im Formulieren sein. Der Hauptgrund aber ist meine Wertschätzung des

Fremdwortes. Die Theologie hat neben anderen Fachwissenschaften ihre
technischen Ausdrücke und das stnd Fremdwörter. Es gibt eine Sprache der Wissenschaft

und des Fremdwortes und das ist die wissenschaftliche Muttersprache. Will
man wissenschaftlich-technisch präzis („genau" ist hier weniger genau ausgedrückt) sich

ausdrücken, so genügt einem alles andere nicht, außer eben das Fremdwort als technisch

bezeichnendster Ausdruck (Isrininus tscknicus). Man kann freilich
unterscheiden zwischen unentbehrlichen und unnötigen Fremdwörtern und die letzteren in
meinem Aufsatz haben mich bei Ihnen wahrscheinlich in den Geruch der Eitelkeit
gebracht. Es hat keinen Zweck, sich gegenüber einem gänzlich Unbekannten zu
verteidigen. Vielleicht würde ihm freilich die Bekanntschaft mit der verdächtigten Person
seinen Verdacht in einem etwas eigentümlichen Licht erscheinen lassen. Was aber,
abgesehen von der zu kurz gekommenen Rücksicht auf Laien-Leser die beiden Sprachen

Französisch und Deutsch in Bezug auf Fremdwörter-Reinheit anbetrifft, so lasse
ich dem Franzosen gerne seinen Stolz auf seine sprachliche Reinheit und freue mich
der Souveränität der deutschen Sprache, die das — Postulat (Pardon!) des

Bezeichnenden obenan stellt, sich zum Mittel des besten Ausdruckes hergibt und



— 128 —

sich nicht zum Selbstzweck macht. Damit wahrt sie den Sinn und Zweck der Sprache
besser. Ich bin nicht eitel, aber stolz auf diesen Fremdwörter-Adel der deutschen
Sprache, es ist noch ein Rest von römischem Klassiker- (schlechthin unersetzbar) Adel
und das Lateinische, woher die meisten Fremdwörter kommen, ist ja sowieso die
Mutter der Sprachen, besonders dcr Französischen, Die lateinische Sprache liefert
aber die denkbar besten Stempel und Prägungs-Mittel des Sinnes und des
Ausdruckes, Ich kann das Fremdwort nicht ganz entbehren und ich kann es umgehen,
je nachdem ich etwas schreibe, aber wenn mich nicht ausdrücklich eine innere Mahnung

zur Rücksicht auf sremdwortfeindliche Leser beeinflußt, lasse ich mich gehen
im Fremdwort, brauche gelegentlich auch unnötige, wie z. B, partout:c,, was
zwar auch bezeichnender ist als „durchaus" und eigentlich mit „durchs Ganze
hindurch" ersetzt werden müßte. Sparsamerer Gebrauch als geschehen läßt sich machen
und darin besteht der Wert Ihres Briefes, daß er mich darin zum Aufsehen gemahnt
hat. Absolute Sprach-Reinheit aber kann ich nicht versprechen, weil mir eine solche
pedantisch vorkommt und mir alle Pedanterie (— auch ein Fremdwort —) zuwider ist.

Achtungsvoll P. Hitz.

KeSaktisnelle öemerkungen.
Zu der heutigen Nummer müssen wir im Besonderen die Bemerkung machen,

die unausgesprochen von jeder gilt: daß die Redaktion sich selbstverständlich nicht
alle Ansichten ihrer Mitarbeiter zu eigen macht, aber sich jeder tapferen und
selbständigen Meinungsäußerung freut. Nicht ohne Bedenken haben wir die Skizze
von Herrn Pfarrer Bufch in Bremen aufgenommen. Denn wir sagen uns. daß
ste vielleicht nicht so verstanden wird, wie sie gemeint ist. Auch verhehlen wir uns
nicht, daß sie an einigen Fehlern leidet, die ihre Wirkung beeinträchtigen können,
Trotzdcm haben wir uns entschlossen, die Skizze in die Neuen Wege aufzunehmen.
Sie enthüllt mit der Unerbittlichkeit, die einem tapferen Wahrheitswillen entspringt,
cin Stück wirklichen Lebens und wird so zu einer Anklage gegen gewisse soziale
Zustände und einem gewissen kirchlichen Betrieb, die zu hören wir uns nicht sträuben
dürfen. Wir schenken unseren Lesern das Zutrauen, daß sie, trotz den ihr
anhaftenden Fehlern, aus dieser düsteren Geschichte eines Lebens etwas zu machen verstehen,

Aehnliche Gesichtspunkte gelten für die Beurteilung der Arbeit von H^rrn
Schindler. Wir können uns nicht alle seine einzelnen Ansichten zu eigen machen,
aber wir stimmen mit ihm in der Gesamtrichtung seines Wollens überein und
meinen, daß ein solcher Mann gehört werden müsse, umsomehr, als er nicht
Theologe von Beruf ist. In diesem Sinne nennen wir auch folgende neuerdings
erschienene vom Verfasser zu beziehende Aufsätze Schindlers: „Religion oder
Christentum", „die biblischen Wunder", „der Dualismus der Welt und die Harmonie
des Himmelreichs". (Die Adresse des Verfassers ist: Ingenieur A. Schindler,
Porto vgl träväSiis,, 1,äS0 Màggiors, Italien.)

Die Mitarbeiter, die etwas lange auf die Veröffentlichung ihrer Beiträge
warten müssen, bitten wir neuerdings um Geduld. Wir hoffen, nach und nach
wieder freieren Atem zu bekommen und geben uns redlich Mühe, Allen gerecht zu
werden. Stets willkommen sind uns kurze (höchstens sechs bis acht Seiten lange
Aufsage über wichtige und im höheren Sinn „aktuelle" Gegenstände, die in den
Bereich unserer Arbeit gehören.

Noch eine Bemerkung zu der Auseinandersetzung Wernle-Ragaz, Sie
ist nicht weiter geführt worden, weil die Gefahr drohte, daß daraus ein Theolvgen-
streit werde und Beide diese Gefahr vermeiden wollten. Das Wesentliche ist ja
gesagt und wenn sich auch an diese Aussprache neue Mißverständnisse geknüpft
Kuben sollten, so würde das bei einer Wiederholung nicht weniger der Fall sein.
Die behandelten Fragen sind für Viele lebendiger geworden, ihre Klärung und
Lösung muß die Zukunft bringen,

Redaktion: Liz. Z. Matthieu, Gymnasiallehrer in Zürich; I. ftag«,
Professor in Zürich; I. Stückelberger, Pfarrer in Winterthur. — Manuskripte
und auf die Redaktion bezügtiche Korrespondenzen sind an Herrn ftsg«? zu senden.
— Druck und Expedition von ft. S. ZiVlnStN in Basel.


	Vor dreizehn Jahren und Jetzt : eine Feststellung religiösen und politischen Fortschrittes an der Wende zweier Jahrhunderte
	Anhang

