
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 7 (1913)

Heft: 1

Artikel: Ein Ende und ein Anfang

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-133004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-133004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 3 -
dir. Sv wird das Wort zur Lebenskraft. Aber dann redet man
nicht drüber, sondern lebt drin.

Es ist immer ein Joch, was man auf sich nehmen muß. Die das
Joch tragen, die werden sanftmütig und von Herzen demütig. Die
schreien ihn nicht als König aus.

Als es damals hieß: Dein König kommt zu dir, mußte man
den Haß aller Religiousmenschen auf sich nehmen, wollte man zu
Jesus stehen. Das wollten sie nicht. Da flohen auch alle seine

Jünger.
Aber wer das Joch auf sich nimmt, der führt fein Leben

unmittelbar vor Gott, der sieht nur eine Linie, die vom Ich zum Vater
führt. Der wird auch ein eigentümlich selbständiger Mensch, ein
wahrhaft freier. Und weil er an Gott gebunden ist, spürt er auch
neue Gotteskräfte, vielleicht ganz langsam wie ein Genesender, aber
köstliche, unbeschreibliche Lebenskräfte

Dieser freie König ist Jesus. Er will nicht König sein über
Knechte. Allen Anhängern weiß er sich zu entziehen, aber den
unmittelbaren Gotteskindern begegnet er, wie er damals in der Nacht
seinen Jüngern begegnete, ob sie gleich mitten auf dem Meere schwammen.
Er ist der Erstling, sie seine Bruder, alle sind sie Kinder in des Vaters
Hause. Wo sie sind, ist Himmelreich überall auf der Erde und mitten
im Hades, und da heißt es: Bei euch bin ich alle Tage bis an der
Welt Ende. Das merkt jeder, aber alle sind freie, alle find eines
Vaters Kinder. Man kennt sie daran, daß sie sich auch untereinander
verstehen. Ohne daß sie Worte machen, sieht man den Gottesglanz
auf ihnen, in ihren Häusern, ihren Verhältnissen, ihrer ganzen
Umgebung. Denn das Königreich von Jesus will die Erde erobern. Es
will nicht unsichtbar sein, sondern sichtbar, das Diesseits erfüllen, die
Erde in Besitz nehmen, daß sie eine Stätte iverde, in der der Vater
groß, geehrt und geheiligt wird. Iu diesem neuen Machtbereich des

Lichts/ des Lebens, der Gotteskraft, da ist er König. Man braucht
ihn dazu nicht anzurufen und ihn zum König zu macheu. Man
sieht, daß er's ist. Den Sehnenden ivird er sich nie entziehen, aber
denen, die sich nur anhängen wvllen, wird er immer ausweichen. Er
ist der König der freien Gotteskinder. Heinrich Lhotzky.

ein encle uns ein Ansang.

reitschke hat in seiner Deutschen Geschichte im neunzehnten Jahr-
i^I himdert in seiner wuchtigen Weise die Stimmung geschildert, die

beim Anbruch des Jahres 181? deutsche Gemüter erfüllte. Napoleon

hatte auf den Schneefeldern Rußlands jene ungeheure Katastrophe
erlebt, die in der Geschichte kaum ihresgleichen hat. Jetzt war der



Augenblick gekommen, sein Joch abzuschütteln, „jetzt oder niemals!"
In mächtiger Spannung begrüßten alle die das Leben ihrer Zeit ernsthaft

mitlebten, jenen Ncujahrsmorgen, großer Dinge gewärtig. Und
die großen Dinge kamen: es folgte jenes gewaltige Ringen, das in
dcr Schlacht bei Leipzig seinen Höhepunkt erreichte und mit dem Einzug

der Verbündeten in Paris endigte. Heute, nach hundert Jahren,
find wir ivieder von dieser Stimmung gespannter Erwartung beherrscht.
Ich denke dabei aber nicht bloß an den von Einigen ersehnten, von
der Mehrheit aber gefürchteten Ausbruch des Weltkrieges; das ist uur
eut Teil der allgemeinen Erwartung; wir haben vielmehr die
Empfindung, in eine Periode großer Umwälzungen des äußern und innern
Lebens der Menschheit eingetreten zu sein. Dieses Gefühl kann, ja
muß wohl auch sonst über uns kommen, nicht bloß um die Jahreswende;

aber diese ist geeignet, es zu verschärfen und dazu kommt, daß
gerade um diese Jahreswende herum eine gewisse Stille auf der Welt
liegt, die uns unwillkürlich an jene Stille erinnert, die gewaltigen
Stürmen vorauszugehen pflegt. Aber auch abgesehen von dieser Stimmung

der Stunde muß jeder, der die Entwicklungen der letzten Zeiten
aufmerksam verfolgt hat, zu der Ueberzeugung gelangen, daß wir an
einer großen Wende stehen. Mir drängen stch die Gedanken und
Empfindungen dieser Art immer ivieder iu den Satz zusammen: wir
stehen an einem Ende.

Wir stehen an einem Ende! Das war einer der Eindrücke, den
wir von dem Friedenskongreß iti Basel empfingen. Hier kam also
dieser Eindruck vom politischen und sozialen Leben her. Zu Ende
geht jene Politik, die, umgeben vom Glanz nationaler, ja sogar
religiöser Ideale, tief in tierisches Wesen hineinführte, die einen Haufen
von Berufspolitikern Völkerschickfale machen ließ — menschlich
angesehen! — ohne daß davon die Völker etwas Rechtes erfuhren oder
dazu etwas Ernsthaftes zu sagen hatten. Diese Politik ist sichtlich in
Verwirrung geraten. Nicht nur ist sie durch den Gang der Weltcr-
eignisse beschämt worden, nvch mehr Eindruck muß es auf ste machen,
daß die Völker anfangen stch gegen sie aufzulehnen. Der Protest des
internationalen Sozialismus war uur der Ausdruck einer in der
heutigen Welt weit verbreiteten Empfindung. Daraus erklärt stch seine
große Wirkung. Die Verwirrung dcr zünstigen Politik zeigt sich in
der Unsicherheit ihrer Maßnahmen, in der — sittlich ja rühmenswerten
— Angst, den ungeheuren kriegerischen Apparat, den man stch

aufgebaut, auch in Bewegung zu setzen. Es fehlt dazu das gute Gewissen,
es fehlt der tragende Grund einer allgemeinen Einmütigkeit des
Gefühls. Hier zeigt fich also ein Ende. — Im sozialen Leben tritt diese
Tatsache noch viel deutlicher hervor, so deutlich, daß auch Kurzsichtige
sie erkennen müssen. Mögen die heutigen Ordnungen, das, was ivir
mit dem Wort „Kapitalismus" zusammenfassend bezeichnen, äußerlich
betrachtet noch so mächtig und sogar im Wachstum begriffen sein, sv

mächst doch auch dcr Widerstand dagegen uud wird immer mächtiger.



Man braucht dabei keineswegs bloß an die zunehmende Macht der
sozialistischen Parteien und Organisationen zu denken; noch viel mächtiger

ist das zunehmende Erwachen des sozialen Gewissens und sozialen
Denkens. Es ist etwas in den Herzen der Menschen erwacht, das
diese Ordnungen verurteilt, auch bei denen, die sie noch stützen. Es
ist auch hier ein Ende sichtbar. — Weniger leicht faßbar, aber im Grunde
noch entschiedener und bedeutsamer tut sich uns die gleiche Sachlage
auf dem Gebiete des rein geistigen Lebens kund. Unsere
Moralbegriffe genügen nicht mehr, unsere bisherigen Ideale verwelken.
Sie entsprechen nicht mehr unserem tieferen Empfinden und nicht mehr
unserer Lage. Die Formen nnd Formeln, womit wir bisher das
Leben ordneten, erweisen fich als zu eng; sie sind ein Kleid, das nicht
mehr recht paßt. Ueberall will ein Neues hervorbrechen. Wir können
es noch nicht recht in Formeln fassen, oft überhaupt noch nicht fassen,
kaum ahnen, aber es macht uns mit dem Bisherigen unzufrieden.
Auch auf den weniger innerlichen Gebieten des Geisteslebens: in Wissenschaft,

Philosophie, Pädagogik ist das allgemeine Gefühl: der bisherige
Weg geht zn Ende, wir kommen darauf nicht mehr recht weiter. Wenn
der Weg verlegt ist, dann gerät man in Verlegenheit. Unsere Zeit ist
in dieser Verlegenheit. Ratlos steht sie vor gewissen Erscheinungen
des gesellschaftlichen und geistigen Lebens. Mit ihrem Rat ist es zu
Ende. Jeder von uns stößt auf gewisse Aufgaben, gewisse Nöte, von
denen er sich sagen muß: „Hier gibt es zunächst keinen Weg mehr,
hier muß ein Neues kommen, das wieder Ausblick ins Weite und Hilfe
gewährt!" Dafür nur einige Beispiele: Wie entgehen wir dem zunehmenden

Verschwinden der freien Natur? Wie überwinden wir das
ungeheure Uebel der Prostitution? Wie besiegen wir die Nöte der Großstadt?

Wir sind bis hart an diese Fragen herangeführt, wir fühlen
sie in ihrer Schwere, aber die Hilfe liegt jenseits unseres Blickfeldes
— wir sind am Ende.

Am eindringlichsten aber wird die Not — eine Not ist es ja
vielfach — auf dem Gebiete des religiösen Lebens. Hier muß
wieder jeder nicht ganz Gedankenlose sagen: wir stehen an einem Ende!
Hier ist der Zusammenbruch am größten, das Ungenügen am stärksten,
die Umwälzung am tiefsten. Es zerbricht die bisherige
Gestalt des Christentums. Wenn man diese Gestalt die kirchliche
nennen will, wozu man ein gutes Recht hat, so ist die Tatsache
offenkundig genug. Diese Gestalt wird von einer rasch zunehmenden Zahl
von Menschen aller Kreise als ungenügend, ja unwahr empfunden.
Das ist ein offenes Geheimnis. Darüber darf uns die Beobachtung,
daß die Kirchen sich da und dort wieder füllen und das kirchliche
„Leben" einige wirkliche Lebenszeichen gibt, nicht täuschen lassen.
Die Zeit des religiösen Winters ist eben vorüber und wenn der Frühling

kommt, steigt der Saft auch in alte und dürre Bäume. Aber er
stößt auch das Tote ab. Die gleiche Bewegung, die teilweise die

Kirchen belebt, wendet sich noch viel stärker gegen sie. Es ist eine



— 6 —

allgemeine Unzufriedenheit mit dieser Form vorhanden. Viele leiden tief
darunter und sagen: „Es kann fo nicht mehr lange weitergehen."
Aber ich meine, daß wir noch mehr sagen müssen: Auch das Christentum

selbst zerfällt. Dabei verstehe ich unter Christentum nicht
etwa Jesus und seine Sache, und nicht das, was davon in der ganzen
Geschichte des Abendlandes und der Menschheit überhaupt lebendig ist
— und dessen ist sehr viel! — sondern das bestimmte System von
Gedanken- und Lebensformen, zu welchem die Sache Jesu im Laufe
der Zeiten ausgestaltet worden ist und das man so gemeinhin Christentum

nennt. Dieses System genügt heute uicht mehr; es zerbricht.
Es ist ein Ende da. Dieser Weg geht nicht weiter. Hier ist die
Verlegenheit am größten. Die sogenannte positive Form des Christentums

genügt nicht mehr, aber die freisinnige vielleicht noch weniger.
Tatsächlich findet vou den wirklich stark nach dem höchsten Leben
Hungernden kein Einziger mehr in diesen Formen, was er sucht. Das
Sehneu der Seelen geht weit darüber hinaus. Am stärksten muß sich

diese Verlegenheit iin Zentrum des christlichen Lebens zeigen: im
Verhältnis zu Jesus. Tiefe Bedeutsamkeit hat in dieser Beziehung jener
Sturm gehabt, der Jesus als eine geschichtliche Tatsache hinwegzufegen
drohte. Freilich hat er dieses Ziel so wenig erreicht, daß er vielmehr
das Gegenteil bewirkt hat: er hat Bahn gemacht für ein neues
Kommen Jesu! Aber er hat auch gezeigt, wie bitter nötig dieses neue
Kommen Jesu ist. Ratloser kann man nicht sein, als unsere heutige
Theologie, die ja unsere religiöse Lage wiederspiegelt. So ratlos ist
sie wohl selten oder nie gewesen. Aehnlich verhält es sich mit der
Gotteserkenntnis. Auch hierin haben wir vieles erlebt. Es ist
vieles zusammengebrochen vvn der alten Sicherheit unserer Aussagen
über Gottes Wesen und Walten. An Stelle des zuversichtlichen Redens
ist ein fehr beredtes Schweigen getreten, ein Schweigen der Verlegenheit,

aber auch der Ehrfurcht, der Erwartung. Es ist ein Ende da.
Ich möchte nicht mißverstanden sein, wenn ich sage, daß wir an

einem Ende stehen. Das ist nicht sv gemeint, daß in nächster Zeit
große Entscheidungen und Neubildungen eintreten müßten. Wer wollte
dies nur so einfach behaupten? Diese Entwicklungen können sich noch
lange hinziehen; sie bedürfen zum Ausreifen vielleicht noch viel Zeit,
viel mehr, als manchen von uns lieb ist; wir müssen den Maßstab
dafür groß nehmen. Was ich sagen will, ist nur dies: alles drängt,
rasch oder langsam, einem Neuen entgegen; wir stehen an einem Ende
— mag dieses auch ein Jahrhundert oder länger dauern.

Aber wir stehen auch an einem Anfang. Das versteht
sich doch wohl von selbst. Oder sollen wir denen recht geben, die
uns sagen, daß wir dem wirklichen und endgültigen Ende entgegengehen?

Diesen Eindruck macht uns die Welt nicht. Es mag wohl
zu gewaltigen Katastrophen kommen, wie denn der gefürchtete Weltkrieg

wohl zu einer solchen werden könnte. Aber trotzdem müßten
diese Katastrophen nicht das Ende bedeuten, sondern könnten auch



— 7 —

ein rascheres Kommen des Neuen bewirken. Dieses Neue ist in der
Welt schon da. Es ist's ja, das uns mit dem Vorhandenen
unzufrieden macht. Wir könnten wohl das Ende gar nicht sehen, wenn
wir nicht auch schon etivas vom Anfang sähen. Wir glauben an das
Ende des Winters, weil wir den Frühling ahnen, ja schon da und
dort aufblühen sehen. Dieses Frühlingsgefühl lebt in unserer Zeit,
neben allen Todeswehen, und darum glauben wir, daß es nicht dem
Ende entgegengehe, sondern neuem, höheren Leben. Es ist ein Quellen
und Drängen von neueu Kräften und neuen Wahrheiten aus der
Tiefe, ein fernes Aufleuchten höherer Gipfel des Menschentums,
ein unerwartet erwachter, immer neue Gestalten annehmender,
immer näher, immer zuversichtlicher werdender Glaube an alle alten
hohen Verheißungen. Was fast als Märchen erschien, will Wirklichkeit

werden; alte, kaum mehr verstandene Worte bekommen einen
neuen Sinn; oft mit titanischer Kühnheit, aber oft auch in frommer
Demnt greifen Menschen wieder nach dem Allerhöchsten. ' Das ist
das Neue, das aus der Tiefe drängt, eine ganze neue Welt. Noch
können ivir diese nicht recht festhalten, zu sehr ist sie im Werden,
noch sollen wir sie nicht anrühren, noch will sie uns, wenn wir näher
treten, entschweben wie ein Traum — und doch ist sie da und übt
ihren Einfluß, und doch wird sie mit jedem Tag wirklicher. Und
es ist die Welt Gottes; unseres Gottes, des alten Gottes; es

ist seine Welt, und wenn sie uns neu ist, so nur, weil sie sich

uns nen erschließt; ivenn ste ein Wunder ist, so nur, weil Gott,
wo er lebendig erkannt wird, immer wunderbar ist. Es ist
nicht Auflösung, sondern Erfüllung. An Stelle der
zerfallenden Moralbegriffe treten Versuche, das Gute besser, tiefer zu
erfassen. An die Stelle der kirchlichen Gestalt des Christentums tritt
feine weltliche, nämlich das Reich Gottes, das weltlich ist, weil es
rein göttlich ist; an Stelle des Christentums — Jesus. Jesus kommt
— die Welt hat lange, sehr lange kein so machtvolles Kommen Jesu
gesehen. Daß es zum guten Teil inkognito geschieht, hat das nicht
seinen tiefen Sinn? Stimmt das nicht mit den alten Weissagungen
Wir sind freilich noch vielfach Entbehrende, noch fröstelt es uns manchmal

im Morgenwind, aber müssen mir nicht trotzdem bekennen, daß
wir heute viel, viel mehr von der Wahrheit Christi sehen, als vor
zwanzig Jahren? Es ist ein Licht aufgegangen — nur Geduld, es
wird noch voller Tag und Frühling werden zu seiner Zeit! Hoch
über den verfallenden heutigen Formen und Formeln erscheint die

Herrlichkeit Christi — alt und neu! Und so sind wir auch von Gott
nicht verlassen. Eine neue Erkenntnis Gottes dämmert herauf, ja sie

bricht sich in manchen Strahlenmellen schon heute Bahn. Daß wir
davon noch nicht geläufig reden können, ist ganz gut; es ist lange
genug zu viel von Gott geredet geworden; wir können doch davon
leben, wenn auch nicht in geistiger Ueppigkeit. Gotteserkenntnis,
Gottesleben erfüllt heute wieder wunderbar fo viele Herzen, die freilich



— 8 —

noch keinen Namen dafür wisfen und wissen wollen. Das ist das
große, unglaubliche Wunder unserer Tage: dieses neue Kommen
Gottes zn den Menschen. Das strahlt Weihnachtsahnung in unsere
Herzen. Wir brauchen in den Verlegenheiten aller Art, worin die
heutige Welt geraten ift, nicht zu verzagen: Gottes Wege sind nicht
am Ende, wo die unfrigen aufhören. Der Gott, den wir unseren
Vater nennen, ist zugleich der Schöpfer, der Macht und Lust hat,
stets aufs neue ein „Werde" zn sprechen. Wir dürfen auf das Größte
und Wunderbarste gefaßt sein; nach dem echten Glauben der Bibel
liegt das Größte nicht hinter uns, sondern vor uns. Großartiger ist
dies nie gesagt worden, als in dem Worte: „Wir warten auf einen
neuen Himmel und eine neue Erde, darinnen Gerechtigkeit wohnt."

Es ist ein Ende da und ein Anfang. Das ist das Eigentümliche
unserer Lage; aus dieser Tatsache allein läßt sie sich verstehen in ihrer
chaotischen Buntheit. Daraus erklären sich ihre schreienden Gegensätze,
die uns oft so sehr verwirren wollen. Altes und Neues geraten
miteinander in einen Kampf und dieser wird umso heißer, je näher die
Entscheidung rückt. Das kriegerische Ideal fühlt fich bedroht; darum
haben wir heute einen fo bewußten, leidenschaftlichen Militarismus,
dem ein ebenso bewußter und leidenschaftlicher Antimilitarismus
entgegentritt. Der Patriotismus alten Stils fühlt, daß seine Zeit vorüber
ist und wird darum desto aufgeregter, dafür gibt es denn einen offenen
AntiPatriotismus. Das Kirchentum rafft sich unter den Angriffen,
die es erleidet, zu einer Betonung seines Rechtes auf, die ihm früher
fremd war und so haben wir neben der bewußt antikirchlichen Strömung
eine bewußt kirchliche. Dem Erwachen der religiösen Ehrfurcht entspricht
eine neue Energie der Religionsfeindschaft, der ehrfurchtsvollen Besinnung
des Christentums auf sich selbst, ein ungescheutes Heraustreten des
Heidentums. So treten die alten Gegensätze gleichsam erfrischt einander
gegenüber. Die Toten stehen auf, um noch einmal den alten Kampf
zu kämpfen, der vielleicht ein Entscheidungskampf wird. Gerade dieser
Zug verleiht der Zeit das Gepräge einer Entscheidungszeit. Er macht
sie fchwer, aber freilich auch groß. Wer das Neue, auf das er hofft,
einmal recht gesehen hat, der läßt sich durch diesen Kampf nicht
beirren. Er begreift, daß das Neue einen Kampf mit dem Alten hervorrufen

muß, er weiß, daß das Alte auch sein Recht hat und daß das
Neue nur in dem Maße einen wirklichen Sieg gewinnen kann, als es
die Wahrheit des Alten in stch aufgenommen hat. Inzwischen bezeugt
der Widerstand, den das Neue findet, seine Lebendigkeit. Wie sollte
aber das Neue unterliegen können? Daß es da ist, daß es
hervordrängt, beweist seine Notwendigkeit.

Daß trotzdem in einer solchen Zeit zu leben schwer ist, wissen wir
alle. Der Zwiespalt geht auch durch unsere eigene Brust. Wer ihn gar
nicht in sich trüge, könnte keiner von denen sein, die ihn aufheben helfen.
Wir find heute in mancher Beziehung arm: denn wir sehen da und
dort das Eude, aber weniger den Anfang, wir empfinden manchmal



— 9 —

die Verlegenheit, aber wir wissen die Hilfe nicht. Wir können nicht
mit schön zu paragraphierenden Lösungen aufwarten, sondern müssen da
und dort gestehen, daß wir keinen Weg wissen, was den heutigen, immer
noch dogmatisch gestimmten Menschen als Armutszeugnis erscheint.
Wir möchten, herzlich gern aus den alten Formen heraus ins neue Leben
hinein und müssen, da das Nene noch nicht da, der neue Weg nicht
sichtbar ist, im Alten ausharren. Wir kommen so in aufreibende
Konflikte hinein, die die Einheit und Lauterkeit unseres Wesens
gefährden. Vielleicht der härteste Kampf ist der, herauszubringen, wann
das Alte reif ist zum Abbruch und das Neue zur Gestaltung. Könnten
wir nicht zu früh das Alte aufgeben? Wäre es aber nicht noch viel
schlimmer, wenn wir die Stunde des Neuen versäumten? Wer sagt
uns aber die rechte Stunde? Das und vieles Aehnliche ist schwer genug.

Eines tröstet uns dabei: da das Neue nicht Auflösung,, sondern
Erfüllung sein soll, fo sind wir nicht von der Wahrheit völlig
verlassen, auch wenn das Alte uns nicht mehr recht genügt. Dadurch
wird auch die Einheit unseres Wesens gerettet.

Im übrigen wird eine solche Zeit uns von selbst ein
bestimmtes Verhalten als das richtige vorschreiben. Wir werden in einer
solchen Zeit nicht darauf aus sein, möglichst rasch wieder zu neuen
festen Formen und Formeln zu gelangen, sondern warten und reif
werden lasten, auch auf die Gefahr hin, daß die Formen- und
Formelmenschen uns Unklarheit vorwerfen. Wir werden uns auch hüten,
in einer solchen Zeit die Kraft und Aufmerksamkeit der Menschen auf
Nebensachen zu lenken, auf allerlei Reformen im Aeußeren, sondern
unsern Siun und, soweit dies an uns liegt, auch den der Andern, mit
Leidenschaft auf das Eine, das not ist, richten. Wir werden darum
aufräumen mit dem Kleinkram, der den Blick aufs Große versperrt,
werden den alten Wust wegschaffen, der das bessere Leben hemmt.
Wir werden Wartende werden, die allerdings wiffen, daß es
vielleicht eines Tages Entscheidungen Silt, die hohen Einsatz kosten,
in denen aber auch das Größte gewonnen werden kann.

Das helle oder dumpfe Bewußtsein davon ist wohl die tiefste Ursache
der Spannung, womit wir in diesen Tagen in die Welt hinausschauen.
Wir erwarten, daß ste Ueberraschnngen, Prüfungen bringe. Die
Menschen werden durch das Werde, das unsere Zeit durchbraust,
aufgerüttelt zum Stellungnehmen in den großen Fragen des Menschenwesens;

sie fühlen sich Entscheidungen entgegengedrängt. Sie fürchten,
sie hoffen, sie leben feelisch auf. Ein Neujahr Gottes leuchtet auf.
Das alles ist gut. Wir danken dafür. Mögen auch Stürme und
Erdbeben kommen, sie werden dieses Geschlecht aus Kleinlichkeit
und Seelcnschlaf aufrütteln, ste werden uns vor Versumpfung
bewahren. Zum Fürchten ift kein Anlaß. Was wir nötig haben, ist
ein ganzes, entschlossenes Wesen, ein starkes Vertrauen und einen
ruhigen Hort über der Welt. L. Ragaz.


	Ein Ende und ein Anfang

