
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 12

Artikel: Glaube und Leben

Autor: Koller, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 476 -
nur ein schwaches Ferment ist, ist heute in der Zersetzung und
Auflösung begriffen. Wie die neue Welt entsteht, dürfen wir hoffen, daß
das Christentum in seiner erhabenen Größe ganz anders? als bisher
die Seele dieser Welt werden kann. Besonders ivenn esAjetzt erwacht.

Vision, Traum wird man sagen. Der Basler Kongreß ist ein Beweis
dafür, daß es einen Tag geben könnte, da dieser Traumleinmal realer
würde als die traurige Welt, welche unsere Realpolitiker für die einzige
und einzig mögliche halten. I. Matthieu.

glaube uns Heven.

»HHan begegnet häufig der Meinung, der Glnnbe könne vor dem

» Forum der Vernunft nicht mehr bestehen. Ich habe diese
> « « Frage an anderer Stelle schon ziemlich eingehend besprochen
und den Nachweis zu erbringen versucht, daß der Glaube nicht selten
auf eben fo sicherer Basis ruhe wie das Wisfen, zu dem er, irrtümlicherweise

und mangels Kenntnis der Zusammenhänge, in Gegensatz
gestellt wird.

Einige Knoten aus diesem Gedankenknäuel möchte ich aber hier
zu löseit versucheu.

Doch vor allem geben wir nns eine primäre Definition von
Glaube und Wissen; denn jede mißverstandene Terminologie gibt neuen
Irrtümern Raum. Das Wissen stellen wir uns vor als ein
Feststehendes, in scharfen Konturen gehaltenes; der Glaube aber ist uns
ein unklares Nebelgebilde. Verstand nnd Gefühl stehen einander als
Rivaleu gegenüber. Was wäre aber dem Menschen alles Wissen nütze
ohne die Gefühle der Freundschaft, des Vertrauens, der Solidarität!
Wie inhaltsleer wäre sein Leben! Nicht kalten Verstand allein braucht
der Mensch, er muß Ideale haben, an die er glauben kann. Meinst
du nun, der Glaube habe nicht auch seine Ursachen und Gründe?
Alles was ist, hat feine Ursachen. Der Glaube sowohl ivie das Wissen,
beide haben ihre Unterlagen. Die größte Sicherheit des Wissens ist
vielfach nur subjektiv. Der Gläubige kann seines Glaubens ebenso
sicher sein wie der Wissende seines Wissens, was nicht hindert, daß
beide im Irrtum sein können, daß ihr Wissen und Glauben von besserer
Erkenntnis korrigiert werden. Alt gewordene Wiffensdogmen werden
verdrängt durch neue, dem Wissensstände besser entsprechende. Nichts
ist beständig als der Wechsel. Für die Wissenschaft liegt also kein
berechtigter Grund vor. über den Glauben vornehm die Nase zu rümpfen.
Haben wir aber einen Prüfstein, eine These auf ihre Richtigkeit zu
prüfen? Ich meine, wenn wir auf verschiedenen Wegen zu demselben
Resultat gelangen, so wird das der bestmögliche Beweis für die Richtigkeit

der These sein. Wo der Glaube und das Wissen Differenzen auf-



__ 477 —'

weisen, da ist etwas nicht in Ordnung, da muß irgendwo eine Lücke

sein oder es wurde ein Rechnungsfehler gemacht.
Aber ist denn die Glaubensfrage überhaupt wichtig?
Wichtig ist sie schon darum, weil sie von der materialistischen

Wissenschaft wichtig genommen wird. Wichtig ist sie, weil es nicht
gleichgültig ist, ob ein Großteil der Menschheit einer Illusion nachjage,
wichtig ist sie um der Wahrheit willen.

Wo wir von Glauben reden, denken wir immer znerst an den
Glauben auf religiösem Gebiete und auf diesem Gebiete ivieder an das
allgemeinste Glaubensdogma: die Existenz Gottes nnd die Unsterblichkeit
der menschlichen Seele. Die sekundären und zahlreichen Glaubensdogmen

der diversen Richtungen kümmern nns hier nicht. Man spricht
von „Gläubigen" und „Ungläubigen". Dem Strenggläubigen ist schon
jeder Andersgläubige ein Ungläubiger. Sind wirklich alle, die nicht
an einen persönlichen Lenker der Geschicke zu glauben vermögen,
Ungläubige? Wer an den Sieg des Guten glaubt und kämpft gegen
das Unrecht, für die Wahrheit eintritt, selbst wenn er darob Schaden
uimmt, ist der ungläubig? An das Gute glauben heißt an Gott
glauben. Würde er aber nicht glauben an den Sieg des Höhern
über das Niedere, an die Ueberwindung allen Unrechts, dann wäre
es ein Unsinn, zu kämpfen und Behaglichkeit, Stellung, selbst das Leben

zu wagen. Wir sehen also zwei Hauptglaubeusrichtuugeu vor uns;
nun gilt es festzustellen, was diese tun und wie sie ihre Aufgabe auf-
fassen.

Die gottesgläubigen Menschen im allgemeinen beten und
vertrauen im Uebrigen alles Gott an.

Anders die „ungläubigen Gläubigen". Sie wirken für gute
Gesetze, sie klären auf, so gut sie's verstehen, sie hoffen auf Erfolg
ihrer Werbetätigkeit, sie glaubeu, daß dcr Menschheit frohere Zeiten
anbrechen, sie arbeiten an der Realisternng ihrer Ideale, wissend zwar,
daß sie selber die Ernte nicht mehr erleben.

Kann da berechtigterweise noch von Unglauben die Rede sein?
— Was ist der Glaube ohne die Tat?

Selbst den Segen der Sonntagsruhe dankeu wir den Ungläubigen.
Wer sähe nicht wie das Volk ringt, aus Wirrnissen, Krieg, Krankheit,

Not und Uurecht herauszukommen? Wie das!Volk^dem^ Drucke
der Verhältnisse zu entrinnen sucht, wie alles, arm" und! reich, nach
Notausgängen sucht? Nicht alles Volk aber kennt den Weg, der zu
einem glücklichereu Zusammensein führt und nicht alles'Vulk^ arbeitet
deshalb gemeinsam am Zustandekommen eines frohen Daseinszüstandes.
Was ist wohl, was die vielen Menschen noch hindert,^sich in den Dienst
der Allgemeinheit zu stellen und so für sich und alle Glück zu wirken?
Meine Freunde, das Hindernis heißt Kurzsichtigkeit, Egoismus, Mangel
an Glauben.

Man glaubt in vielen Kreisen nicht daran, daß er möglich sei,
alle Menschen glücklich zu machen und trachtet nun für fem liebes „Ich"



— 478 —

so viel Glück als möglich zu retten. Man ivill reich und angesehen
werden uud wenn man es ist, merkt man erst, daß das noch kein Glück
ist. Mammon hält sein Versprechen nicht, wvhl aber ist er Schuld
am Unglücke der Menschen und am Elend der Welt. Man glaubt
zu sehr an den Mammon und zu wenig an den Menschen selbst.
Man ist herzlos gegen ganze Klassen und meint seiner Christenpflicht
zu genügen, wenn man dem Herrgott Sonntags einen Paradebesuch
macht. Man schätzt den Geldsack höher ein als den Menschen. Man
freut sich über die Mängel Anderer, um seine eigenen Fehler zu
beschönigen. Man regt sich furchtbar auf, wenn man meint ungerecht

behandelt worden zu sein, aber die Ungerechtigkeiten, die an
Andern täglich begangen werden, läßt man kalten Herzens geschehen,

für sie hatSman keine Entrüstung.
Und wie stellt sich nun die Kirche zn all diesen Fragen?
Wir wissen, daß Jesus den Mächtigen ein Dorn im Auge war

und sie Ihn seiner freien Rede wegen mit ihrem ganzen Hasse
VerVerfolgten und einem schmachvollen Tode überantworteten.

Sind die Mächtigen andere Menschen geworden, daß sie heute
die Kirche nicht verfolgen, sondern selbst Kirchennnhänger geworden sind?

DieMacht der Mächtigen heute wie damals ist der Mammon!
wer diesen, ihren Gott, antastet, der lädt ihren Zorn ans sich. Christus
hat gegen den Mammon gewettert, das geht ganz unzweideutig aus
mehr als eiuer Stelle der Bibel hervor. Er war kein Mammonsdiener

und seine Rede zielte daraus ab, das Volk dem verderblichen
Einflüsse dieses Götzen zu entziehen.

Die Kirche hat dem Mammon Konzessionen gemacht, sie ist seine

Freundin und Fürsprecherin geworden. Sicherlich trägt ein Großteil

der Pfarrer keine persönliche Schuld an diesem Verhältnisse, meistens
hat er sich unbewußt in diesen Zustand hineingelebt.

Daneben gibt es nun heute in allen Landen erleuchtete Gottesdiener,

die das Verhältnis dcr Kirche zum Christentum wieder klar
erkennen und abzustoßen trachten, was unchristlich ist an unserer Kirche,
Pfarrrr, die wieder das lebendige Evangelium verkünden und die

Kraft und das Licht haben gegen den Mammon aufzutreten, die

wieder die Menschen einander nahe bringen wollen und die wieder
den Sieg des Guten zn verkünden vermögen und an den Triumph
der Gerechtigkeit glauben, die sich begeistern für die Wahrheit, die

keinem^Götzen Referenz erweisen.
Diese Pfarrer trifft wieder der ganze Haß der Mächtigen und

ihresMnechte-Trosses und alle Mittel werden gegen sie angewandt,
sie irre zu machen auf ihrem Pfade. Man denunziert sie als Sozialisten

nnd möchte unter diesem Titel gerne Leute von defekter Moral
verstanden wisfen.

Aber heute weiß bald jeder Schulknabe, daß Sozialismus eine

auf die Verbesserung der Verhältnisse der Allgemeinheit gerichtete
Bewegung ist.



— 479 —

Wenn dn einige Blicke ins Volksleben geworfen hast, dann
weißt du von den erbitterten Kämpfen, die geführt werden. Eine
Base hat dir vielleicht gesagt, daß die Arbeiter aus Uebermut streiken.
Glaubst du aber im Ernste, daß arme, müde Arbeiter übermütig
streiken? — Die Leute kämpfen um ihre Existenz. Die Arbeiter tun
sich zusammen, sie dienen einander und dadurch werden sie Sozialisten.
Führen nun die Unternehmer mit Recht einen Kampf gegen die
Organisationen der Arbeiter, d. h. führen auch sie sozusagen einen Kampf ums
Dasein?

Gewiß führen auch sie einen Kampf ums Dasein: aber die
Gefahr, die ihr Dasein bedroht, rührt, wie uns die Nationalökonomie
lehrt, nicht von den Bestrebungen der Arbeiter her, sondern das
kapitalistische System selbst ist es, das ihre Position gefährdet. Im
heutigen Staate ist niemand sicher vor Existenzlostgkeit. Der
Sozialismus will den Reichen nichts nehmen, nein, er will ja gerade aus der
bisherigen unsicher«, schwankenden Lage eine sür jedermann gefestigte
nnd gesicherte Position schaffen, die durch keinerlei Krisen mehr erschüttert
werden kann.

Wenn dem fo ist. was hindert die Besitzenden dann aber, selbst
auch sür die Besserstellung der Allgemeinheit einzutreten? Kann Glück
und Behaglichkeit reiner genossen werden inmitten einer Gesellschaft, in
welcher alle glücklich sind oder in einer Umgebung voller Not,
Unsicherheit, Sorgen, umgeben von kranken, durch Entbehrungen nnd
Strapazen gebeugter Menschen? Oder steht es so, daß man sich

erst in einer bevorzugten Stellung befriedigt fühlt? Kann man sich

erst glücklich fühlen, wenn man Andere, die Mehrzahl, unglücklich weiß?
Ist das das Resultat der Bildung, auf die man gelegentlich

pocht?
Bildung — mein Freund, weißt du, was das ist? Bildung geht

in tadelloser Binde, Bildung kennt Sprachen uud versteuert Vermögen.
Bildung ist salonfähig, aber bewährt sich im Leben uicht. In jenen
Inseraten, durch die „gebildete Perfon" Bekanntschaft sucht, ist uicht
innerliche, moralische Bildung, sondern äußerliche, frisierte Bildung
gemeint. Wo echte Bildung vorhanden ist wird weniger von ihr
gesprochen.

Muß man Jahre lang Hochschulen besuchen, um zu wissen, was
unrecht ist? Haben die Juristen wirkliches Recht, die Theologen wirkliche

Religion und die Aerzte wirkliche Gesundheit gebracht? Die
Wissenschaft ist die Köchin mit dem Kochbuche, deren Essen ungenießbar
ist. Es gibt ein höheres Recht als jenes, das, eine Treibhauspflanze,
aus juristischer Spitzfindigkeit und staatswirtschaftlicher Klügelei
hervorgeht: das göttliche Recht des Menschen, jedes Menschen.

Du entschuldigst deine Mängel und Fehler so „vernünftig", du
hast das Bedürfnis, nach Entschuldigungen für dein Verhalten zn suchen.
Neben deinem Geschäfte bist du so zu sagen auch ein Mensch, der
ein Herz im Leibe hat, aber Geschäft uud Religion sind dir zweier-



— 480

lei. Du bist Christ, wenn es dir paßt. Und doch weißt du, daß dein
ganzes Leben von diesem Geiste durchdrungen sein und daß er deine

Handlungen beeinflussen sollte. Aber dann würden die Leute ja sagen,
du seiest ein törichter Geschäftsmann. Ist aber das was die Leute
sagen wichtig, ist das was in dir sagt, du habest recht getan, ist dir
das nicht genug?

Du hülst dich immer für besser und klüger als andere Menschen,
weil du dies oder jenes hast oder in geachteter Stellung bist. Ist
das alles Dein Verdienst? Du hast kein grobes Vergehen auf dem
Gewissen, aber bist du wirklich aus Charakterstärke bewahrt geblieben?
Sind es nicht etwa andere Gründe, die dich abhielten in den Sumpf
zu treten? Bist du aus Liebe zum Guten oder aus Furcht vor
den Folgen tugendhaft geblieben (oder in die Kirchensprache übersetzt:

Bist du aus Liebe zu Gott oder aus Angst vor dem Teufel
dem Laster ausgewichen?)

Sinnend steht das glänbige Volk und wartet auf eiu Eingreifen
Gottes in die materielle Welt und disputiert an der Bibel herum, deren
prophetische Worte stets äußerlich deutend, und merkt nicht, daß
fortwährend sich das Wort erfüllt in der Welt, in uus, unserem innern
Erleben.

Weiter blicken, liebe Freunde, über die Barriere hinaus! Der
Fromme wendet sich ab von der Welt, Gott zu. Weißt du, wo Gott
ist? Du gehst in kein Theater, in keine politischen Versammlungen,
weil das nicht religiös sei, meinst du. Ich sage dir, ich ging öfter
aus dem Theater als aus der Kirche in gottesseliger Stimmung und trat
aus politischen Versammlungen voll hoher, heiliger Gedanken, angeregt
und entschlossen, energisch mitzuarbeiten au der Verbesserung der Lage
unserer armen Brüder und Schwestern.

Aus der Gewohnheit der Kirche, der Weltmacht, dem Mammon
dienstbar zu sein, wnrde ein Recht abgleitet und es ist heute soweit,
daß der Mammonismus sich entrüstet und von Mißbrauch der Kanzel
redet, wo der Pfarrer wieder Gott predigt und nicht den Mammon.
Mammon hat sich an die Stelle Gottes gesetzt und verlangt die
Ehrerbietung, die Gott allein gebührt. Ein Ruf der Entrüstung geht
durch die Reihen der Machthaber, wenn wieder Pfarrer aufstehen, die

diesem Gewohnheitsrechte entgegen wieder eine Sprache führen, wie
Jesus einst,.-: wieder sagen, daß uicht der Geldsack, nicht Ehren nnd
Aemter, nicht Kirche nnd Staat, daß allein das Gute, die Gerechtigkeit,
daß GottlwichtigM.-daß^das Volk nicht erst nach dem Tode bessere

Tage erwarten dürfe,'sondern schon auf dieser Erde bessere Zeiten
ihm anbrechen müssen.

Das.Volk schläft nicht mehr, es strebt empor, es sucht uach

Vollkommenerem, es'dürstet nach Gerechtigkeit, es hofft und ist erfüllt
von einem lichten Zukunftsglauben, es glaubt, daß der lebendige
Mensch höher bewertet werden soll, als das tote Geld und
hat es unrecht, wenn es dann fragt: „Ihr Pfarrer, ihr Reichen und



— 481 —

Regierenden, warum wollt ihr das Glück nnr für euch allein und habt
für uns nur Worte, Vertröstungen auf später, wo ihr selber doch jetzt
genießen wollt?"

Einer Kirche gegenüber, die dem Volke Erhebung bietet, wird
Mißtrauen und Gleichgültigkeit nicht anfkommen können. Das Volk
wird die Predigten einer wirklich reformierten Kirche gerne hören und
sich stärken an dem belebenden Odem eines echten Jefusgeistes. Diese
Zeit ist angebrochen. Das erfüllt uns mit Freude. Mag man der
Wahrheit noch so oft ein Bein stellen, ihren Siegeslauf hält man nicht
auf. Die Gewißheit, im Kampfe für eine gute Sache zu stehen, gibt
Kraft, Schwerstes zu tragen und mit der Freudigkeit und Siegesgewißheit,

wie einst ihr erhabenes Vorbild werden auch diese neuen
Gottesstreiter treu und unentwegt bleiben bis zum endgültigen Siege.

I, M. Koller (Zurich).

M 5cblusswott.
iRie Neuen Wege sind im letzten Jahr von starken Stürmen um-I tobt gewesen. Wir fassen das nicht als schlechtes Zeichen für

sie auf. Es ist die Wahrheit, die svlche Stürme erregt, nur sie.
Die starke Unruhe, die besonders unsere Aufsätze zum Zürcher Generalstreik

erregt haben, diese Unruhe, die nicht aufhören will, trotzdem wir
seit einem ganzen Vierteljahr nichts mehr über den Gegenstand
geschrieben haben, beweist uns deutlich, daß wir einen faulen Punkt
getroffen haben müssen. Wenn wir damit schweren Zorn auf uns geladen
haben, den Zorn aller Verteidiger des Bestehenden in Staat, Gesellschaft
und Kirche, darf uns dies nicht anfechten. Wann ist dergleichen ein
Beweis gegen die Güte und Wahrheit einer Sache gewesen?

Wir wollen nun auf das Ereignis und unsere Stellung dazu
nicht nochmals eingehen. Was Wesentliches darüber zu sagen war,
haben wir gesagt. Uns mit unsern Gegnern auseinanderzufetzen, haben
wir aufgegeben. Mit einer solchen Art von Gegnerschaft gibt es einfach

keine Verhandlung mehr.*) So begnüge ich mich denn mit der
Erklärung, daß ich, weun ich noch einmal in die gleiche Lage käme,
genau die gleiche Stellung einnähme. Das ist das Ergebnis langer
und ernster Besinnung und vielen inneren Kampfes. Ich würde
heute, fünf Monate nach jenem Ereignis, nach all dem Kampf, all

*) Der schlimmste der Angriffe ist mir leider erst vor kurzem bekannt geworden.
Er ist von dem zürcherischen Regierungsrat Mousson bei Anlaß der Generalstreikdebatte

des Zürcher Kantonsrats gegen mich gemacht worden, aber nicht im Kantonsrat
selbst, sondern in der „Neuen Zürcher-Zeitung". Ich mag, da seither zwei

Monate vergangen stnd, nicht näher darauf eingehen und erkläre bloß, daß ich die
Behauptungen des Herrn Regierungsrates als sachlich völlig unberechtigt und der Form
nach mehr als unschön aufs schärfste zurückweise, und stets bereit bin, ihre
Unrichtigkeit durch die Tatsachen zu belegen, falls das irgend nötig sein sollte.


	Glaube und Leben

