
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 12

Artikel: Gericht und Verheissung

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 471 —

«elicvi unci verdeksung.
R^s sind nicht äußere Gründe, die mich veranlassen, den Ausfüh-
>^ rungen Professor Ragaz' noch einige persönliche Eindrücke beizu-

fügen. Ein solch äußerer Grund wäre höchstens, daß ich der
Eröffnungssitzung beiwohnte, die schon einen sehr ernsten nnd ergreifenden

Charakter hatte, während Ragaz die späteren Verhandlungen
(am Montag) verfolgen konnte, was mir nicht möglich war.

Ganz andere, innere Gründe veranlassen mich, einige Worte
über den Kongreß zu schreiben: das Gefühl, daß es nicht überflüssig
ist, wenn unsern Lesern von zwei Seiten etwas über die Bedeutung
dieses Tages mitgeteilt wird, wenn von zwei Seiten durch ein
unmittelbares, persönliches Zeugnis gesagt wird, was dieser Tag gewesen
ist. Vielleicht werden unsere zwei Berichte so, wie sie sind, ganz
unabhängig von einander entstanden, unsere Leser etwas von der
Bedeutung dieser Stunde erleben lassen, anch — oder gerade — wenn
sie ähnliche Eindrücke wiedergeben sollten. In welch bescheidenem Maß
sie dies nur vermögen, empfindet man am peinlichsten, wenn man
sich bemüht, das, was seit jener grvßen Stunde in der Seele
nachzittert, aufs Papier zu bringen.

Es mar eine große, ergreifende Stunde; einzigartig ist ihre
Bedeutung in der Geschichte. Ich will hier nicht zu sagen versuchen,
was sie im einzelnen zn bedeuten hat, und was sie praktisch geleistet
hat. Warum ich sie für groß halte, zeige ich am besten, indem ich
fo einfach als möglich sage, wie mir ihre Größe aufging.

Wir missen, daß die großen Stunden der Geschichte eine ganz
eigentümliche Legitimation haben. Sie müssen zugleich ein Gericht und
eine Verheißung sein. Keine dieser Stunden, die nicht in irgend einer
Weise Bankrotterklärung einer Welt, Anfang einer neuen Welt wäre.
Wir wissen es. Wir wissen auch, daß unsere ganze Zeit diesen
Charakter an fich trägt, daß sie entwertet nnd neu schafft. Aber das
Wissen muß zum Erlebnis werden, wenn der Mensch mit ganzer
Seele seine Kraft in den Dienst einer ringenden Zeit stellen soll.

Ein folches Erlebnis ist der Kongreß vielen gewesen. Vielen
ein Bruch mit dem bisherigen und damit der Beginn einer neuen,
weiteren Orientierung *).

Das Gericht blieb einem nicht erspart. ..Stirb und werde,"
heißt es an den großen Wendepunkten der Geschichte. Schmerzlich,
vielleicht so deutlich wie noch nie haben andere und ich es empfunden,
wie wir — wir Christen vor allen — mit einer ganzen Zeit sterben
müssen, um zu werden. Und zwar, daß wir es um so mehr müssen,
je höher unser Ziel ist. Anch, ja gerade, wenn dieses Ziel nicht mit
äußeren, politischen und sozialen Formen zusammenfällt, sondern mächtig

*) Ein Pfarrer schreibt mir, es sei für ihn eine Offenbarung gewesen. Ein
Freund sagte mir, es sei das Größte, was er erlebt.



— 472 —

über alles bestehende, werdende, nach zu verwirklichende hinausragt.
Mit einer ganzen Welt müssen wir sterben, damit das ganz Große,
das wir in dcr Seele tragen, nicht schmählich von einer ganzen Welt
zertreten und verhöhnt werde.

Ich muß hier jedem Mißverständnis vorbeugen. Es waren nicht
äußere Momente — etwa heftige Angriffe der Redner auf unsere
Kultur, welche dieses Gefühl hervorriefen. Es entsprang einer ganz
andern, einer inneru Notwendigkeit. Ich habe sozialistische und
anarchistische Brandreden gegen Kirche, christliche Kultur und Christentum

gehört, die mich völlig kalt ließen. Und in Basel herrschte ein

würdiger, vornehmer Ton. Kein Gefühl dcr Spannung. Vermeiden
alles dessen, was, ohne der Aufrichtigkeit zu dienen, nur verletzt.
Ein einzigartiges Entgegenkommen von feiten der Behörden, auch der
kirchlichen, und ein freudiges, dankbares Anerkennen dieses Entgegenkommens.

Aeußerlich also keine Spannung, im Gegenteil, das Gefühl,
daß das, ivas hier erstrebt und angebahnt wird, anf weite
Sympathien zn rechnen hat. Anderswoher kam die Ueberzeugung, daß solche
Stunden eine Art Gericht sind. Feurig, aber ernst, würdig hat an
diesem Kongreß die Arbeiterbewegung ihre Sache vertreten. Ich sage:
die Arbeiterbewegung. Denn sie stand an diesem Tag hinter ihren
Rednern, und ihre Vertreter konnten nur darum so ergreifend wirken,
weil in ihnen die Kraft, die große revolutionäre Seele der ganzen
Bewegung lebte. So trat an diesem Tag fest,' geschlossen, inmitten
nnserer Welt die neue Welt auf, die sich im Gegensatz zn ihr gebildet
hat, und ihr Auftreten war ein Gericht. Darum haben es auch die
Vertreter der Arbeiterbewegung vermocht, dem Jahrhundert den Spiegel
vorzuhalten, wie wir es nicht mehr gewöhnt sind. Meistens wiesen
ste schlicht, ohue Phrase, auf die Tatsachen hin. Je schlichter und
einfacher ste sprachen, desto mehr wirkten sie,*) Sie wiesen auf die

Tatsachen hin. Die Tatsachen, das waren unsere heutige Kultur und
ihre Not, ihre Unfähigkeit, stch groß zu orientieren und hohe Ziele
mit vereinten Kräften zn erreichen. Und dann wiesen sie anf das hin,
was ste vertraten. Sie standen da als Verkörperung der organisierten
Massen, die nun etwas anderes wollen nnd entschlossen stnd, es zn
erreichen. Sie traten auf als Menschen, die keine besondern Prädikate
beanspruchen. Aber gerade darum trat, was ihnen die Wucht einer
großen Tatsache verleiht, so stark hervor. Die schlichte menschliche
Hülle ist — das spürt man hier — nur die Form eines gewaltigen
Gedankens. Der Mensch ist hier Träger einer starken, im wahren
und besten Sinn revolutionären Energie, die ihn ganz und gar ergreift
und hinreißt, über das kleinlich Menschliche, über Hindernisse, über
Niederlagen hinweg. Es war, wie wenn einem ein neuer Sinn für
Größe aufginge, als Gestalten wie Bebel, Anseele, Greulich, Keir Hardie

*) Wie viel ergreifender waren zum Beispiel die einfachen Worte Greulichs
und Keir Hardies als der akademische Revolutionarismus Jaurös'.



473 —

Rednerbühne und Kanzel bestiegen und hier, zitternd vor der Größe
dessen, was aus ihnen sprach, und vor dem Gefühl der Verantwortung,
die sie in dieser Stunde trugen, den Willen des Proletariats kundgaben,
eine Stellung einzunehmen, die der Tragik der Zeit entspricht.

Gericht und Verheißung. Erschütternd war das Gericht.
Aber je radikaler es vollzogen, und je tiefer es als Notwendigkeit
empfunden wurde, um fo mehr wurde es zur Verheißung, zur tragischen
Läuterung und Erhebung. Es führte zur lebendigen Ueberzeugung,
daß inmitten der ganzen modernen Not, inmitten der Schmach der
modernen Welt etwas Nenes, Großes heranwächst, etwas, dem die

Zukunft gehört — trotz allem. Manchem ist während dieser Tage
viel gestorben und viel geschwunden. Viel naiver Optimismus, viel
gemütliche, behagliche Weltbetrachtung, viel Glaube an bestehende Mächte
und Ordnungen und an die Möglichkeit, die modernen Konflikte ohne
Bruch und Krise, ohne das Aufbieten aller Kräfte zn lösen. Vielen
starb der Glaube an eine ganze Weltordnung. Aber vielen ward dafür
etwas, das sie reichlich entschädigte. Ja, ob nicht denen, die das
meiste verloren, auch am reichlichsten entgolten wurde?

Wir leben in einer Zeit, die völlig desorientiert ist, unfähig,
sich hohe Ziele zu stecken nnd mit allen Kräften danach zu streben.
Man möchte sich fragen, ob es je eine Zeit gegeben hat, die mit solch

roher Gewalt falsche Ziele verfolgt hat. Die moderne Kultur, dieses

Gemisch von Unfähigkeit und Brutalität, verfügt über starke Machtmittel.

Es scheint, als wolle sie auch in der Zukunft die Menschheit
zwingen, ihren falschen Idealen zu dienen.

Aber in ihrer Mitte erhebt sich — nicht ein schwächlicher
rhetorischer Protest, sondern ein mächtiger revolutionärer Wille, wie ihn
die Geschichte in dieser Art nvch nie gesehen hat. Dieser Wille
verlangt Herrenrechte in der modernen Kultur. Er will, daß es anders
werde und traut fich die Kraft zu, fich durchzusetzen. Jetzt vielleicht
noch nicht. Später um so sicherer. Es ist lächerlich, im Basler
Protest nur eine rhetorische Kundgebung sehen zu wollen gegen etwas,
das man nicht hindern kann. Er ist mehr als Protest; er ift der
Beginn einer ganz großen Aktion; er ist Programm, aber Programm
einer Bewegung, die ihr Programm einmal mit der Tat legitimieren
kann. Hier heißt es nicht: „Leicht beieinander wohnen die Gedanken,"
sondern: „Im Anfang war die Tat." Noch nie vielleicht ist es so

wahr gewesen, daß sich das Proletariat als die Macht erfaßt, welche
an die große Wiederaufnahme und Neugestaltung der Kulturprobleme,
nach der die ganze moderne Welt dürstet, treten soll. So bricht cs
ein — im Zeichen des Friedens — in nnsere christliche Kultur, in die
Kultur, die die Forderungen des Christentums zu Boden tritt und es

fertig gebracht hat, die Gebote der Bergpredigt mit Maschinengewehren
und Kruppgeschützen in Einklang zu bringen. Es bricht ein und will
sie sprengen, um ein Ideal zu verwirklichen, das — svlche Zeiten
lenken den Blick auf die Hauptsache und wischen Detailfragen weg,



— 474 —

wie der Sturm die kleinen Wolken — Forderungen verwirklichen
will, welche die christliche Kultur nicht aus dem Reich der Idee
herauszuheben vermochte. Friede nicht als Ideal, sondern als
Wirklichkeit. Nichtige Ziele statt falschen Idealen. Ein^ klarer, großer
Wille, bewußtes Handeln nach großen Gesichtspunkten^ statt
Massensuggestion und Verblendung. Und alles nicht Traum und Utopie,
sondern auf die größte reale Macht gestützt, die die Welt heute besitzt,

auf die junge, revolutionäre Kraft des Proletariats.
So fehlte neben dem Gericht die Verheißung nicht. Eine^Verheißung,

die uns über die jetzige Krise, ja, über das völlige Scheitern
der jetzigen Bestrebungen hinwegtragen kann. Einem so starken
Enthusiasmus für Wahrheit und Recht, dem so starken Willen, einmal gegen
die ganze machtvolle Welt der organisierten Roheit und Gewalt in die

Schranken zu treten, ist zu trauen. Mißtrauen und Pesfimismus sind
hier nicht am Platze. Was wird aus der heutigen Krise hervorgehen?
Wie wird sie gelöst werden? Werden wir den Weltbrand haben
oder wird sich die heutige europäische Politik, dieses Gemisch vou
Unfähigkeit und Roheit, von Kompromissen und heftigem Dreinfahren
als unfähig erweisen, die Krise radikal zu lösen — wer weiß es? Wie
lange werden wir noch, auch wenn die jetzige Krise friedlich gelöst
werden sollte, unter der furchtbaren Spannung zu leiden Huben,
die davon kommt, daß die moderne Menschheit im Bann vvn falschen,

zum Teil dämonischen Mächten steht? Eins wissen wir, esIgibt eine

Macht, die rasch anwächst, nnd, was noch viel mehr heißen will, nicht
nur zum Bewußtsein ihrer Kraft, sondern immer mehr zum Gefühl
ihrer Verantwortung erwacht. Wenn die Lage so gespannt und ernst
ist, wie heute, dann, gerade dann, hat man mit diesem
Verantwortungsgefühl zu rechnen; dann wird es ein welthistorischer Faktor.
Es ist möglich, daß diesmal das Eingreifen der Arbeiterbewegung
überflüssig wird, es mag hundertmal wahr fein,^daß «^Sozialdemokratie

jetzt nicht imstande wäre, einen Völkerkrieg zu verhüten. Wie
viel größer und bedeutender ist aber, was diesen Tagen ihr besonderes
Gepräge verleiht. Es handelt sich um so viel mehr als Balkankrise
und Verhütung eines Weltkrieges bei Anlaß!derz Balkankrise. Es
handelt sich darum, daß die Arbeiterbewegung vollständig entschlossen
ist, mit vereinten Kräften, und mit Aufbietung aller Mittel Zustände
unmöglich zu machen, wie sie nun herrschen, und wie sie jeden, der
unsere jämmerliche Weltpolitik von einem höheren.Standpunkte
betrachtet, für unerträglich halten muß. Der Basler Kongreß ist im
Grund die Uebernahme einer ungeheuren welthistorischen
Verantwortung durch die Arbeiterbewegung. Der Geist, der sie dabei
beseelte, die Macht, die man hier spürte, sind die besten Zeugen, daß
es sich nicht um Worte, sondern um eine Tat handelt.

So lautet für viele die Verheißung: Wir können an die
Möglichkeit glauben, daß diese Kultur der falschen Ziele, der Hast, des

Fiebers, dcr Unsicherheit und der Not, einmal überwunden werde.



— 475 ^
Es ist möglich, daß an Stelle einer Stimmung, die jeden Augenblick
zum Weltkrieg mit all feinen Greueln führen kann, einmal ein großer,
energischer Gesamtwille die Seele der Menschheit werde. Ich habe
seit dem Kongreß manchen gesehen, der sonst skeptisch, mißtrauisch
gesinnt ist, dem aber das machtvolle Auftreten der Sozialdemokratie
an diesem Tage an die Möglichkeit, eine ganz andere Welt zu sehen,
glauben ließ.

Das war cs, was so viele erschütterte und erhob. Dieses
energische Auftreten räumte mit manchem auf; aber es weckte wieder Kräfte,
deren sich manche nicht bewußt waren. Es war ein so feuriger Appell
an alles, was aus unserer Welt sich nach etwas Höherem sehnt, daß
es für manchen — ich kann hier viele Zeugnisse anführen — einen
Wendepunkt bedeutete. Aus der völligen Verschiebung der Ansichten,
der Auffafsungsart, die mancher an diesem Tag erlebte, ergab sich die
Möglichkeit einer ganz neuen Orientierung. Die Geschichte hat in
diesen Tagen eine größere Umwertung vollzogen, als sie es oft in
ganzen Perioden tut. Rasch eilte sie über Dogmen, Ansichten,
Bekenntnisse hinweg und eröffnete einen weiten Horizont. Ueber
Ansichten und Vorurteile hinweg, die im täglichen Leben unüberwindliche
Hemmnisse bilden, wurde man auf ein großes, neues Gebiet getragen,
anf dem die lebendigen Kräfte der Zeit sich ungestört einander nähern
und mit einander arbeiten können. Wohl nur wenige der Anwesenden
dachten während der Verhandlungen an das, was sie in Glauben
und Ansichten von der Sozialdemokratie trennt. Der große Zug
trug sie darüber hinweg. Noch jetzt wäre es kleinlich davon zu reden.
Viel zahlreicher waren auf alle Fälle die Christen, die in dem ernsten
Geist dieser Tage, in dem feurigen Protest gegen brutale Gewalt, in
dem Willen, den Kampf gegen das Böse aufzunehmen, etwas erkannten,

das auch die Seele ihres Lebens ist oder sein sollte.
Zart und würdig wurde vvn der Sozialdemokratie einem Christentum

tiefe Ehrfurcht bezeugt, welches zur Welt und ihrer Not die

Stellung einnimmt, die dem echten Geist seines Schöpfers entspricht.
So wurde schließlich die Verheißung zu einer Art Vision. Zur

Vision einer Christenheit die nen erwacht und im großen Stil den
Kampf mit allen widergöttlichen Mächten aufnimmt, deren Bann so
schwer auf dem heutigen Geschlecht lastet. Einer Christenheit, die,
gerade weil sie sich an der höchsten überirdischen Realität ihre Kraft
holt, nicht mehr an der Peripherie, sondern im Zentrum der irdischen
Kämpfe steht. Die, weil Gott ihre Seele ist, die Welt zurückerobert.
Ihr gegenüber die machtvolle soziale Bewegung unserer Tage, der ein
hohes, großes Christentum durch seine ganze Haltung wieder Achtung
vor der größten revolutionären Realität einflößt, die die Welt je
gesehen hat und je sehen wird. Ein Sozialismus, den das Leben und
die Haltung der Bekenner der Religion vor die Frage stellt, ob nicht
ans der Religion die stärksten Impulse und die reinsten Motive
hervorgehen. Eine Kultur, in der das Christentnm unterdrückt, gelähmt,



— 476 -
nur ein schwaches Ferment ist, ist heute in der Zersetzung und
Auflösung begriffen. Wie die neue Welt entsteht, dürfen wir hoffen, daß
das Christentum in seiner erhabenen Größe ganz anders? als bisher
die Seele dieser Welt werden kann. Besonders ivenn esAjetzt erwacht.

Vision, Traum wird man sagen. Der Basler Kongreß ist ein Beweis
dafür, daß es einen Tag geben könnte, da dieser Traumleinmal realer
würde als die traurige Welt, welche unsere Realpolitiker für die einzige
und einzig mögliche halten. I. Matthieu.

glaube uns Heven.

»HHan begegnet häufig der Meinung, der Glnnbe könne vor dem

» Forum der Vernunft nicht mehr bestehen. Ich habe diese
> « « Frage an anderer Stelle schon ziemlich eingehend besprochen
und den Nachweis zu erbringen versucht, daß der Glaube nicht selten
auf eben fo sicherer Basis ruhe wie das Wisfen, zu dem er, irrtümlicherweise

und mangels Kenntnis der Zusammenhänge, in Gegensatz
gestellt wird.

Einige Knoten aus diesem Gedankenknäuel möchte ich aber hier
zu löseit versucheu.

Doch vor allem geben wir nns eine primäre Definition von
Glaube und Wissen; denn jede mißverstandene Terminologie gibt neuen
Irrtümern Raum. Das Wissen stellen wir uns vor als ein
Feststehendes, in scharfen Konturen gehaltenes; der Glaube aber ist uns
ein unklares Nebelgebilde. Verstand nnd Gefühl stehen einander als
Rivaleu gegenüber. Was wäre aber dem Menschen alles Wissen nütze
ohne die Gefühle der Freundschaft, des Vertrauens, der Solidarität!
Wie inhaltsleer wäre sein Leben! Nicht kalten Verstand allein braucht
der Mensch, er muß Ideale haben, an die er glauben kann. Meinst
du nun, der Glaube habe nicht auch seine Ursachen und Gründe?
Alles was ist, hat feine Ursachen. Der Glaube sowohl ivie das Wissen,
beide haben ihre Unterlagen. Die größte Sicherheit des Wissens ist
vielfach nur subjektiv. Der Gläubige kann seines Glaubens ebenso
sicher sein wie der Wissende seines Wissens, was nicht hindert, daß
beide im Irrtum sein können, daß ihr Wissen und Glauben von besserer
Erkenntnis korrigiert werden. Alt gewordene Wiffensdogmen werden
verdrängt durch neue, dem Wissensstände besser entsprechende. Nichts
ist beständig als der Wechsel. Für die Wissenschaft liegt also kein
berechtigter Grund vor. über den Glauben vornehm die Nase zu rümpfen.
Haben wir aber einen Prüfstein, eine These auf ihre Richtigkeit zu
prüfen? Ich meine, wenn wir auf verschiedenen Wegen zu demselben
Resultat gelangen, so wird das der bestmögliche Beweis für die Richtigkeit

der These sein. Wo der Glaube und das Wissen Differenzen auf-


	Gericht und Verheissung

