
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 12

Artikel: Stärke uns den Glauben!

Autor: Pfister, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5S

Stärke un; Sen glaube»!
Text: Lukas 17,5: Und die Apostel

sprachen zu dein Herrn: Stärke uns den
Glauben!

Liebe Zuhörer!

drängt mich, mit einem persönlichen Bekenntnis meine Predigt
einzuleiten. Es fällt mir nicht leicht, in dieser Stunde zu reden.
Als Unfertiger stehe ich vor Unfertigen, als Suchender vor Suchenden.

Und wenn ich jetzt — so wie es mir gegeben ist und wie ichs erfahren
habe — einige Lichter werfe auf den Weg, der zum Finden, zum
Besitz eines höhern Lebens führt, so möchte ich damit nicht euren Fuß
auf diesen Weg zwingen. Wohl aber darf ich hoffen uud wünschen,
daß ihr aus diesem Gottesdienste heimgehen werdet mit der Sehnsucht
im Herzen, weiter zu suchen und zu ringen nach der Lösung der
tiefsten Fragen, die uns bewegen. Eine Sehnsucht aber soll das sein,
nicht schwankend und tastend, sondern in sich tragend die Verheißung
der Erfüllung und des Findens.

Wonach streben wir denn? Was suchen wir? Wir alle streben
nach Höhe, wir alle suchen ein Ziel, das über uns liegt und das
zugleich als verlangendes Heimweh in nns schlummert. Wenn wir
nicht platte Genußmenschen, blasierte Philister sind, fchaueu wir empor
aus den Niederungen, aus dem Gewöhnlichen und Gemeinen, aus dem,
ivas wir sind, zu dem, was wir sein sollen. Dieser Zng aus der
Wirklichkeit zum Ideal beseelt jeden geistig gesunden Menschen, dessen

Bestes noch nicht verdorben ist.
Wills Gott, sind mir sehnsüchtig Steigende nach einer freien Höhe,

nach einem starken Glück. Jenem Jüngling in Nietzsches Zarathustra
gleich, der hoch über Erdentiefen emporklimmt, dessen „Seele nach den
Sternen dürstet".

*) Es folgt hier eine akademische Predigt, die im letzten Sommer in Bern
gehalten worden ist. Der Tatsache, daß diese Predigt an Studenten gerichtet
war, möge der Leser Rechnung tragen.



458 —

Auf die verschiedenste Weife kann dieser Drang aufwärts, diese

Begeisterungsfähigkeit und Sehnsuchtskraft bei den einzelnen fich äußern.
Der eine schwärmt in unklarem Idealismus für den Uebermenschen.
Ein anderer glaubt in modernen Schlagwörtern und Gedankenfündlein
fein geheimes Sehnen stillen zu können. Ein dritter schafft seinem
Verlangen nach Höhe einen positiven Inhalt in der Hingabe an eine
ideale Sache, seis wissenschaftliche Arbeit oder soziales Wirken, seis die

Devise einer Stndentenverbindung vder der Kampf gegen den Alkoholismus.
Nur das Unreine und Gemeine, nur die Niederungen und Plattheiten
werden von dieser Sehnsucht instinktiv abgestoßen.

Schon diesen Idealismus, der in jedem
unverdorbenen Menschen rege ist, nenne ich Glauben. Der Glaube
ists, den man von uns allen soll verlangen können. Glaube als innere
Empfänglichkeit für alles Wahre, Schöne, Gute. Glaube als Fähigkeit,
vom wahrhaft Großen und Erhabenen bezwungen zu werden. Glaube
als Verlangen nach Höhe, als Heimweh vom Seienden zum
Seinsollenden. Glaube als ein Dürsten der Seele nach den Sternen. Glaube
als Gegensatz zur achselzuckenden Blasiertheit, als Gegensatz zum plumpen,
selbstbewußten Fertigscin, als Gegensatz zur Philistergemütlichkeit, zum
Wohlbehagen der Vielen.

Dieser heilige Glaube des sehnenden, suchenden Menschen ist
allerdings etwas Unklares. Ihm fehlen die gereinigten Begriffe. Das
Widerspruchvollste knun diesen Glauben anflodern machen. Aber eben
dies ist seine Größe, daß er noch nicht vom Intellektualismus
verdorben ist, daß fertige Theorie, zergliedernde Kritik ihn noch nicht
gelähmt haben. Dieser ursprüngliche Drang der Menschenseele gleicht
dem stürzenden, tosenden Bergbach und nicht der künstlichen Wasserleitung.

Aus verborgenen Tiefen steigt er auf, der Quelle gleich. Ein
Kind ist er, das mit hellen, verlangenden Augen in die Welt fchant.

Meine Freunde! Bewahren wir uns diese Art zu glauben.
Und wenn einer unter uns an dem Glanben der christlichen Religion
irre geworden ist, er ist trotzdem nicht ferne vom Reiche Gottes, wenn
die Sehnsucht nach Höhe noch in ihm lebt. Und sollte gar das Gemeine
in unserem Leben eine Macht geworden fein und unfer Bestes verschüttet
habeu, wie Steintrümmer eine Quelle verschütten können, verzweifeln
wir nicht. Solange wir die Quelle noch rauschen hören, solange
Sehnsucht und Heimweh noch in uns find, ist auch Glaube noch in
nns. Hüten wir uns nur vor einem, vor dem völligen Ersterben dieser
elementaren Aufwärtsbewegung. Steht diese still, dann tritt der Tod
ein. der Tod der Seele. Aus solchem Tode kann kein Leben erstehen.
Geht dieses ursprüngliche Sehnen nach Höhe verloren, dann ist auch
das erfolgreichste Leben durchweht vom Hauche des Todes.

Bis jetzt habe ich den Glauben beschrieben als persönliche
Gesamt st immung — wenn ichs so nennen darf. Diese erste

Stuse des Glaubens, das unbestimmte Verlangen nach Höhe,
vermag jedoch nicht auf die Lauge uns zu befriedigen. Ja, es drängt



— 459 -
förmlich darnach, aus einer bloßen Stimmung zu einer festen
Ueberzeugung zu werden, es will, es muß irgendwie und irgendwo
sich verankern. Eine unklare Begeisterung für alles Wahre, Schöne,
Gute hält nicht allzulauge Stand. In den Stürmen und Kämpfen
des Lebens zerflattert sie, Sie ist wohl der erste Schritt, dem aber
der zweite folgen muß.

Die allgemeine Religiösität muß zur sichern religiösen Erfahrung
werden, die einen Grnnd und ein scharfumrissenes Ziel hat. Die vage,
zur Höhe strebende Lebensstimmuug muß zur unerschütterlichen Lebenskraft

sich emporgeftalten. Das unsichere Zugeständnis: „ich habe
Glauben" muß ausreifen zum jubelnden Bekenntnis: „ich habe einen
bestimmten Glauben; er gleicht dem Strom, der aus einer Quelle
fließt und dem Meere zuströmt." Das ideale Ahnen, Suchen und
Begeistertsein svllte schließlich sich zusammenfassen lasten in dem
sieghaften Ruf: „ich weiß, an wen ich glaube."

Fürchtet uicht, meine Freunde, daß ich jetzt in abstrakt-theologisches
Reden hineingerate. Ich möchte nicht vom rauschenden Leben in trockene
Lehre euch hineinführen. Es ist doch sicherlich ganz aus der harten
Praxis herausgesprochen, wenn ich an uns alle die Frage richte:
Steigt nicht immer wieder aus allem Suchen und Sehuen, mitten
ans der Tagesarbcit ein Problem vor uns auf, das uns keine Ruhe
läßt, das zu löseu wir uns gezwungen fühlen, das Problem
unseres eigenen ich. Und im Kampf um dieses Problem muß uns
der Glaube aus einer persönlichen Gesamtstimmung zu einer
festgegründeten Ueberzeugung werden. Der jugendliche Idealismus
muß sowohl religiös als ethisch sich vertiefen. Diese
Vorgänge möchte ich euch zeigen.

Wenn ivir vom Lärm, von den Strömungen und Schlagwörtern
der uns umgebendeu Welt uuser Auge eiuivürts richten in nnser Selbst,
so gewahren und erleben wir schmerzlich einen tiefen Mangel. Wir
fühlen mit unheimlicher Wucht die Unsicherheit unserer
geistigen und leiblichen Persönlichkeit den oft so vernunftwidrig
scheinenden Tatsachen der Welt gegenüber. Wir sehnen uns nach
einem Geborgensein, nach dem Erlebnis einer Liebe, die
uns trägt, die unser geistiges Sein hindurchrettet durch alle Widerstände

und Gefahren. Wir möchten unser besseres Selbst verankert
wissen in einem „höheren Selbst", das wir Gott nennen. Wir möchten
nnser Sehnen nach Höhe verstanden wissen als das Wirken eines
allumfassenden Geisteslebens, das der ganzen Weltwirklichkcit Sinn,
Grnnd und Ziel ist. Nur sv hätten wir die Gewähr, daß unser
Ringen um die höchsten Güter nicht Täuschung, Illusion, sondern der
eigentliche Zweck unseres Daseins ist.

Wir müssen also aus der Erschütterung über die Hilflosigkeit
unseres eigenen ich znr Gewißheit uns emporkämpfen, daß unser
Leben von einem Alleben umschlossen ist, daß unser Verlangen nach
Höhe geweckt und zum Siege geführt wird von ihm, dcr uns fühlbar



— 460 —

nahe ist, vvn Gvtt. Nur durch diese Ueberzeugung bekommt die

Anfwärtsbewegung nnserer Seele eine Quelle, aus der sie fließt und
ein Meer, dem sie znströmt. Quelle uud Meer ist der lebendige Gott.
Erst dann können wir ruhig werden, mit sicherer Kraft und festem

Schritt unsere Straße aufwärts gehen, wenn wir wissen: wir sind
Geführte, die tragende Kraft der Welt und unseres eigenen armen
Lebens ist Liebe.

Meine Zuhörer! So vertieft sich der unklare Idealismus
religiös zum Gottvertrauen, das unserem Streben nnd Sehnen Grund
uud Ziel setzt, Sinn und Bedeutung gibt.

Aber auch ethisch ebenfalls aus dem Problem unseres
ich heraus, soll unser Verlangen nach Höhe sich vertiefen
und klären. Denn im Blick auf uns und unser Leben muß —
neben der Erfahrung der Unsicherheit — eiue weitere Tatsache zentnerschwer

uus auf die Seele drücken: Die Tatsache unserer sittlichen
Ohnmacht. Wir mögen zwar unser Streben in Gott verankern und
in unserm Kämpfen von den guten Geistern Gottes uns umgeben
wissen. Die große Frage aber heißt: Werdeu wir das Ziel erreichen?
Werden wir nicht bald flügellahm werden und wieder zurücksinken ins
Niedere und Gemeine?

Ich sage das eine Wort: Sünde. Ein Wort, das unmodern
klingt, das uns aber doch vor Scham erröten macht, wenn wir des

eigenen Fehlens und Fallens gedenken. — Ich sage: Verachten sollten
wir uns. Das ist wieder unmodern in einer Zeit, da die Losung
heißt: Bleibe dir selber treu! Freunde, um seinem höhern Selbst
treu zu bleiben, muß man sein niederes Selbst verachten können.

Wie heißt es doch in Nietzsches Zarathustra? „Was ist das
Größte, das ihr erleben könnt? Das ist die Stunde der großen
Verachtung. Die Stunde, in dcr ench auch euer Glück zum Ekel wird,
nnd ebenso eure Vernunft nnd eure Tugend. Die Stunde, wo ihr
sagt: „Was liegt an meinem Glücke! Es ist Armut und Schmutz und
erbärmliches Behagen." Die Stunde, wo ihr sagt: „Was liegt an
meiner Vernunft! Sie ist Armut und Schmutz und erbärmliches
Behagen." Die Stunde, wv ihr sagt: „Was liegt an meiner Tugend!
Wie müde bin ich meines Guten und meines Bösen! Alles das ist
Armut und Schmutz uud erbärmliches Behagen."

Ich meine, das ist für uns junge Männer die nvtwendigste
Entwicklung unseres Glaubens, daß er aus einer blvßen
Stimmung und Begeisternng für alles Hohe nnd Edle
ein Kampf werde gegen uns selber, ein Kampf gegen alle
niederziehenden Mächte in uns, ein Krieg des „Helden in unserer
Brust" gegen die trüben Gewalten, die auch in uus sind. Zu diesem
Kampfe sind wir aber erst dann fähig, wenn wir die „Stunde der
großen Verachtung" erlebt Huben und täglich von Neuem diese
Verachtung durchkosten. Ein Kampf wird das sein, nicht aus eigener
Kraft geführt, sondern gekämpft und geleitet vvn dem sieghaften Ver-



— 461 —

trauen: Ich bin ein Geführter. In Gott verankert, gegen die Welt
in uns und um uns — und so für Gottes Reich — streiten, das ist
Glaube.

So gestaltet die tiefe Erkenntnis unseres ich mit seiner
Hilflosigkeit einerseits, mit seinen Niederlagen anderseits den Glauben
nm. Er wird aus einem unsicher« Sehnen nach Höhe zu einem
festen, sichern Ringen nach höchstem Ziele. Ein Ringen, das im
Vertraueu auf Gott den Sieg schon in sich trügt. Ein Ziel, das immer
ivieder in unserer Seele aufleuchtet.

Ein Ziel aber auch, das wir nicht bloß in der eigenen Brust
tragen, sondern das klar umrissen und in unnachahmlichem
Lichte in dem Manne uns entgegentritt, dcr uns zuruft:
„Ihr sollt vollkommen sein, gleichwie euer Vater im Himmel
vollkommen ist." Darf ich aus persönlicher Erfahrung etwas sagen?
In all' meinen Irrwegen und Zweifeln habe ich doch nie das fast
instinktive Gefühl verloren, daß in Jesus das Vollkommene erschienen
ist. Werde ich irre an bisher geltenden Wahrheiten, dann rnft in mir
eine Stimme: Er ist die Wahrheit! Habe ich den rechten Weg
verloren, dann weiß ich es: Er ist der Weg! Und so oft ich schmerzlich
empfand, daß mein Leben einem trüben Gelebtwerden glich, erfaßte
mich auch das Heimweh uach ihm, der das Leben ist.

Seht, alles, was wir bis jetzt gesagt haben über das Werden
und Wachsen des Glaubens, es entbehrt der herrlichen Krönung und
Vollendung, wenn es nicht mit der Person Jesu zusammengeschlossen

wird. Sein Schauen und Steigen nach Höhe gibt uns
erst die volle Gewähr, daß unser Schauen und Steigen nach Höhe
Verheißung hat. Sein Sichgeborgenwissen in des Vaters Hand
verbürgt es uns, daß unsere Erfahrung, Geführte zu fein, nicht eitel
Wahn ist. Sein Kampf gegen die finsteren Mächte von unten offenbart

es uns, welches unsere größten Feinde sind, und gibt uns
zugleich die Gewißheit, daß wir über sie siegen werden. Alles was
wir ohne ihn an Glauben und sittlicher Leistung zustande bringen,
wir tragen es zu ihm mit der Bitte: „Herr, stärke uns den Glauben!
Kläre ihn, vollende ihn, vertiefe ihn; mach' unfer Suchen zum Finden,
unser Streben zum seligen Besitz, unser Ahnen zur Gewißheit!"

Unser Glaube, meine Zuhörer, braucht kein kirchlich korrekter,
kein begrifflich gereinigter Theologenglaube zu sein. Er ist am größten
und siegreichsten, wenn er zur starken, treuen Nachfolge in Jefu Spur
geworden ist.

Darf ich noch einmal mit Zarathustra kommen? Dieser Prophet
des Uebermenschen sagt zu seinen Jüngern: „Ihr seid meine Gläubigen?
Aber was liegt an allen Gläubigen? Ihr hattet euch noch nicht gesucht,
da fandet ihr mich. So tun alle Gläubigen; darum ist es fo wenig
mit allem Glauben "



— 462 —

Meine Freunde! Auf Jesus und seine Nachfolger angewendet,
ist diese Anschauung grundfalsch. Wir suchen Jesum, weil wir uns
selber finden möchten. Finden wir ihn, dann finden wir uns. In
der Gemeinschaft mit ihm stoßen wir auf die Quelleu unseres Lebens.
Amen! B, Pfister.

Meile aul LrSen.
LlntKöcke vom Weaenzüongress der Internationale in Lasel.

I.

H Don hier und heute geht eine neue Epoche der Weltgeschichte aus,
und ihr könnt sagen, ihr seid dabei gewesen." Es war am Abend
nach der Schlacht bei Valmy (20. September 1792) im Feldzng

der verbündeten Monarchen gegen das junge republikanische Frankreich,
als Goethe im Kreise der Kameraden dies vielwiederholte weissagende
Wort sprach. Was war geschehen? Nichts Besonderes, nichts Großes,
Entscheidendes: eine fruchtlose Kanonade, ein Mißerfolg des Heeres,
das der Herzog von Braunschweig nach dem königsmörderischen Paris
führen wollte — aber in diesem äußerlich nicht so wichtigen Ereignis
schaute ein Seherauge eine Wendung der Weltgeschichte.

Leichter war es letzten Sonntag (24. November) in Basel, auf
solche Gedanken zu kommen; sie drängten sich sogar völlig auf, nicht
nur wegen der sich schon äußerlich darstellenden Größe des Ereignisses,
sondern vor allem wegen feiner Seltsamkeit, seiner Paradoxie. Da
eilen bange und zornig ob aufsteigendem furchtbaren Unheil für die
Welt von allen Enden Europas her Männer und Franen zusammen,
nicht nur um den Frieden zu verkündigen, sondern um den Frieden
zu fordern, Frieden zu fchaffen; es find nicht einzelne idealistische
Vorkämpfer der Friedenssache, sondern die Vertreter der aufsteigenden
Volksschichten der abendländischen Welt, also Menschen, hinter denen

Macht steht, wachsende Macht, es sind nicht christliche Priester und
Prediger, deren Beruf es ist (oder doch sein sollte!) den Frieden zu
verkündigen, sondern Weltleute, „Ungläubige", Politiker und Arbeiter
aus der Werkstätte — sie kommen den Frieden zu schaffen, den weder
Kirche noch Parlament, weder Papst noch Kaiser schaffen kann oder

will; inmitten einer Welt, die bereit ist, fich in Nationalhaß zu
zerfleischen, sind sie ein Reich von solchen, die fich als eine brüderliche
Gemeinschaft wissen, ein neues Reich. Wo ist solches in der
Geschichte schon dagewesen? Das ist wirklich etwas „Neues unter
der Sonne". Aber Wunderbareres noch war zu sehen: unmittelbar

unter der Münsterkanzel saßen, des kommenden Zuges harrend,
Bebel, Adler, Jaurès, Herv6 — der Sozialist, der Israelite, der

„Atheist", der Anarchist. Am Eingang des wundervollen gotischen


	Stärke uns den Glauben!

