
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 11

Artikel: Zum Problem der Kirche

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


435 —

zum Problem der Mede.
Reicht eine systematische Abhandlung ist im Folgenden beabsichtigt;

ich möchte bloß einige Gedanken zu der in unseren Spalten be-

gonnenen Diskussion beisteuern.
Von grundlegender Wichtigkeit ift, wie Herr Schindler (s. Nr. 5) uns

ans Herz legt, die Wahl des Gesichtspunktes, von dem aus wir das ganze
Problem behandeln sollen. Also nicht von irgend einem kulturellen,
sozialen, ästhetischen oder wissenschaftlichen Standpunkt aus follen wir
über den Wert der Kirche, ihre Reformbedürftigkeit und -Fähigkeit
oder Hoffnungslosigkeit urteilen. Es gibt nur einen zulässigen Maßstab

: ist sie ein brauchbares Gefäß für das, was Gott der Menschheit
anvertraut hat und ein tangliches Werkzeug für das, was er von
ihr fordert?

Pauli in feinem Buch: „Im Kampf mit dem Amt" und Hitz
in seiner Besprechung desselben (Neue Wege, 1911, Nr. 12) üben eine
rein religiöse Kritik. Aber sie gehen wesentlich aus von der Pfarrer-
fr age. Welche Schwierigkeiten, resp. Unmöglichkeiten ergeben sich

dem Pfarrer aus dem kirchlichen Dienst? Das ist das Problem, das
sie in den Vordergrund stellen, weil sie es unmittelbar in ihrer Person
durchlebt und durchgekämpft haben.

Die Konflikte, in welche das kirchliche Amt seinen Träger versetzt,
gehen in der Hauptsache auf drei große Gegensätze znrück.

Zuerst auf denjenigen zwischen dem Ideal der Unmittelbarkeit
und der reglementierten Berufspflicht. Wenn irgend

ein Lebensgebiet, so ist das religiöse Sache der innersten Empfindung
und alle Aeußerung in ihrer Echtheit und Kraft davon abhängig,
daß sie möglichst spontan hervorbricht. Wir spüren immer wieder,
daß unsere Rede am meisten Kraft hätte, wenn wir stets unter
dem dominierenden Eindruck der Situation, aus unbeabsichtigter^Er-
griffenheit heraus reden und unser Bestes und Innerstes geben könnten,
nicht so häufig Produkte der Studierstube vortragen müßten. Und
doch läßt es sich aus durchsichtigen Gründen nicht vermeiden, daß
wir unsere Tätigkeit nach der Uhr und dem Kalender richten, zu
vorher festgelegter Zeit religiös reden und, was noch schwerer ist,
beten müssen. Ueber jede Funktion sollte man die Ueberfchrift setzen

können: „Ich glaube, darum rede ich." Das ist aber ein Ding der
Unmöglichkeit.

Man kann freilich einwenden, daß auch die künstlerische Tätigkeit
unter demselben Fluch leidet. Auch sie ist ja ein Aenßern und
Darstellen innerster Empfindung; aber auch der Künstler kann stch nicht
darauf beschränken, bloß zu produzieren, wenn ihn der künstlerische
Enthusiasmus anpackt; auch er muß etwa arbeiten auf Kommando
und Bestellung; wenn dieser harte Zwang nicht gewesen wäre, so

wäre vielleicht die Menschheit um manches herrliche Kunstwerk ärmer



— 436 —

geblieben; auch in diesem Zwang liegt ein sittliches Moment. Dasselbe

läßt sich von der religiösen Tätigkeit sagen. Aber das hindert
nicht, daß der geschilderte Zwiespalt recht peinlich, ja tragisch werden
kann.

Der zweite Gegensatz ist derjenige zwischen Amtlichkeit und

Menschlichkeit. Der Pfarrer möchte einfach als Mensch zu Menschen
reden; aber er spürt, wie sich das Amt zwischen ihn und die, zu denen

er redet, einschiebt. Er fragt sich: würde ich das auch sagen, wenn
es nicht meines Amtes wäre? Es gibt ja noch Leute, die „an den

Pfarrer glauben", denen etwas mehr Eindruck macht, wenn es der

Pfarrer sagt. Aber möchten wir nicht anch hier lieber das Vertrauen
ganz persönlich genießen, statt bloß um des Amtes willen? Und auf
der andern Seite wächst täglich die Zahl derer, die allem, was wir
sagen und tun, nur schon deshalb Mißtrauen entgegenbringen, weil
sie denken: das tut der Pfarrer nur, weil er dazu angestellt ist. So
erscheint das Amt oft als Hindernis der Wirksamkeit.

Dazu kommt der dritte Konflikt, den uns namentlich Pauli mit
großer Anschaulichkeit vorführt und der auch Hitz vor Allem beschäftigt;
wir können ihn den Konflikt zwischen Wahrhaftigkeit und Liebe
nennen. Der Pfarrer möchte mit seinem religiösen Leben der
Gemeinde dienen und spürt, daß Gegensätze nicht nur des geistigen Lebens,
fondern auch des religiösen Niveaus bestehen, die eine Verständigung
und einen innern Kontakt erschweren. Dem Studenten erscheint meist
der Gegensatz zwischen seinen historisch-kritischen Erkenntnissen und der
traditionellen Gläubigkeit dcr Gemeinde am schwersten. Derselbe kann
auch gelegentlich dem Gewissen recht zu schaffen machen. Aber viel
tiefer geht eine Disharmonie der Religiösität. Man stößt anf ein im
Grunde katholisches Wesen, dem die Religion als die abgegrenzte
heilige Sphäre und der Pfarrer als Verwalter des Schlüssels dazu
erscheint, oder als eine Reihe von Leistungen an Gott, über die der

Pfarrer als Kontrolleur gesetzt ist. Er will das gar nicht sein, was
die Leute von ihm erwarten, und sie begehren das nicht, was er
ihnen als Bestes bringen möchte; ste hätten viel lieber einige Surrogate.

Er kann aber diesen Gegensatz nicht sofort offen und ehrlich
enthüllen, sonst ist alle innere Verbindung abgeschnitten; er mich
anknüpfen und irgendwie auf ihr Niveau heruntersteigen, sonst wäre er
einfach unbarmherzig. Die Distanz ist ja lange nicht immer so groß
wie zwischen dem modernen Subjcktivisten Pauli und seinem kulturell
ziemlich abgeschnittenen bayrischen Bauerndörfchen. Irgendwie besteht
aber dieser Konflikt überall.

Das sind die Schwierigkeiten des Pfarrers. Sie find nicht
überall gleich groß. Schon die äußere Lage ist verschieden. Noch
mehr spricht die Gemütsart des Pfarrers mit. Es gibt solche, die

all das kaum empfinden, und das ist gefährlich. Es gibt andere, bei
denen es als heilsame Unruhe wirkt. Und endlich solche, denen es

unerträglich wird. Sie empfinden die Schwierigkeiten viel lebhafter



— 437 —

als die Lichtseiten. Es gibt hier keine allgemeine prinzipielle
Entscheidung, keine festen Maßstäbe und bindenden Regeln. Wie jeder
damit fertig wird, ist Sache persönlichster Stimmung und Empfindung,
eine reine Gewissensfrage, in der keiner den andern richten foll. Aber
eben deswegen ist die Pfarrerfrage nicht der geeignete Ausgangspunkt
für die Beurteilung des Kirchenproblems. Nicht unsere Schwierigkeiten

sind die Hauptsache. Die Kirche ist nicht um des Pfarrers
willen da. Betrachten wir die ganze Frage vom Standpunkt der

Gemeinde.

Nnsere Zeit wird sich das Recht der geistigen Selbständigkeit
nicht mehr rauben lassen, auf dem religiösen Gebiet sv wenig wie auf
irgend einem andern. Und ich möchte keinen Augenblick daran rütteln,
daß diese Selbständigkeit ein hohes Gut und eine heilige Aufgabe ist.
Aber wir geben uns meist gewaltigen Illusionen über ihren Umfang hin.

Aus der großen Ueberzahl derer, die einfach das Ueberkommene

festhalten und stehen lassen, bis sie durch besondere Erlebnisse zu einer

Revision ihrer Anschauungen von außen her veranlaßt werden, heben
sich die paar Subjektivisten hervor, welche das Bedürfnis haben und
es sich zur Ehre anrechnen, alles und jedes in Frage zn stellen, und

gar nichts gelten zu lassen, was sie nicht am eigenen Leibe erfahren
und erprobt haben. Aber auch bei ihnen fragt es sich, ob sie das,
was sie als selbsterworbenen geistigen Besitz beanspruchen, ivirklich aus
sich selbst herausgespvnnen oder nicht vielmehr von denen übernommen
haben, die vor ihnen dagewesen sind. Wenn wir das, was uns als
Wahrheit angeboten wird, prüfen und uns dabei vielleicht auf unser
sehr kritisches Urteil viel zu Gute tun, so tun wir es eben doch mit
Voraussetzungen, Methoden, Stimmungen, Wertmaßstäben, die wir
von unseren Vorfahren empfangen haben. Es ist einfach die Frage,
ob unsere Gedankenwelt nnd Gesinnung zu vier Fünfteln oder neun
Zehnteln oder noch mehr Erbteil der Gemeinschaft ist, in der wir
aufgewachsen sind. Auf dem Bodeu, auf den nns die Gemeinschaft
gestellt hat, haben wir einen gewissen, aber sehr beschränkten Spielraum

; doch zum größten Teil leben wir geistig von der Gemeinschaft.
Das gilt auch für das religiöse Leben. Auch heute noch spukt

der rationalistische Irrtum, als ob wir uns unsere Religion von Grund
aus neu konstruieren müßten. Es ist Mode geworden, den Histori-
zismus schlecht zu machen und als überwundene geistige Verfassung
zu betrachten. Ich bin im Gegenteil der Meinung, daß wir noch nicht
genug davon gelernt haben, daß wir immer wieder vergessen, wie
wir auf den Fundamenten weiter bauen, welche die Menschen vor uns
gelegt haben, daß wir von ihren Erfahrungen, ihren Bemühungen
und Opfern leben. Man kann nicht nachdrücklich genug der Meinung
widersprechen, daß die Geschichte ein unablässiger Wechsel, ein bloßes
Auftauchen und Untersinken sei. Sie ist ein Bau, die Sammlung



— 438 —

eines geistigen Kapitals. Es wird etwas in der Geschichte, wenn
anders ste überhaupt einen Sinn hat. Das bedeutet keine Sklaverei
des historisch Gewordenen; manches, was besteht, ist wert, daß es zu
Grunde geht, und manches gilt es erst ans dem Reich des Möglichen
und Wünschbaren in das des Wirklichen überzuführen. Aber was hat
all dies heiße Bemühen denn für einen Sinn, wenn die nach uns
kommen gar nicht gefördert werden, sondern von vorn anfangen sollen?

Wenn in der Natur neues Lebeu entstehen soll, so bedarf es

nicht bloß des Samens, der den Lebenskeim in sich birgt, sondern
auch des Bodens, aus dem er Sast zieht, des schützenden Mutterschoßes
für die erste zarteste Entwicklung, Nicht anders ist es mit dem geistigen
und religiösen Leben. Es bedarf eines Nährbodens.

Die heutige Menschheit lebt religiös von den Gütern und Kräften,
die in der Vergangenheit aufgeschlossen worden, aber eben selbst nicht
vergangen sind, sondern bleiben und fortwirken. Wir leben von einem
religiösen Erbe, das noch lange nicht ausgeschöpft ist. Und die
religiöse Gemeinde (ich brauche nicht das vieldeutige Wort Kirche) ist die
Organisation, die es von Generation zu Generation weiter leitet. Man
kann die Pflege dieses Erbes nicht den Subjektivisten überlassen. Es
ist gut, daß eine solche Institution da ist, welche die einzelnen Menschen
überdauert, welche nicht bloß von ihnen getragen wird, sondern sie

selbst trägt und das Erbe über Zeiten, wo es weniger geschätzt wird,
hinüber rettet. Sie bietet dem Einzelnen eine Gemeinfchaft, an die
er sich anlehnen kann, aus der er Kraft zieht. Sie bietet ihm einen
Kultus, in welchem sie sich ihres Erbes stets neu bewußt wird und
es den Gemütern einprägt, und eine Erziehung, durch die er in ihren
besten Besitz hineinwächst. Verdanken die Menschen diesem Erbe nicht
meist viel mehr als ste zugeben? Leben sie nicht immer noch davon,
wenn sie es auch längst über Bord geworfen zu haben glauben? Wenn
ste in die Krisis hineingeführt werden, wo sie das Ererbte mit nenen
Erlebnissen, mit neuen Schöpfungen unserer Kultur auseinandersetzen
müssen, so kommt ihnen das am lebendigsten zum Bewußtfein, was
sie neu hinzugewonnen haben und jetzt anders sehen. Sie fühlen den

Gegensatz stärker als er in Wirklichkeit ist. Sie halten sich für Schöpfer
und sind doch Geschöpfe. Wenn sie das nicht hätten, was sie der
Gemeinschaft verdanken, so mären sie anch nicht fähig gewesen, das
Neue hinzu zu gewinnen.

Wir sind überzeugt, daß von Jesus und seinem Evangelium der
Menschheit das Heil komme, daß sie hier die Güter und Kräfte finde,
von denen sie leben und ihrer Bestimmung entgegenreifen soll. Dann
brauchen wir aber auch die Gemeinde, die dieses kostbarste Erbe pflegt.
Wohl muß der Einzelne immer wieder vor Jesus selbst hingestellt
werden und sich mit ihm auseinandersetzen. Aber die Ehrfurcht, die

ganze Geistesverfassung, die für Jesus erst empfänglich macht, die seine
Größe zu empstndeu vermag und seinem Wort ein Echo entgegenbringt,
fließt uns wieder aus der Gemeinschaft zu, aus deren Sinnesart wir



— 439 —

geistig herausgewachsen sind, d. h. aus der von Jesu Einfluß gesättigten
Gemeinde. Diese ist unentbehrlich, ein religiöses Gut, trotz ihrer Knechtsgestalt,

ihren Klippen, Versuchungen und UnVollkommenheiten.

Doch nun erhebt sich eine neue Frage. Sollte sich dieses Leben
nicht wie alles Leben von selbst fortpflanzen von Person zu Person?
Ist es nicht ein Armutszeugnis, daß man es extra züchten muß und
hiezu eine eigene Organisation, ein Amt nicht entbehren kann?
Sollte nicht jeder persönliche Verkehr, die Erziehung in Schule und
Haus, Freundschaft, Geselligkeit, Arbeitsgemeinschaft auch der religiösen
Kraftübertragung, der Weiterleitung religiösen Einflusses dienen? Ist
nicht das der Jammer, daß die Religion zum besonderen „Fach", nicht
nur in der Schule, sondern auch im Leben geworden ist, daß sie den

Znsammenhang mit dem übrigen Kulturleben verliert, statt es zu
durchdringen mit sroher Selbstverständlichkeit? Sollte es nicht sosein, daß
die Religion die Menschen schützt und pflegt und stärkt, statt daß sie

erst von den Menschen geschützt und gestärkt werden muß?
Gewiß, Geist nnd Leben ist das Eine, was not tut. Geist statt

Amt, Geist statt Form, Geist statt Organisation, diefe Losung hat ja
schon oft als Motiv der Kirchenkritik gewirkt. Auch Herrn Schindlers
Gedanken scheinen mir darauf hinauszulaufen. Ohne Geist und Leben
ist die Kirche eine tote Schale, auf die irgendwelche Mühe zu verwenden
und zu verschwenden Torheit wäre; wo aber Geist und Leben walten,
da ist die äußere Organisation überflüssig, ja so oft schon ein Hindernis

gewesen mit ihren äußern Formen, Gesetzen, Routine, Erstarrung
und 'Unfehlbarkeitsdünkel!

Diese Gedankengänge haben etwas ungemein Bestechendes. Sie
enthalten eine rein religiöse Kritik der Kirche. Und doch, auf die
Gefahr hin, oberflächlich zu erscheinen, kann ich sie nicht für das letzte
Wort halten, kann ich dieses „Alles oder nichts" mir nicht aneignen.
Was hier gefordert wird, ist ein höchstes Ziel, kein nächster Schritt,
ist ein Ideal der Zukunft und keine Forderung der Gegenwart. Die
Christenheit hat von Anfang an gewußt, daß wir uns den Geist nicht
selbst geben können, sondern daß er eine Gnadengabe ist; bis wir in
seinen Vollbesitz gelangen, dürfen wir aber die Hände nicht in den
Schoß legen, sondern sollen treu haushalten mit dem Maß des Geistes,
das wir empfangen haben. Wir sind werdende Menschen und leben
in einer werdenden Welt. Vollendetes religiöses Leben bedürfte keiner
Organisation; aber wir haben eben erst beginnendes religiöses Leben.
Wir kommen täglich mit dem Nichtseinsollenden in Berührung und
müssen mit der Welt, wie sie tatsächlich ist, rechnen. Wenn wir auf
sie wirken wollen, müssen wir eben vom Boden des Gegebenen
ausgehen. Wir kommen ohne Kompromisse nicht aus. Das ist das Leiden
derer, die vom Ideal erfüllt sind, daß sie das noch gar nicht sein
können, was sie sein sollten. Wir dürfen nie bei den Kompromissen



— 440 —

stehen bleiben. Wir müssen darunter leiden, müssen sie als etwas
behandeln, das wieder verschwinden soll. Und ein solcher unumgänglicher

Kompromiß ist die Kirche, das kirchliche Amt. Wir müssen der
religiösen Gemeinde einen sichtbaren Leib schaffen. Wir müssen dafür
sorgen, daß Menschen da sind, die das religiöse Erbe verwalten, und die
Gelegenheiten und Einrichtungen schaffen, durch die es den Menschen nahe
gebracht wird. Weil sich das religiöse Leben des Einzelnen oft gegen den
Widerstand eines ihm feindlichen vder doch indifferenten Milieus
behaupten muß, müssen wir ihm eine religiöse Gemeinschaft schaffen, die ihm
einen Rückhalt bieten kann; und wir dürfen nicht abwarten bis das
Bedürftnis der Einzelnen die Gemeinschaft erst bildet, sondern müssen
sorgen, daß sie schon da ist, wenn das Bedürfnis erwacht und sie
sucht, daß die Gemeinschaft den Einzelnen trägt. Was so wach
erhalten wird, das ist wohl noch nicht ideales religiöses Leben; aber es
ist doch besser als Stumpfsinn und Bestialität, es ist doch eine hebende
Macht, und es ist eben der geistige Nährboden, aus dem einmal
unvermutet schöpferische religiöse Kräfte aufbrechen können.

Man kann endlich darauf hinweisen, daß dem Amt doch nicht
bloß solche Aufgaben obliegen, die jeder ohne Weiteres erfüllen könnte.
Es handelt fich in der Religion ja immer auch um Erkenntnisse, die
der Auseinandersetzung mit den geistigen Strömungen der Zeit
bedürfen. Wir brauchen Theologen, welche diese Aufgabe stellvertretend

übernehmen; dieser Dienst wird oft auf ein stellvertretendes
Leiden herauskommen. Nicht daß sie stellvertretend Religion haben
sollten; das ist ein weitverbreitetes, verhängnisvolles Mißverständnis.
Aber die Theologen müssen die Probleme durchleben, welche die
gegenwärtige Erkenntnis und Kultur dem Christentum stellt, damit sie später
Führerdienste leisten können. Die großen Bahnbrecher, das sind freilich
die Propheten, die direkt von Gott Berufenen, die von neuen
Erkenntnissen ergriffen worden sind und sie nicht erst gesucht haben.
Aber neben den Generalen muß es auch Offiziere, hinter den
Pfadfindern auch Führer geben. Kurz, da wir nicht fo reich sind an
mitreißenden Geistträgern, bedürfen wir der bescheidenen Amts-
träger. die dann auch für die notwendigen Dienste jederzeit zur
Verfügung stehen als Beauftragte, als Repräsentanten der Gemeinde. Wir
sind es den Vielen schuldig, deren religiöses Leben in der Isolierung nicht
gedeihen kann. Man mag das menschliches Machen, einen Mangel
an Vertrauen in die Macht des Geistes schelten — mir erscheint es
einfach als Pflicht des Gehorsams, statt darüber zu lamentieren, daß
wir die höchste Kraft nicht haben, mit der uns gegebenen Kraft wenigstens

treu zu haushalten.

Doch damit sind die Anklagen gegen die Kirche, und gerade
diejenigen aus religiösen Motiven, noch nicht verstummt. Ja, heißt es,
wenn sie wirklich religiöses Leben, und wäre es noch so bescheiden,



— 441 —

wecken könnte, wir würden kein Wort gegen sie verlieren; aber statt
das zu tun, gefährdet und verderbt sie gerade das Leben, das noch
vorhanden ist.

Dadurch, daß sich die Kirche als Verwalterin des Heils, als
Mittlerin zwischen Gott und Menschen aufspielt, verfällt sie einer
unheilvollen Exklusivität, so lautet die Anklage genauer. Und diese

Exklusivität äußert sich nach zwei Seiten: als Selbstgerechtigkeit,
indem sie Alles gutheißt, was sie selbst tut und als Engherzigkeit,
indem sie Alles, was außerhalb ihrer Mauern liegt, verdammt.

Die Selbstgerechtigkeit: die Kirche sucht, gerade um ihre Wirkung
zu verstärken, um das religiöse Erbe den Menschen nahe zu bringen,
Autorität zu gewinnen und umgibt sich mit dem Nimbus der Heiligkeit.

Sie fördert sv die U n w a h r h a s t i g k e it, indem sie die Menschen
veranlaßt, nicht aus eigener Ueberzeugung, sondern auf äußere Autorität

hin ihre Lehren anzunehmen. Ein prinzipieller Unterschied
besteht da nicht zwischen dem Papst, der sx «atnsclrg, seine unfehlbaren
Lehrentscheide gibt, und dem Pfarrer, der den Lenten sagt, was sie

glauben sollen. Die Kirche fördert die Aeußerlichkeit; sie begnügt
sich beim äußern Mitmachen und fragt nicht, ob auch das Herz dabei
ist, ob das Leben mit der zur Schau getragenen, im Kultus
dargestellten Frömmigkeit stimmt; sie schafft falsche Beruhigung,
indem sie ihre Glieder um der äußern Zugehörigkeit, um äußerlicher
Kennzeichen willen als Christen stempelt; dabei aber können diese

Kennzeichen immer nur ein Minimum von christlichem Charakter
bedeuten, und deshalb führt die Kirche zur Verwässerung, zur
Herabminderung des Ideals.

Dieser Selbstgerechtigkeit, dieser Ueberschätzung alles dessen, was
im eigenen Lager geschieht, entspricht die Engherzigkeit, die
Unterschätzung des Guten, das nicht mit der kirchlichen Marke abgestempelt
ist. Was nicht von der Kirche ausgegangen ist, was nicht ihren
Segen hat, das anerkennt sie nicht, daran hat sie alles Mögliche
auszusetzen, dahinter sucht sie niedrige Motive. Sie wird blind für alles,
was an Erbauung. Erhebung, an religiöser Kruft ohne ihr Zutun sich

irgendwo regt. Sie fragt, wo Herr! Herr! gesagt und nicht, wo
wirklich Gottes Wille getan wird, wo man stch auf Jesu Namen
beruft, und nicht wo man aus seinem Geiste handelt. So verachtet,
verurteilt, bekämpft sie das Edle und Hohe, das sich außerhalb ihrer
Mauern findet und dem Reich Gottes mehr dient, als all ihre Andacht
und ihr frommes Gerede. Und durch alle diese Verirrungen hat die

Kirche viel mehr Schaden als Segen gewirkt.
Auf diese schwere Anklage kann ich nur antworten: s.bu8U8 non

tollit U8V.M. Der Mißbrauch schließt den Gebrauch nicht aus. Was
hier aufgezählt wird, sind schwere Schäden, die wohl eine große
Gefahr, aber keine Notwendigkeit sind. Und je mehr wir uns
davon Rechenschaft geben, daß die Kirche ein Notbehelf und eine sehr
unvollkommene Einrichtung ist, umso wirksamer beugen wir diesem



— 442 —

Mißbrauch vor. Soeben füllt mir eine Notiz in die Hände, wonach
im Verbandsblatt der deutschen evangelischen Pfarrvereine eine
Diskussion über Recht und Unrecht der Titel „Hochehrwürden" und „Hvch-
würden" geführt worden ist nnd dabei ein Einsender sich geäußert
hat: „Die Glorie und Herrlichkeit des von Christus in die Welt
eingeführten Versöhnungsamtes, das den Menschenherzen den Frieden
bringt, ist eine so unvergleichlich große, daß das Wort „Hochehrwürden"

oder „Hochmürden" als Ehrentitel für dieses Amt nicht
ausreicht und sich zu der Glorie dieses Amtes etwa wie das Mondlicht
zum Sonnenlicht verhält." Wo solche Auffassung blüht, werden wir
freilich ohne weiteres urteilen, daß der Schaden den Segen stark
überwiegt. Aber nochmals: es muß nicht fo sein. Wie jede
Einrichtung und Tätigkeit haben eben auch Kirche und kirchliches Amt
ihre besonderen Gefahren und Versuchungen; es gilt darum, beständig
das Gewissen dagegen wach zu halten und im Kampfe gegen diese

Gefahren zu stehen, und das wird nicht bloß eine Zersplitterung und
Vergeudung, sondern auch eine Uebung und Stärkung der Kraft
bedeuten. Freilich ist das weder eine prinzipielle noch eine tiefsinnige
Lösung der Schwierigkeit; aber eine andere weiß ich nicht zu finden.
In der Kirche bleiben und dabei im Kampfe stehen gegen alle bloße
Kirchlichkeit, gegen jede Abgrenzung der heiligen Provinz des Religiösen
vom übrigen Leben, auf seinem Posten arbeiten innerhalb der Kirche
und dabei die Augen offen halten für jede Regung des Göttlichen

außerhalb ihrer Grenzen, beständig darauf dringen, daß die

„Geistlichen" nicht das Monopol der religiösen Arbeit an sich reißen und
die Laien es nicht auf sie abladen, das scheint mir der einzige Ausweg.

Man wird einwenden, daß diese Auffassung bei niemand, weder
bei Pfarrern noch bei Laien, eine rechte Freude an der Kirche
aufkommen lasse und damit auch keinen rechten Segen von der Kirche.
Entweder müsse man eine ungebrochene Stellung zur Kirche einnehmen,
mit allen Fasern an ihr hangen und mit aller Kraft in ihr arbeiten,
oder wer das nicht könne, schreite dann besser gleich zum Bruch. Was
dazwischen liege, sei Halbheit und darum Schwäche. Darauf ist zu
antworten, daß was wir brauchen, eben nicht in erster Linie Freude
an der Kirche, sondern Freude an Gott und den Menschen ist;
ob man an der Kirche Freude hat, ist eine Frage zweiter Ordnung
und nicht ausschlaggebend. Weiter aber fragt es sich, ob nicht ein
gutes Stück der tatsächlich vorhandenen Kirchenverdroffenheit auf
getäuschten Illusionen beruht. Bei deu einen ist es ein mehr instinktives
Gefühl, bei andern klares Bewußtsein, daß eben die Kirche die Heiligkeit
doch nicht besitze, die sie beansprucht und die man in ihr gesucht hat.
Ist aber die Illusion zerstört, so vermag man vom Boden der
Wirklichkeit aus über das, was zu leisten möglich und nötig ist, trotzdem
es nicht das Vollkommene, sondern ein schwacher Anfang ist, sich wieder
viel ungetrübter zu freuen und viel freudiger daran zu arbeiten. Im
übrigen ist es nun einmal Menschenlos, daß wir bei allem Streben



— 443 —

und Schaffen zwischen Begeisterung und Mutlosigkeit hin und her
pendeln. Die Ganzen, seien sie nun gegenüber der Kirche konservativ
oder radikal, mögen von ihrem Standpunkt auf diese „unklare
Vermittlung" mitleidig herunterblicken; ihre Stellung ist selbstverständlich
leichter, wie alle glatten Lösungen; ob er deshalb richtiger ist und
mehr vorwärts bringt, ist damit noch nicht gesagt. Jedenfalls nicht
für alle. Aber wenn diese radikalen Kirchengegner aus Religion uns
auch nicht zur Gefolgschaft überreden können, so glauben wir doch,
daß auch sie eine unentbehrliche Aufgabe haben. Sie haben als heilsame
Unruhe zu dienen, um die Kirche vor blinder Sicherheit zu bewahren.*)

Eine weitere Schwierigkeit läßt sich nicht aus der Welt schaffen.
Sie ist uns schon Anfangs als Pfarrerproblem begegnet. Als solches
nimmt sie oft eine besonders akute Form an. Aber jede religiöse
Gemeinschaft hat damit zu schaffen, daß sie keine völlige Einheit
ist. Es kann nicht ausbleiben, daß die Notwendigkeit, das religiöse
Erbe mit Erkenntnissen und Gewohnheiten der modernen Kultur
auseinanderzusetzen, verschiedene Anschauungen, Urteile, Stimmungen und
Forderungen hervorruft. Es ist immer so gewesen und wird immer
so bleiben, daß die Einen aus Angst, etwas von dem kostbaren
religiösen Erbe zn verlieren, sich gegen alle modernen Einflüsse zugeknöpft
verhalten, während die Andern dem jeweiligen Zeit- und Modegeist
allzu weitgehende Konzessionen machen. Und aus dem Zusammensein
innerhalb derselben Organisation entstehen allerlei Reibereien, die das
Gemeinschaftsgefühl stören vder ganz aufheben. Es ist eine bekannte
Tatsache, daß Menschen, die in ihren Ueberzeugungen fundamental
entgegengesetzt stehen, sich eher vertragen können als solche, die auf
demselben Boden bloß partielle Gegensätze repräsentieren; hier steigern
sich die Differenzen zur größten Leidenschaftlichkeit. Darunter haben
die Kirchen stets besonders gelitten, unter dem Konflikt zwischen dem
Interesse der Einheit und dem der Freiheit.

Nun möchte ich aber daran erinnern, daß es eine Zeit gab, wo
man es als unerträglich empfand, wenn innerhalb desselben Staatswesens

verschiedene Konfessionen vder gar Religionen ihr Daseins-
recht beanspruchten. Ohne dieses Vorurteil, daß staatliche ohne
religiöse Einheitlichkeit ein Unding fei, wäre der furchtbare 30jährige
Krieg nicht ausgebrochen. Heute aber begreift man diesen alten Standpunkt

gar nicht mehr. Sollte stch nicht innerhalb der Kirche dieselbe
Entwicklnng vollziehen, so daß verschiedene Formen und Stufen der
Religiösität in ihr Heimatrecht und Pflege genießen?

*) Diese Gedanken von der Kirche als Kompromiß mit der unidealen
Wirklichkeit und ihren besondern Versuchungen habe ich eingehender dargestellt und
begründet in meinem Beitrag zu den Vorlrägen „Unsere Kirche, worauf sie ruht und
was sie soll", herausgegeben von den Freunden der Neuen Wege, Basel, Helbing
sc Lichtenhahn.



— 444 —

Die Auffassung der Kirche als einer göttlichen Anstalt, die den
Menschen die fertige Wahrheit und das Heil vermittelt, muß diesen
Gedanken von sich weisen. Deshalb kann die römische Kirche den
Modernismus unmöglich ertragen, sie müßte denn ihr Fundament
preisgeben. Wenn man aber die Kirche als Produkt der Not auffaßt,
von unfertigen Menschen in einer unidealen Welt des Suchens und des

Irrtums geschaffen, dann braucht man sich vor der Freiheit nicht
mehr zu fürchten. Zur Entscheidung über Recht und Unrecht der
verschiedenen Anschauungen, der verschiedenen religiösen Nüancen und
Formen gibt es ja eben keinen menschlichen Gerichtshof, weder in
Rom noch in Berlin, sondern nur das Gericht der Geschichte, und
vor diesem entscheidet allein der Beweis des Geistes und der Kraft.
Und wo diese Kämpfe wirklich als geistige Kämpfe geführt werden,
wo es dabei nicht um Macht, Herrschaft und juristisches Recht in der
Kirche, sondern um das innere moralische Recht geht, da werden sie

ein gutes Stück ihrer Gehässigkeit verlieren, da wird über dem
Bewußtsein der Gegnerschaft nicht mehr so alles Gefühl des Gemeinsamen
verloren gehen.

Den Mut zu dieser Lösung gibt einzig das Vertrauen in die
Macht der Wahrheit, des Gesunden, Starken, Reinen, kurz der Glaube
an Macht und Sieg Gottes. Und dazu muß die Bescheidenheit kommen,
die da einsieht, daß die Kirche nur eins der Werkzeuge ist, mit denen
Gott sein Reich baut. Alles Rufen nach äußern Garantien und rechtlichen

Bindungen ist schließlich ein Mangel an Glauben, wo der Mensch
sich einbildet, er müsse Gott zn Hilfe kommen. Meint wirklich jemand
im Ernst, die wirkliche Kraft des religiösen Lebens durch solche
Bindungen garantieren zu können? Wer das versucht, wird für die
Korrektheit die Kraft einbüßen. Man jammere doch nicht über die
Zerrissenheit der evangelischen Kirche. Gott weiß, warum er uns
durch solche Krisen hindurchfühlt, und was daraus entstehen soll.
Die Einheit wollen wir gern der katholischen Kirche überlassen; sie

ist ihr Vorzug und ihre Schwäche. Wir aber wollen die Freiheit als
unsere Gabe und Aufgabe betrachten und auf ihrem Grunde das
Maß der Kraft entfalten, das Gott uns schenken will.

R, Liechtenhan.

gebet streikender Arbeiterinnen.
FU Gott, unser gütiger Vater! Der du zu uns sagst: „Bittet, so

W> wird euch gegeben!" Wir, deine Kinder, flehen zn dir: Mache
doch, daß wir genug Lohn bekommen, um unsern Leib zu nähren

und zu kleiden, und gib uns wenigstens so viel Freiheit, daß auch

*) Dieses Gebet, das wir der August-Nummer des „OKristmiusras sooiài"
entnehmen, wurde von amerikanischen Arbeiterinnen während eines Streiks dreimal
im Tag aufgesagt.


	Zum Problem der Kirche

