
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 11

Artikel: Was hat mich über die alte Reformrichtung hinausgeführt?

Autor: Arbenz, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 416 —

wir wieder, sofern wir es vergessen haben, das große, fest und kühn
orientierte Wollen, das Wollen, dem Gottes Eingreifen in die Welt
und sein lebendiges Walten die Richtung gibt. I, Matthieu.

Aas dat mied über öle alte Mormricdlung
DlnausgeWrt?*)

FM Dir sollen miteinander diskutieren über das Thema: „Die ver-

MM» schiedenen Strömungen innerhalb des freien Christentums", und
ich bin beauftragt worden, als Anhänger der, kurz gesagt,

„sozialen Strömung" ein Votum abzugeben. Es sind mir 15, höchstens
20 Minuten Redezeit eingeräumt worden. Sie begreifen, daß ich mich
kurz fassen und auf ein paar Hauptpunkte beschränken muß. Es ließe
sich natürlich über dieses Thema so vieles sagen, daß ich den Herrn
Präsidenten um eine bestimmtere Themastellung ersuchte, und er schrieb
mir dann, ich solle darüber reden, was mich über die alte Reformrichtung

hinausgeführt habe. Daraus ersehen Sie, daß mein Votum eine

stark persönliche Färbung bekommt, daß es mehr ein persönliches
Bekenntnis wird und als ein solches möchte ich es auch aufgefaßt
wissen. Was ich von mir sage, gilt nicht ohne weiteres von jedem
anderen Religiös-Sozialen, wie Sie ja auch wissen, daß diese soziale
Strömung sich nicht bloß innerhalb des freien Christentums geltend
macht, sondern ebensosehr auch bei den rechtsstehenden Theologen und
religiös interessierten Laien. „Was hat mich über die alte
Reformrichtung hinausgeführt?" — an dieses Wort will ich

anknüpfen. Es ist mißverständlich. Es ist mir nicht so ergangen, daß
die Kraft, die in den alten Reformern wirkte und die Reform groß
gemacht hat, mich anf dem gleichen Weg noch weiter geführt hätte,
etwa wie die dunkelgrüne Tanne im Frühjahr auf dem Gipfel eine

neue hellgrüne Kerze aufsteckt, in derselben Richtung weiter wächst,
daß ich also in theologischen Fragen noch radikaler und noch kritischer

*) Anmerkung der Redaktion. Diese Rede ist an der Tagung des Vereins
für freies Christentum in St. Gallen (22. und 23. September dieses Jabres) als
erstes Volum zu einer Diskussion über die „verschiedenen Strömungen innerhalb
des freien Christemums" gehalten worden. Trotzdem sie schon im „Religiösen
Volksblatt" und im „Schweiz. Protestantenblatt" erschienen ist, haben wir den
Verfasser doch um die Erlaubnis gebeten, sie auch in den Neuen Wegen veröffentlichen
zu dürfen, Sie bildet so einen wertvollen Beitrag zu der Auseinandersetzung mit
der Reformpartei, die wir in den Neuen Wegen von Zeit zu Zeit vorgenommen
haben, besonders zu den Erörterungen der letzten Juninummer. Nicht wenige von
unseren Gesinnungsgenossen sind einen ähnlichen Weg gegangen, wie Herr Pfarrer
Arbenz, Auf der von ihm geschilderten Grundlage könnten wir uns mit d>r
Reformrichtung leicht verständigen; jedenfalls trennt uns von dieser Art von
Reformern nichts Wesentliches mehr.



— 417 —

geworden wäre. Nein, es ist vielmehr sv gegangen, daß aus dem —
ich hätte fast gesagt Wurzelboden Jsais — ein neues Reis, ein neuer
Baum entsproßte, der den andern ein wenig in den Hintergrund
treten ließ. Oder ich möchte lieber beim Bilde der Strömung bleiben;
mein ganzes religiöses Fühlen und Denken hat eine andere Richtung
genommen. Zu einer Zeit, die ich jetzt nicht mehr methodistisch genau
angeben kann, hat eine andere Strömung mich erfaßt, bin ich unbewußt

in eine andere Strömung hineingeraten, zum Teil aber auch
bewußt in sie hineingetreten. Die alten Reformerfreunde riefen
hinüber: „Halt, wohin treibst du, gehst du nicht mehr mit uns?" Jetzt
schaute ich diejenigen etwas näher an, die mit mir fuhren, die nun
in meine Nähe kamen, zum Teil fremde Gesichter, vvn verschiedenen
theologischen Lagern herkommend, aber was nns einigte, ward stärker
als das, was uns trennte. Was uns einigt, ist, kurz gesagt: unsere
Stellung gegenüber der sozialen Frage, der großen Frage unserer Zeit.
Wie war denn das früher? Ich war jahrelang Aktuar des
liberaltheologischen Vereins des Kantons Zürich. Wenn die Frage auftauchte,
sollen wir diesen oder jenen jungen Pfarrer zu unseren Versammlungen

einladen, dann hieß es etwa: Nein, nein, der gehört nicht zu
uns. Ueber den Tod Jesu, über die Auferstehung Jesu denkt er ganz
anders als wir. Einmal hörte ich ihn in einer Predigt sogar den
Ausdruck „Gottheit Christi" brauchen. Nein, der gehört nicht zu uns.
Durch ein unsichtbares Etwas fühlte man sich von diesem Menschen
getrennt. Was trennte? Eine bestimmte Vorstellung, eine bestimmte
Auffassung dogmatischer Fragen. Und jetzt? Ich gestehe offen, daß
dieses Einteilungsprinzip für mich ganz unbrauchbar geworden ist. Es
ist mir viel gleichgültiger geworden, wie einer über diese Dinge denkt.
Aber das ist mir nicht gleichgültig, wenn ich ihn als meinen
Gesinnungsgenossen betrachten muß, wie er sich zur sozialen Frage stellt,
wenn er mit mir der Arbeiterbewegung große Sympathien entgegenbringt,

wenn er aus denselben auch auf der Kanzel kein Hehl macht
und es die Gemeinde fühlen läßt, auf welcher Seite er steht mit seinem
Herzen; wenn er all das Unangenehme und Schwere auf stch nimmt,
was aus dieser Stellungnahme folgt, wenn die Kirchenleute ihm ihr
Vertrauen versagen und er sich einsam fühlt, dann weiß ich mich mit
ihm verwandt, dann werde ich an seine Seite gedrängt, mag er
dogmatisch anders denken als ich. Dinge, die uns bis anhin außerordentlich
wichtig erschienen, find — für den Moment wenigstens — in den

Hintergrund gedrängt worden, und andere wurden in den Mittelpunkt
unseres Interesses gerückt, von denen wir früher glaubten, daß sie

nur sehr lose, nur an der Peripherie, mit unserem Christentum
zusammenhingen.

Diese Stellungnahme bringt es nun aber mit sich, daß eine Reihe
anderer Fragen, welche wir für gelöst hielten, auf einmal wieder in
Fluß geraten nnd uns hart bedrängen. Ich gestehe, daß Weltanschan-
ungsfragen mich nicht mehr in gleichem Maße beschäftigen wie früher.



— 418 —

Warum? Weil das Leben, das warme, pulsierende Leben mit feinen
Ungerechtigkeiten und Härten uns ganz in Beschlag nimmt. Wir
sehen so viele unserer Volksgenossen eingeklemmt in Verhältnisse, in
denen sie einfach die Gaben nicht entfalten können, die der Schöpfer
in sie hineingelegt hat, in denen sie Schaden nehmen müssen an Leib
und Seele.

Die Frage nach Gott ist anss neue wieder in uns lebendig
geworden. Gott war für mich selbst in früheren Jahren zu sehr nur eine

Idee, eine denknotwendige Vorstellung, die wir brauchen, um unseren
verwickelten Gedankengangen einen Anfang oder einen befriedigenden
Abschlnß zu geben; eme schöne Wolke, zu der wir aufschauen im Frührot
und im Abendschein, um im Ausblick zu ihr Beruhigung und Frieden
zu finden. Dieser Gott hat uns zu wenig Temperament und Leben.
Darum kommen so viele auf den Gedanken, daß sie es ohne ihn machen
könnten. Aber nun hat er uns gerade durch die Not der Gegenwart
gezwungen, uns aufs neue mit ihm auseinanderzusetzen. Gerade in
der Unruhe und dem Gären unserer Zeit klopft er an unsere Türe.
Alle unschönen Begleiterscheinungen, des sozialen Kampfes hindern uns
nicht, daran' zu glauben, daß er auf der Seite derer steht, die um
eine Verbesserung ihres Erdenloses kämpfen, auch wenn sie diesen

Kampf nicht in seinem Namen führen. Nicht durch Meditation und
Gedankenarbeit kommen wir ihm näher, werden wir seiner gewiß,
sondern dadurch, daß wir ohne „wenn" und „aber" uns ihm zur
Verfügung stellen, unbedingt für ihn sein wollen in dieser Welt.

Anders ist unsere Stellung gegenüber dcr Kirche; ich kann ja
das alles nur ganz kurz andeuten und muß eine eingehende Darlegung
mir versagen. Die Kirche ist viel zu weltförmig geworden; sie paktiert
viel zu viel mit den Mächten der Welt und damit hat sie ihre
Bewegungsfreiheit, ihren absoluten Standpunkt verloren. Hätte die Kirche
sich von Anfang an ohne charakterloses Hinken auf beiden Seiten fest
uud entschlossen auf die Seite der Armen und Ausgebeuteten gestellt,
sie hätte nie in diesem Maße, wie es jetzt geschehen ist, das Vertrauen
ganzer Volksklassen verloren. Die Kirche hat zum großen Teil
aufgehört, ein Salz der Erde zu sein; es ist alles zu Formen und Formeln
erstarrt, zu viel Goldschnitt und Bäffchen und zu wenig ursprüngliches,
sprudelndes Leben. Gerade der soziale Gedanke ist in der Kirche
ausgeschaltet; keine Idee davon, daß diejenigen, die in der Kirche zusammenkommen,

nun das Gefühl hätten, ste seien für einander verantwortlich,
in Freud und Leid einander ergeben. Eines habe des andern Last zn
tragen, um so das Gesetz Christi zu erfüllen. Man geht in die Kirche,
wie man in eine Gemäldegalerie geht, an einem Ort läßt man sich

anregen uud erbauen, durch das, was man sieht, und an einem
andern Orte durch das, ivas mau hört; aber gegen die Menschen ist
man kalt und fremd, die neben einem sitzen oder stehen. Ich habe die

Ueberzeugung, daß die Kirche, so wie sie jetzt ist, neben allem Guten
und ehrlichen. Gottsuchen, das stch in ihr findet, doch nicht nur keine



— 419 —

Wegbahnerin, sondern geradezu ein Hindernis ist für das Kommen
des Gottesreiches.

Und anders ist unsere Stellung gegenüber der Wohltätigkeit,
gegenüber dem ungeheuren Wohltätigkeitsapparat, den die Kirche in
Bewegung setzt, um wenigstens die allerschlimmsten Wunden zu
verbinden, welche das Leben geschlagen hat. Nicht, daß wir davon gering
dächten. Das muß sein, und Ehre den Männern, die da vorangehen.
Von all den alten Reformern, die ich kannte, ist mir der selige
Pfarrer Walter Bion weitaus der liebste. Aber alle Hochachtung vor
seinem Lebenswerk hindert mich nicht, zu sagen: alle diese
Wohltätigkeitsbestrebungen sind nur Palliativmittelchen, die das Uebel nicht an
der Wurzel zu fassen vermögen. Auch das, was man jetzt soziale
Fürsorge nennt, wandelt auf den Bahnen der alten Wohltätigkeit; sie

tritt erst in Tätigkeit, wenn das Kind verwahrlost, blutarm,
unterernährt oder mit allerlei ethischen Defekten am Wege liegt. Aber die
gesellschaftliche Ordnung, unsere Arbeits- und Verdienstverhältnisfe, daß
wir dem Geld, dem toten Besitz, dem Kapital einen viel größeren
Schutz angedeihen lassen als dem Menschenleben — diese Ordnung
läßt man ungeschoren und für mich ist sie wert, daß sie zugrunde
gehe. Sie ist verbesserungsbedürftig nicht bloß an der Peripherie,
fondern im Zentrum. Wir brauchen eiue ganz andere Organisation
der Arbeitskräfte, ein ganz anderes Verhältnis zur Arbeit, wir brauchen

einen neuen Geist.
Wer unter Ihnen der Pfarrer ist, kann mit ganz gutem

Gewissen predigen über das Wort: Ihr sollt nicht sorgen und sagen,
was werden wir essen, was werden wir trinken, womit werden wir
uns bekleiden? Oder über das andere Wort: Ihr sollt euch uicht
Schätze sammeln, welche die Motten und der Rost fressen? Oder auch
über das vornehmste Gebot: Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich
selbst, d. h. doch, du sollst ihm alles das gönnen, was du selber als
zum Leben unentbehrlich und notwendig betrachtest, du sollst es ihm
nicht bloß gönnen, sondern auch zu verschaffen suchen? Aber können
wir denn das, tun wir das? Zwingt nicht die gegenwärtige
Ordnung der Dinge einen jeden, daß er an sich selber denke, daß er sich

selber behaupte, sich selber wolle, sich selber durchsetze? Wo käme der
Kaufmanu hin, der mit den Gedanken der Bergpredigt Ernst machen
wollte? Und so haben wir denn die Ueberzengung, daß das, was
den Kräften des Gottesreiches eutgegensteht und entgegenarbeitet,
nicht bloß die Herzenshärte, die Verstocktheit, die Gleichgültigkeit, der
Egoismus des einzelnen ist, sondern es sind ebensosehr Zustände,
Verhältnisse, Ordnungen, die der einzelne nicht verschuldet hat. Aber diese

Ueberzeugung haben wir nun freilich, daß die soziale Bewegung, deren
prägnanteste Ausprägung doch die Arbeiterbewegung ist, aus dieser
Misöre uns herausführen will, daß sie aus dem Evangelium herausgeboren

ist, daß Gott hinter ihr steht, daß er in der Verwirklichung
feiner Herrschaft einen mächtigen Schritt vorwärts machen will. Die



— 420 —

Strömung, von der ich rede, ist sozial, weil sie religiös ist, und
religiös, weil sie sozial ist. „Zu uns komme dein Reich!", lehrte Jesns
seine Jünger beten. Zu uns komme es! auf dieser Erde muß das
verwirklicht werden, was Jesus anstrebte.

Und da meine ich, läge nun auch eine große, gewaltige Aufgabe
für die Reform bereit, die doch eine vorwärtsstrebende Macht sein
will. Was die Religiös-Sozialen wollen, greift noch viel weiter und
tiefer als das, was die politische Bewegung anstrebt. Eine
durchgreifende Erneuerung des Christentums tut uns not, ein neues
Verständnis seiner alten Wahrheiten, ein gründliches Umdenken und
Umfühlen. Einstmals hatte die Reform ein Banner, ein Ziel, und so

lange hatte sie auch werbende Kraft: freie Bahn zu schaffen dem freien
Gedanken auch innerhalb der Kirche. Nicht ohne schwere Kämpfe,
nicht ohne Opfer und Leiden ist diese Freiheit errungen worden, das
dürfen wir Jungen nie vergessen. Wir stehen durchaus auf den

Schultern derer, die uns vorangegangen sind. Ohne ihre Arbeit
könnten wir uns jetzt nicht solcher Freiheit erfreuen. Ein Gefühl
dankbarer Pietät verbindet mich mit den ersten Reformern; ich empfinde
ihnen gegenüber etwas, was ich meinem Vater gegenüber empfunden
habe, auch wenn nun der Sohn wieder andere Wege gehen muß.

Aber nun haben wir gottlob die Freiheit, welche unsere Brüder
jenseits des Rheins so schmerzlich vermissen, um die sie erst noch
kämpfen müssen. In der Beziehung werden unsere Kirchenregimenter
von einem guten Geist beraten; nie bin ich von der Seite her irgendwie

beschränkt oder gehemmt worden, und ich gebärde mich doch

ziemlich freiheitlich. Nun haben wir doch unsere Arme und unsere
Gedanken frei, um freie Bahn zu schaffen auch den religiösen und
sittlichen Kräften, die im Gottesreich entbunden worden find, die aber
nach meiner Ueberzeugung in unseren von Machtinstinkt und Selbstsucht

geschaffenen Ordnungen sich gar nicht voll auswirken können.
Vieles von dem, was wir zu sagen hätten, können wir mit gutem
Gewissen gar nicht sagen, weil Unzählige heutzutage einfach nicht
imstande sind, danach zu leben. Und unterdessen schauen so viele kampfesfreudig,

das geschliffene Schwert an der Seite, aus nach dem Feind,
der ihnen ihre Gedanken- und Glaubensfreiheit wieder rauben möchte.
Aber er will nicht kommen; wenn man immer scharf ausschaut nach
einem Feind, der sich nicht mehr zeigt, dann wird man schließlich
schläfrig und nuckt ein. Und unterdessen freut sich der Gott Mammon,
der sich immer frecher und zuversichtlicher gebärdet in unserer Zeit,
daß ivir nach der falschen Seite hin schauen, daß wir unsere Front
falsch gestellt haben; denn um so ungestörter kann er nun seine
Altäre errichten und die Menschen auf ihre Kniee niederzwingen. Aber
gesetzt auch, das, was uns die alte Reform erstritten hat, würde
wieder von irgendeiner Seite ernstlich bedroht, nun denn, dann wollen
wir uns immerhin gerüstet halten und nicht allzu vertrauensselig sein,
im übrigen aber unsere Hauptkraft und -arbeit der sozialen Not zu-



— 421 —

wenden, die gehoben werden mnß, wenn die Bedrängten und
Geknechteten alle wieder sollen glauben können an einen Gott, der die
Liebe ist; sonst nützt alles Predigen, Unterrichten nnd Kinderlehre-
halteu nichts; es ift ein Säen in den Sumpf.

Das Bekenntnis der Religiös-Sozialen stellt, kurz gesagt, eine
Verbindung von Religion nnd Sozialismus dar, Religion mehr die
göttliche und Sozialismus mehr die menschliche Seite einer und derselben
Sache. Entsprechend dem vornehmsten und wichtigsten Gebot: du sollst
Gott über alles lieben und deinen Nächsten wie dich selbst. Wenn wir
nun aber eine Strömung wirklich kennen lernen wollen, dann müssen
wir in sie hineinstehen, sollst bekommen wir ihre wahre Kraft nicht
zn spüren. Da kommen wir mit der bloß kritischen Betrachtung nicht
mehr aus; wenn wir nur ein paar Tropfen vom Strome auffangen,
um sie so mitztrauisch-prüfend durch unsere Hand gleiten zu lasten,
bekommen wir keinen Begriff von der Gewalt dieser Strömung. Haben
wir wirklich den Glauben, trotz all dem Unrat und Geschiebe, das diese

Strömung mit sich führt: „Hier ruft Gott!", dann können wir nicht
anders als mitmachen. Wie das geschieht, das hängt wohl vom
Temperament des einzelnen ab, das muß er mit sich selber ausmachen.
Jedenfalls aber muß ich als das mindeste verlangen, und wenn ich

überhaupt Gesinnungsgenossen habe in diesem Kreise, dann muß ich
es auch für sie fordern: daß wir gerade an den Reformversamm-
luugen, an den Tagungen des freien Christentums, ivie es sich so stolz
und groß nennt, wirklich auch einen freien, weitherzigen, verständnisvollen

Geist finden unseren Bestrebungen gegenüber; einen verständnisvollen

Geist, der nicht bloß die Mängel der Bewegung sieht und
immer wieder hervorzerrt, sondern auch das Unchristliche an derselben;
daß wir nicht hier immer wieder geringschätzigen Urteilen über eine
Sache begegnen, die uns heilig ist; sonst allerdings müßte sich bei
uns die Ueberzeugung festsetzen, daß wir hier nichts mehr zu suchen
und nichts mehr zu finden haben.

Wir müssen einen Ausweg finden aus der mannigfachen Not der
Gegenwart; auch die Reform muß mithelfen, sie darf nichr nur so

kritisch prüfend auf der Seite stehen. Eine Bahnbrecherin ist sie

gewesen und eine Bahnbrecherin muß sie bleiben, denn eine Bewegung
erhält sich durch die Kraft, welche sie ins Leben gerufen hat. Freie
Bahn müssen wir schaffen dem Brudergedanken des Evangeliums noch
viel energischer, als es bis jetzt geschehen ist und uns nicht fürchten
vor der Macht der Menschen und noch weniger vor der Macht des
Geldes. Die soziale Frage muß gelöst werden, aber das darf nicht
ohne uns oder gegen uns geschehen, sie muß mit uns und durch
uns gelöst werden. C. Arbenz, Zürich.


	Was hat mich über die alte Reformrichtung hinausgeführt?

