
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 10

Rubrik: Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 405 —

in die alten Bauformen sich versenkt und sie in einer den modernen
Bedürfnissen fein angepaßten Weise neu aufleben läßt. Warum sollte
das nicht auch auf anderen Gebieten und namentlich auf den
oberwähnten möglich sein? Wo der Respekt vor dem Gewordenen fehlt,
da geht es schwer, Begeisterung für das Werdende zu pflanzen. Es
ist zweifellos, daß ein erfreuliches Entstehen des Neuen auf dem stillen
und sicheren Wege der Evolution und nicht nnter den schmerzlichen
Kämpfen der Revolution zu erwarten ist. E, Cammisch.

«unSscdau.

DUer Fall Vrauv. Politische und kirchliche Presse beschäftigen sich eifrigI mit dem Fall Traub. Es geschieht dies manchmal mit einer so

fröhlichen Ignoranz über deutsche kirchliche Verhältnisse, daß
es nicht überflüssig erscheint, znnächst einmal festzustellen, um was es
sich handelt.

Lie. Gottfried Traub, ein geborener Württemberger, Pfarrer
in der großen westfälischen Industriestadt Dortmund, ist einer der
hervorragendsten Führer des kirchlichen Liberalismus, ein Freund und
Gesinnungsgenosse Naumanns, eines der tätigsten Mitglieder des
evangelisch-sozialen Kongresses, ans dem er den linken Flügel vertritt.
Er ist begabt mit einer ganz erstaunlichen Arbeitskraft und einer
glänzenden Beredsamkeit. Er bringt es neben seinem großstädtischen
Pfarramt fertig, ein kirchliches Wochenblatt, die „Christi. Freiheit"
zu redigieren, jede Woche eine religiöse oder ethische Betrachtung
für Naumanns „Hilfe" zu schreiben, zahlreiche Vorträge zu halten
und auch sonst schriftstellerisch tätig zu sein. Er hat ein größeres
Werk: „Ethik und Kapitalismus", sowie kleinere Schriften: „Der
Pfarrer und die soziale Frage", „Die Wunder im Neuen Testament"
veröffentlicht. Eine Sammlung von Predigten „Gott und wir" und
eine Sammlung seiner Betrachtungen in der „Hilfe" : „Ich suchte dich,
Gott" sind kürzlich bei Diederichs in Jena erschienen.

Wer Trcmbs Blatt, die „Christi. Freiheit" las, konnte
beobachten, wie seit Jahren sein kirchenpolitischer Kampf sich verschärfte
und immer mehr in den Vordergrund seiner Interessen trat. Nnd
vollends seit der Fall Jatho spielte, nahm er die äußerste Schärfe an.
Heftig wurde soivohl das Bestehen des Spruchgerichts überhaupt, als
das Verfahren gegen Jatho im Einzelnen angegriffen. Traub hatte
ja seinem Freunde Jatho als Verteidiger zur Seite gestanden. Schon
früher war er auch durch seine Weigerung, seine Konfirmanden auf das
apostolische Glaubenskenntnis zu verpflichten, mit seinem Konsistorium
in Konflikt geraten. Längst erwartete man, er werde das nächste
Opfer des Spruchgerichtes fein. Da geschah das Unerwartete: nicht



— 406 —

wegen Irrlehre wurde Traub vor das Spruchgericht geladen, sondern
wegen seiner publizistischen Tätigkeit, durch die er die Landeskirche, ihre
Einrichtungen und ihre Behörden herabgewürdigt und beleidigt habe,
wurde das Verfahren wegen Disziplinarvergehen gegen ihn eingeleitet.
Da seine direkt vorgesetzte Behörde, das westfälische Konsistorium,
dabei selbst Partei war, wurde die Angelegenheit dem unbeteiligten
schlesischen Konsistorium zur Entscheidung übergeben. Bei der
Verhandlung wnrden alle Lehrfragen sorgfältig bei Seite gelassen; einzig
Traubs kirchenpolitische Agitation bildete ihren Gegenstand. Der
offizielle Vertreter der Anklage beantragte einen Verweis, das Urteil
erkannte auf Versetzung. Traub habe kirchliche Behörden beleidigt,
kirchliche Einrichtungen verächtlich gemacht; das fei als Dienstvergehen
zn würdigen. Immerhin sei er dabei nicht von unedlen Motiven
geleitet gewesen, es sei ihm um die Sache, um die Herbeiführung besserer

Zustände in der Landeskirche zu tun gewesen; deshalb werde von den
schärfsten Disziplinarstrafen, Amtsenthebung und Dienstentlassung,
Umgang genommen. Gegen dieses Urteil appellierte Traub an die
oberste preußische Kirchenbehörde, den Oberkirchenrat. Dieser aber
verneinte auch die vom schlesischen Konsistorium zugebilligten „nicht
unedlen Motive" und erkannte auf die schwerste Strafe, Dienstentlassung

unter Verlust von Besoldung, Pensionsberechtigung, Titel
und Rechten des geistlichen Standes und unter Tragung der Kosten,
weil sich Traub der Achtung, des Ansehens und des Vertrauens,
welche sein Beruf erfordert, unwürdig gezeigt habe. Damit ist seine
weitere Wirksamkeit innerhalb der preußischen Landeskirche
ausgeschlossen. Ob der preußische Ministerpräsident, an den sich Traubs
Gemeinde mit einer Beschwerde gegen den Oberkirchenrat gewendet
hat, daran noch viel ändern kann und will, ist zweifelhaft.

Wofür kämpft denn Traub? Dafür gibt am besten die nach
dem Jatho-Prozeß erschienene Broschüre „Staatschristentum
oder Volkskirche" (Jena, Diederichs) Auskunft. Zunächst kämpft
er für etwas, das wir glücklicherweise als Ertrag der kirchlichen
Kämpfe vor einem Menschenalter längst besitzen: die kirchliche
Freiheit, die kirchliche Gleichberechtigung freierer religiöser
Anschauungen, die sich in die Vorstellungen und Formeln früherer Zeiten
nicht mehr kleiden lassen, die Aufhebung der offiziell immer noch
bestehenden Bindung an die Bekenntnisse der Reformationszeit. Es steht
ihm dabei etwas Großes auf dem Spiele: die Wahrhaftigkeit der
religiösen Wirksamkeit, das Vertrauen, ohne das sie unfruchtbar bleibt,
der Zusammenhang der Religion mit dem übrigen geistigen Leben.
Das Christentum soll die Erkenntnisse der Wissenschaft, soll die

Errungenschaften des dentschen Geisteslebens seit der Zeit des deutschen
Idealismus in sich aufnehmen, sonst bleibt es eine abgesonderte Provinz

in der Gesamtkultur, statt eine dieselbe durchdringende Kraft zu
sein. Die kirchliche Freiheit fordert er insbesondere als größere Freiheit
der Einzelgemeinde gegenüber dem Gesamtverband der Landeskirche



— 407 —

und der Bevormundung ihrer Behörden, und als größere Unabhängigkeit

des kirchlichen Lebens von der Staatsgewalt. Es ist
selbstverständlich, daß dem Vorkämpfer dieser Bestrebungen die Absetzung
Jathvs ein gewaltiges Aergernis war. Unerträglich erschien es ihm,
daß Menschen wie andere, wenn sie auch Professoren, wirkliche und
nicht wirkliche, geheime und nicht geheime, Ober- und Unter-Kouststorial-
räte sind, sollen entscheiden können, was christlich sei und was nicht.

Wir brauchen nicht zu versichern, daß wir bei diesen
Bestrebungen auf Traubs Seite stehen. Wir können aber auch nicht
verhehlen, daß wir Fehler anf seiner Seite nicht leugnen können. Es
fällt uns natürlich nicht ein, theologische Ansichten, mit denen wir
nicht übereinstimmen, als Fehler zu registrieren. Aber bedauerlich ist
es, zu beobachten, wie sich Traub durch den Kampf zu einem
Chargieren seiner Negationen treiben läßt, durch die er sich selbst Unrecht
tut. Im ersten Teil von „Staatschristentum oder Volkskirche" gibt
er sich Rechenschaft davon, was er von den herkömmlichen religiösen
Anschauungen nicht annehmen könne. Eine rücksichtslose intellektuelle
Redlichkeit, die höchste Achtung verdient, steigert sich zu einer eigentlich
skrupulösen Angst, einen Ausdruck zu brauchen, den feine kirchlichen
Gegner anders verstehen als er. Natürlich begegnen wir, wie es bei
Traub nicht anders sein kann, unter diesen Erörterungen auch vielen
feinen Gedanken. Aver wie viel wohltätiger wäre es gewesen, wenn
er ohne Schielen nach links und rechts seine Ueberzeugungen positiv
dargelegt hätte! Er hätte so feine Position ohne jede Unehrlichkeit
gewaltig gestärkt.

Es fehlt ihm aber auch an Verständnis für seine Gegner. Daß
einem eine von der geschichtlichen Erscheinung des Christentums so

stark losgelöste Verkündigung wie die Jathos innerhalb einer christlichen

Kirche ein Aergernis sein kann, daß man gegen eine schrankenlose

Lehrfreiheit Bedenken hegen kann, ohne ein engherziger Pfaffe
oder ein protestantisches Päpstlein zu fein, das anerkennt er viel zu
wenig. Er ist bei seinem Kampf mehrmals von dem Boden der
Sachlichkeit zu persönlichen Angriffen, zu einem jede Schwäche des

Gegners ausnutzenden Kleinkrieg übergegangen: er hat der Versuchung
nicht widerstanden, von der Schlechtigkeit der Gegner zu leben.

Aber dies Alles zugegeben, stehe ich doch nicht an, das Urteil
tief zu bedauern; ich weiß nicht, ist das Unglück oder das Unrecht
größer. Wenn man die Begründung des Urteils liest — eine höchst mühsame

und unerquickliche Lektüre — so steht man unter dem peinlichen
Eindruck, man habe es mehr mit dem Plaidoyer des Klägers als mit einem
Urteil zutun. Der Richter ist Partei und hat sich nicht gescheut,
Punkte, welche die Vorinstanz bei Seite gelegt hatte, in das
Sündenregister aufzunehmen, ohne daß der Angeklagte zur Verteidigung
Gelegenheit erhalten hätte. Kleine Verstöße und Unrichtigkeiten werden
zu böswilligen Entstellungen aufgebauscht. Es spricht aus dem Urteil
eine philisterhafte Unfähigkeit, es zu versteheu, wenn einem Menschen



— 408 —

das Temperament durchgeht. Der einzig ehrliche Weg märe gewesen,
Traub bei dem ordentlichen Gericht zu verklagen; hätte dieses auf
böswillige Entstellungen und Beleidigungen erkannt, so wäre zur
Disziplinarstrafe immer uoch Zeit gewesen. Glanbten die Behörden
ihre Ehre geschädigt, so hätte sie nur auf diesem Wege, durch eine

unparteiische Instanz, wiederhergestellt werden können, aber nicht
durch ein solches Urteil in eigener Sache. Aber in einem Falle ist
sogar eine Sache, in der Traub vom ordentlichen Gericht
freigesprochen worden war, nachträglich zum Gegenstand der Disziplinarklage

gemacht worden.
Doch halten wir uns nicht bei diesen Zufälligkeiten auf. Noch

fataler ist, daß hier ein geistiger Kampf mit äußern
Machtmitteln ausgefochten wird, daß einige Verstöße und Entgleisungen

zum gefundenen Fressen werden, durch das man den Gegner
unschädlich zu machen sucht. Man kann sich auch des Eindrucks nicht
erwehren, man habe den willkommenen Anlaß benutzt, Traub auf die
Seite zu schaffen, ohne das mit einem Odinm behaftete Ketzergericht
in Bewegung zu setzen. War Traubs Kritik unzutreffend, fo hätte
man ihr einfach die Tatsachen entgegenstellen müssen, nnd sie wäre
an denselben wirkungslos abgeprallt. Hat er Mißtrauen gegen die
Landeskirche und ihre Einrichtungen gesät, so hätte mau doch die
dasselbe erweckenden Umstände abgestellt und sich gesagt, daß man Ver»
trauen nur verdienen und niemals befehlen kann! Es verrät wenig
ethische Einsicht, jemandem Mißtrauen gegen irgendwen oder irgendwas

als sittlichen Defekt anzurechnen und ihm besonders noch zu
verübeln, wenn er diesem Mißtrauen Ausdruck gibt. War Traub des

Vertrauens und der Achtung unwürdig geworden, so hätte man ihn
doch dem Gericht feiner eigenen Unwürdigkeit überlasten. So aber
erklären ihn die Herren Oberkirchenräte kraft ihrer Amtsbefugnis für
unwürdig, und ignorieren die von Tausenden unterstützten
Vertrauenskundgebungen aus seiner Gemeinde. So verzichtet man in diesem

Kampf auf den Sieg durch das sachliche Recht und verschafft sich die

Oberhand dnrch die persönliche Macht. Das ist das Empörende an
diesem Verfahren.

Das Schlimmste scheint mir die Beamtenhaftigkeit der

ganzen Auffassung. Der Pfarrer erscheint als Diener der
Landeskirche, statt als Diener Gottes und seiner
Gemeinde. Wohl wird wiederholt erklärt, dem Pfarrer solle das Recht
der Kritik, auch einer scharfen Kritik an der Kirche und ihren
Einrichtungen nicht „verschränkt" werden. Bei Traub sei das zuläßige
Maß aber überschritten. Man will theoretisch das Recht der Kritik
zugestehen, behält sich aber vvr, das Maß des erlaubten Radikalismus
bei dieser Kritik festzusetzen und macht damit das eingeräumte Recht
illusorisch. Wenn sich z. B. Traub auf die scharfe Kritik Jesu an den
kirchlichen Einrichtungen und Gewohnheiten seiner Zeit beruft, so

begnügt sich der Oberkirchenrat damit, diefe Analogie mit entrüsteter



— 409 —

Gebärde von sich zu weisen. Es wird völlig verkannt, daß religiöse
Kritik keine andere Instanz kennt, als den Willen Gottes uud die

Wahrheit, die sich dem eigenen Gewissen bezeugeil. Hier kann
überhaupt nicht der Eine des Andern Richter sein, auch wenn der Eine
eine kirchliche Behörde und der Andere ein ihrer Disziplinargewalt
unterstellter Psarrer ist. Die Behörde, die das Recht der Kritik,
sobald dieselbe aus dem Zustand dcr Harmlosigkeit in den der Unge-
mütlichkeit übergeht, abschneidet, untergräbt das Vertrauen in die Kirche
und ihr Amt tausendmal bedenklicher als die heftigste Kritik es

vermag. Nichts Schlimmeres kann dem Pfarrer passieren, als wenn er
für einen gehorsamen Beamten der Kirche angesehen wird, der einfach
die Entscheidungen einer höhern Autorität weiterzugeben und sich

vor seinen Behörden zu ducken hat, auch ivenn es gegen seine

Ueberzeugung geht. Daß es sich für Traub um eine Gewifsenssache
handelte, dafür hatte die untere Instanz bei der Zubilligung nicht
unedler Motive noch Verständnis gezeigt; bei den Oberkirchenräten ist
der Sinn dafür abhanden gekommen. Sie sind zu sehr von Beamtenbegriffen

beherrscht, und der katholische Sauerteig hat sie angesteckt.
Der Oberkirchenrat wirft Traub vor, daß er eine Reihe von

unrichtigen Behauptungen und Entstellungen der Tatsachen verbreitet
habe; daraus ivird ihm der Strick gedreht: er habe sich des schwer
wiegenden sittlichen Defektes der Un Wahrhaftigkeit schuldig
gemacht. Seither hat Professor Baumgarten, der nebeu Traub
Verteidiger Jathos mar, seinerseits eine Reihe von Behauptungen des

Oberkirchenrats öffentlich als unwahr bezeichnet. Doch lassen ivir das
bei Seite lind nehmen wir einmal an, Traubs Behauptungen seien

unrichtig. Ja, wem wären nicht schon in einer Polemik, ganz in guten
Treuen, Unrichtigkeiten entschlüpft! Zum Teil handelt es sich um
Beurteilung von Menschen und Dingen, und nehmen wir wieder
an Traubs Urteil sei falsch. Ist es nicht eine unglaubliche Verwirrung
der Begriffe, falsches Urteilen UnWahrhaftigkeit zu nennen? Ich kenne

noch eine schlimmere UnWahrhaftigkeit, deren man sich schuldig machen
kann, ohne ein einziges unwahres Wort zu reden. Man kann nämlich
von einem Menschen ein langes Sündenregister auszählen — wer hätte
das nicht aufzuweisen! — aber all sein Gutes verschweigen und ihn
auf diese Weise in ein ganz falsches Licht stellen. Das Habens die

Herren Oberkirchenräte gemacht — sie haben kein Recht, Traub der
UnWahrhaftigkeit zu beschuldigen. Wer im Glashaus sitzt, soll nicht
mit Steinen werfen.

Man fitzt nicht ungestraft in einer solchen Behörde; ihre
Mitglieder haben den gesunden Maßstab der sittlichen Wertung verloren.
Sie erklären einen Traub unwürdig des Vertrauens, das sein Amt
erfordert. Wer ist dieses Vertrauens würdig? Wer ohne Sünde ift,
werfe den ersten Stein auf ihn! Traub hat Fehler begangen, aber
er hat etwas getan. Er hat gearbeitet und dabei etwa fehlgegriffen. Es
gibt aber noch eine größere Sünde als Fehler zu machen, nämlich nichts



— 410 —

zu machen. Der Oberkirchenrat hat viele faule Schafe in seinem Stall,
welche durch ihre Faulheit das Ansehen der Kirche schädigen. Es gibt
unter den Pfarrern Schlemmer und Säufer — ich hörte neulich
haarsträubende Beispiele — es gibt Protzen, die das gemeine Volk su
L8.ng.i1i« behandeln, aber sie werden dem Kirchenrat nicht unbequem,
und darum läßt er sie ungeschoren. Sie sind nicht unwürdig. Und die
Heißsporne von rechts dürfen sich in der Bekämpfung ihrer liberalen
Kollegen die ärgsten Entgleisungen leisten — man muß es schließlich
begreifen, daß es Traub nicht immer fertig gebracht hat, solche
Angriffe dem verdienten Totschweigen anheimzugeben — sie dürfen sogar
den Oberkirchenrat recht unsanft anrühren, aber sie sind nicht unwürdig.
Das ist das bedenklich Unwahre, das spezifisch Pfüffische an diesem
Urteil.

Wir wollen nicht prophezeien. Aber die Frage nach den
mutmaßlichen Folgen können wir nicht unterdrücken. Daß das
Ansehen der Landeskirche und, was schlimmer ist, des Christentums schwer
erschüttert wird, wurde schon berührt. Da jedermann annimmt, daß
neben den dogmatischen auch die sozialen Ketzereien, obschon beide

sorgsam ausgeschieden wurden, Traub den Hals gebrochen haben, wird
die Meinung, das Christentum sei eine antisoziale Macht, eine Stütze
des Bestehenden, gewaltig bestärkt. Denen, die als aufrechte Männer,
einzig Gott und ihrer Gemeinde verantwortlich, an ihrem Posten
stehen, wird das Vertrauen, das sie genießen, untergraben, und unter
der Jugend werden die, welche keine Beamtenseelen sind, vom Eintritt
in diesen Dienst abgeschreckt. Schlimmer als der Oberkirchenrat konnte
kein Traub die Kirche herabwürdigen und Mißtrauen gegen sie

ausstreuen.

Traub wird nicht mundtot gemacht werden. Er hat im Sinn,
in freier Stellung in Dortmund zu bleiben, und sein Wort wird viel
weiter gehört werden. Zunächst wird ber Fall Traub eine große
Stärkung der äußern Macht des kirchlichen Liberalismus herbeiführen.
Es ist auch wahrscheinlich, daß es diesem gelingen wird, einige weitere
kirchliche Freiheiten zu erobern. Darüber können wir uns nur freuen.
Aber ob der Fall zur innern Stärkung und Vertiefung des

kirchlichen Liberalismus beitragen wird, ist mir sehr zweifelhaft. Es
ist kein Gewinn, wenn das Interesse zu sehr auf diese kirchenpolitischen
Fragen abgelenkt wird. Wohlverstanden, dieselben müssen behandelt
und entschieden werden, aber es ist die Gefahr, daß sich das Interesse
in ihnen erschöpfe. Sobald die Massen, ohne viel religiöses Verständnis
und religiöfe Leidenschaft zu besitzen, zum Kampf gegen Muckertum
und Reaktion mobil gemacht werden, so rücken diese bloß negativen
Ideale in den Mittelpunkt des Bewußtseins. Das ist die Gefahr alles
religiösen Liberalismus. Und wir fürchten sehr, daß der Sinn für
den sozialen Beruf des Evangeliums in unserer Zeit unter dieser
kirchenpolitischen Orientierung leiden werde. Wir fürchten, man könne
anf freiheitlich gerichteter Seite der Versuchung erliegen, den geistigen



— 411 —

Kampf nun auch wieder durch äußere Macht zu entscheiden. Möge
es nicht an Männern und Frauen fehlen, welche wissen, daß wirkliche
Siege für das Reich Gottes nur durch Aufbietung stärkerer religiöfer
Kraft erfochten werden! Möge vor Allem Traub selbst der Versuchung
widerstehen, nnn zum Agitator zu werden, sondern seinen Einfluß,
den ihm Begabung und Schicksal dem kirchlichen Liberalismus gegenüber

verliehen haben, zu seiner innern Festigung und Vertiefung
verwerten! R. Liechtenhan.

Im Kanton Zürich hat in diesen Tagen die Hb5tiMMUNg Uber ckle Er-
böKung Ser pfsrrvezolaungen viel zu reden und hoffentlich auch zu denken
gegeben. Zunächst das Resultat: ^ das Gesetz gegen das Gesetz

Die zwei Stadtbezirke 28,479 11,604
Die neun Landbezirke 15,77S 1S,223

Von den Landgemeinden haben besonders die mit starker Jndustriebevölkerung
durchsetzten angenommen.
Das Resultat ist Vielen überraschend gewesen, denen das Land bisher als

Hort kirchlichen Sinnes gegolten hat. Nicht die Sozialdemokraten sind die Gegner
einer Verbesserung der Lebenslage der Pfarrer, sondern ihre zahlreichsten Gegner
sind im Landvolk. Woher das kommt? Daß Ragaz für den Generalstreik eingetreten

ist, soll für Viele ein Vorwand gewesen sein, Nein zu sagen — wir hoffen aber,
das sei eine Verleumdung; denn es müßte auf die betroffenen Pfarrer geradezu
niederschmetternd wirken. Welch häßlicher kleinlicher Rachegcist wäre da in ihren
Gemeinden, und wie gering würde ihre Arbeit von dem Großteil der Bevölkerung
eingeschätzt, wenn das wahr wäre! „Weil der Theologieprofessor in Zürich sich auf
die Seite der Sozialdemokraten gestellt hat, soll unser Pfarrer büßen!" —

Die Abstimmung ift für uns ein Grund zu großer Freude. Nicht in erster
Linie wegen der bescheidenen und notwendigen Aufbesserung, sondern weil diesmal
in der Sozialdemokratie der Gerechtigkeitssinn über die Parteiparole gesiegt hat.
Die sozialdemokratische Partei, die für Trennung der Kirche vom Staat ist, die
offiziell die Religion als Privatsache proklamiert, hat nicht gegen die Gehaltsaufbesserung

für die Pfarrer entschieden, auch nicht — was doch von ihrem Standpunkt

aus „konsequent" gewesen wäre — Stimmenthaltung proklamiert, sondern ist
mit ihren Stimmen kräftig für die Pfarrer eingetreten. Die Freunde der Arbeiterschaft

in unsern Reihen dürfen sich über dieses Zutrauensvotum und den Dienst,
den sie ihren Kollegen erwiesen haben, freuen. Unter solchen Auspizien dürfen wir
auch ruhig an die Trennung von Staat und Kirche herantreten.

Daß die Arbeiterschaft geschlossen für eine Besserstellung der Pfarrer und
Lehrer eingetreten ist, verpflichtet diese, sich aufs neue mit der Arbeiterfrage ernstlich

zu beschäftigen und ihre Ansichten, wo sie ungerecht stnd, zu revidieren. Es ist
doch etwas sittlich Großes, daß die Arbeiterschaft, die von keiner Volksabstimmung
in ihrem Kampf um Hähern Lohn unterstützt wird, kräftig und selbstlos anderen zu
einer Verbesserung ihrer Lebenslage hilft — und unter ihnen vielen ihre Feinde
und Gegner. Uns sind mit Hilfe der Sozialdemokratie in friedlicher Abstimmung
von heute auf morgen einige hundert Franken Besoldungserhöhung zugesprochen
worden und die Arbeiter bringen mit der Forderung einer bescheidenen Verbesserung
ihrer Lohnvergältnisse eine halbe Welt gegen fich auf und müssen fast jeden
derartigen Fortschritt für ihre Lebenslage mit bittern Kämpfen und schweren Opfern
erkaufen. Es ist eine Pflicht der Dankbarkeit der abhängigen Lohnarbeiterschaft
gegenüber, daß wir aufs neue uns bemühen, sie besser verstehen zu lernen.
Diejenigen, die es noch nicht besitzen, mögen aus der zuerkannten „Lohnerhöhung" fich
Dr. Herkners, des ehemaligen Zürcher Professors klassisches Buch „Die Arbeiterfrage"

kaufen und es studieren. Es werden ihnen dann die Augen aufgehen, wie
veraltet, undemokratisch und ungerecht das liberale Lohnsystem ist, in dem der Lohn
tatsächlich nur von einer Seite diktiert wird und sie werden die Arbeiterbewegung,
Streik und Generalstreik recht verstehen und würdigen lernen.



— 412 —

Aber damit ist es nicht genug, Ragaz hat in seinem Gcneralstreikartikel
gesagt, daß in den Tagen des Generalstreiks unsere ofstzielle Religiosität völlig versagt
habe. Ich möchte das fur heute dahin präzisieren, daß die maßlose, von gewissenlosen

Redaktoren geschürte Erbitterung der Bauern gegen die organisierte Arbeiterschaft

weniger stark, die Gefahr schwerster Konflikte weniger groß Ware, wenn
die Pfarrer auf dem Land alle sozialpolitisch tüchtig geschult wären und offen ihre
bessere Einsicht aussprachen, für eine bessere Würdigung der Nöte und Schwierigkeiten

der abhängigen Lohnarbeiter einträten. Hierin liegt tatsächlich eine schwere

Verschuldung vieler Landpfarrer: „Wer da weiß Gutes zu tun und tut es nicht,
dem ist es Sünde," Mag sein, daß man sich da und dort „unpopulär" macht.
Aber die Leisetreter und steten Kopfnicker unter den Pfarrern machen sich, da unser
Volk im Ganzen noch gesund denkt und fein empfindet, noch unpopulärer — das
mögen da und dort die Zahlen der Abstimmung zeigen. Und dann ist UnPopularität

um der Gerechtigkeit willen bekanntlich ein Ehrenzeichen für einen Verkündiger
und Jünger Jesu Christi. Und das wollen wir doch sein? Fr, Sutermeister.

KellMionelle Semerkungen.

Wir dürfen diesmal einen Mitarbeiter von besonders hohem Range in
unserer Zeitschrift begrüßen. Heinrich Lhotzky hat seine Zeitschrift „Leben"
eingehen lassen, zum großen Kummer der Leser. Er hat es getan, weil er kein
Bedürfnis mehr fühlte, durch das Mittel einer Zeitschrift zu reden und damit ein

Beispiel gegeben, das wir alle, die wir mit dem Herstellen von Zeitschriften zu tun
haben, nicht vergessen wollen. Die Neuen Wege verdanken es diesem Umstände,
daß sie Lhotzky in dieser Nummer das Wort geben dürfen. Möge es zu „Einsamen"
gelangen, die es verstehen! —

Wir machen auf das Inserat aufmerksam, das Lhotzkys neuestes Werk:
„Immanuel Müller" ankündigt. Bei der Besprechung dieses Buches hoffen
wir ausführlich von Lhotzky reden zu können (soweit dies wünschenswert ist) und
begnügen uns heute damit, auf seine beiden Hauptwerke: „DerWeg zum Vater"
und „Religion und Reich Gottes" hinzuweisen, Sie gehören für den, der
den Schlüssel zu ihrem Verständnis gefunden hat, zum Besten, was ein Gottsucher
neben der Bibel lesen kann, —

Das Stück aus Schleiermacher hat unser Mitarbeiter F. S, gerade zur
rechten Zeit entdeckt. Es enthebt uns auch der Aufgabe, nochmals auf die
Generalstreikdiskussion einzugehen. Die Aeußerung unseres Freundes Camenisch hätten
wir gern schon das letzte Mal gebracht. Soweit wir dazu etwas zu bemerken

hätten, ist es durch unsere Erklärung in der letzten Nummer geschehen.

Einige Selbstüberwindung kostet es uns, nicht wenigstens das Verhalten
gewisser Theologen (es stnd positive, freisinnige und „moderne" darunter!) ins Licht
zu setzen, die es für unbedingt nötig hielten, auch noch Holz zu unserem Scheiterhaufen

herbeizutragen, aber auch nicht ein Wort des Tadels für all die Gemeinheit,

die wir erfahren haben, auftreiben konnten, Sie haben sich dabei zum Teit
auf ein sehr hohes Roß gesetzt, aber in früheren Zeiten hätte man ein solches
Verhalten nicht großartig gefunden. Die Tugend der Ritterlichkeit scheint außer Kurs
gesetzt zu sein — neben andern Tugenden! Wir legen auch diese Erfahrung zu
allen andern, die wir in diesen letzten Monaten gemacht haben, —

Einen Aufsatz über Booth, wie einen über Strindberg gedenken wir
sobald als möglich zu bringen, Sie werden nicht post tsswin kommen,

Redaktion: Liz, Z. Matthieu, Gymnasiallehrer in Zürich; r. ffsga?,
Professor in Zürich; H. StiicKelderger, Pfarrer in Oerlikon-Zchwamendingen, —
Manuskripte und auf die Redaktion bezügliche Korrespondenzen sind an Herrn
ffsgs« zu senden, — Druck und Expedition von ff. g. Sbinâen in Basel,


	Rundschau

