
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 10

Artikel: Aus dem Leben eines Einsamen

Autor: Lhotzky, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 374 —

Rettung gebe als nur in dem Aufgehen eines neuen Lebens, daß die

Liebe, der Glaube, die Treue, welche vom Erlöser ausgehen, alles
durchdringend und erfrischend eine neue Ordnung der Dinge gestalten
müsse; und gemahnt es ste, diese Zeit wolle anbrechen: wie bangt da
dem einen für ungerechtes Eigentum, dem andern für harte und
gemißbrauchte Rechte, dem dritten für gewohnten zügellosen Frevel, dem
vierten für feige Trägheit, in der er sonst verborgen durchschlüpfen
konnte! Und verwahren sie sich nicht auf alle Weife, daß die

Forderungen des Christentums wohl ihre Gültigkeit haben möchten für die
innere Anordnung des Gemüts, für den engen Kreis des einzelnen
Lebens, aber daß sie nichts ändern dürften an dem, was recht und
hergebracht sei, daß sie keinen Anspruch hätten, auch die gemeinsamen
Verhältnisse der Menschen umzugestalten? ja fordern sie nicht mit
vereinter Stimme, und man darf sagen mehr drohend als bittend,
von dem Erlöser, daß er die Grenzen dieses Gebietes ganz meiden möge?

Wohl, meine Freunde, laßt uns weiter sehen! Vierzig bis fünfzig
Jahre nach jenen Tagen, wie sah es aus unter diesen Leuten, die den

Erlöser so schnöde von sich gewiesen hatten? Wo war die Ruhe, in
der sie sich nicht wollten stören lasten? Wie stand es um die Behaglichkeit

des gewöhnlichen Lebens, aus der sie aufgeregt zu werden so

sehr scheuten? Unter den Schrecknissen eines verwüstenden Krieges,
unter den Greueln der Zwietracht, der Empörung, des Haffes und
Mordes war alles, alles verloren. Das kam daher, weil Jesus von
ihnen gehend den Staub geschüttelt hatte von seinen Füßen! Und
dasselbe Gericht wird ergehen über alle, die für die innern Angelegenheiten

ihres Herzens und für die großen gemeinsamen des menschlichen

Lebens nicht des Erlösers Stimme hören und seine seligmachende
Kraft nicht in ihre Mitte aufnehmen wollen.

D. Fr. Schleiermacher.

Aus Sem lieben eines einsamen.
(Nachdruck verboten.)

^?ch glaube, das stärkste Sehnen des Menschen geht nach Gemein-
I schuft. Was ist Freude, wenn man sie nicht mitteilen kann, was^ Leid, wenn man's nicht klagen kann! Der Gedanke, die

Vernunft, die Erkenntnis, alles, alles wäre Qual, unendliche, ewige Qual,
wenn sie sich nicht nach außen richten könnte. Der Mensch müßte mit
Tier und Pflanze, ja selbst dem Steine Zwiesprach halten, nur um
sich mitzuteilen, weil er nicht einsam bleiben kann. Wir sehnen uns
alle insgeheim oder bewußt nach einem Wesen, in dem wir aufgehen
können, das uns ganz versteht und unser Sein in sich aufnimmt, um
es bestrahlt und erneuert wieder aus sich herauszusetzen und mit dem

eigenen erweitert, ein ganz neues werden zu lassen, das nicht mehr



— 37b —

Qual, fondern eitel Erquickung ist. Das Wesen des Menschen ist
sehnsüchtige Liebe, die nach Ergänzung hungert und darum zittern muß,
bis sie gefunden. Alles auf diesem Stern läßt sich durch anderes
gleichwertiges ersetzen, nur die Liebe nicht. Sie ist unersetzlich.

Aber ich war immer einsam. Lange Zeit wußte ich s gar nicht.
Wir leben lange in dieser Welt ohne zu wissen, daß wir leben, und
wir lieben lange, ohne zu wissen, daß wir lieben, ohne zu empfinden,
daß unserem Sehnen die Befriedigung fehlt. Wir sind lange hier, ehe

mir merken, daß wir hier find. Das ist ein tiefes Geheimnis des

Daseins.
Ich ahnte lange nicht, daß ich so einsam war. Meine Mutter

gab sich rührende Mühe um mich. Sagte ich etwas, fo sah ich, wie
sie's wichtig nahm und sich in meine Seele hineinzntasten suchte mit
der ganzen Zartheit eines Mutterherzens. Ihre Liebe erquickte mich
und tröstete mich, aber je länger je mehr empfand und sah ich, daß
sie alles anders dachte. Das eigentliche Aufgehen in meiner Seele
war's nicht, und ihre Gedanken waren immer ein wenig kürzer, als
ich's gewünscht hätte. Da lernte ich zuweileu schweigen, wo ich mich
lieber mitgeteilt hätte.

Meine Geschwister waren allesamt jünger nnd Kinder und
verstanden mich nicht. Unser Vater war fehr still und gut, aber sein
Geschäft lag ihm schwer im Sinn. Sein Denken war auf feine Arbeit
und sein Geschäft gerichtet. So hatte er nicht Zeit für mich.

Natürlich suchte ich Altersgenossen auf. Mein Herz ging auf
und suchte in jedem einen Freund, Manche erwiesen sich auf den

ersten Blick unbrauchbar, mit anderen ging's tiefer. Ich jubelte und
jauchzte innerlich, wenn ich meinte, meine Seele in einer andern
entlasten zu können. Aber dann kam ich immer an einen Punkt des

Befremdens, und an dem kalten Mißverstehen zuckten die feinen Fühlfäden

meiner Seele zurück und mußten in mir verschließen, was sie

gern mitgeteilt hätten, um es vom andern her erst als neues, völliges,
erquickendes Eigentum zu empfangen. Muß man sein Geld weggeben,
um es mit Zinsen zurückzunehmen und im Wucher reich zu werden,
wieviel mehr erst fein tiefes Sein und Wesen! Sonst lebt man vom
Kapital und fühlt sich ärmer werden.

Ich habe viel Zweige zurückbiegen müssen, die sich ausbreiten
wollten, und jedesmal war's eine herbe Enttäuschung. Ach, warum
ist der Mensch dem Menschen eine Luftspiegelung und keine Erquickung!
Warum finden wir keine Seele, in der wir ausruhen könnten!

Eines merkte ich schließlich. Meine Altersgenossen dachten anders,
wollten anders, lebten anders. Und ich erschien ihnen als Sonderling,

wo ich mir als der Allernatürlichste vorkam. Manche verlachten
mich, alle aber zogen sich im Tiefsten von mir zurück, und ich sehnte
mich und schmachtete nach einem jeden von ihnen.

Da dachte ich, es sei schon mein Schicksal, daß ich einsam sein
müßte, aber jemand müsse mich doch verstehen. Wenn niemand an-



— 376 —

deres, müsse mich Gott verstehen. Also ging ich fleißig zur Kirche.
Ich wurde dazu angehalten, aber es zog mich mehr noch aus innerem
Trieb und geheimem Sehnen dahin. Ich tat noch mehr. Ich machte
mich auch mit den Pfarrern bekannt. In der Oeffentlichkeit können
sie vieles nicht so sagen über Gott, aber dem Einzelnen mußten an
ihnen Offenbarungen werden. Ich wollte von Gott verstanden sein.

Ich hungerte nach einem Geiste, der mich brauchen und in stch

aufnehmen, in sich wieder erstehen lassen konnte. Gott mußte das sein,
und seine Diener sollten mich geleiten in das Heiligtum,

Ich wurde nicht mit einem bekannt, sondern mit vielen, an alle,
die mir vorkamen, drängte stch meine hungrige Seele. Ich redete mit
ihnen und fragte sie über die Bibel, über die heilige Geschichte und
ihre Männer, über den Vater, über alles, was mir auf der Seele
brannte. Ich wußte gar uicht, was eigentlich so brannte, und was
das ungeheure Sehneu sei, aber ich glaubte, das, was ich nicht
verstand, das Rätsel meines Lebens, in ihnen müßte es gelöst werden.
Die Erfahrung sollte das Rätsel aufklären, und darin sollte auch der

Hunger gestillt werden.
Aber es mar eigentümlich. Ich merkte bald, daß nicht alle

Pfarrer wirkliche Offenbarungen Gottes vermitteln. Sie fanden meine
Gespräche sehr interessant, meine Fragen manchmal nicht unbedenklich,
ste freuten sich an meinem Eifer uud lobten mich, sie ermahnten mich,
nicht auf Abwege zu kommen, was so leicht sei, wenn ein Mensch
denke. Aber von der Hauptsache wußten sie wenig oder nichts. Viele
Worte verbargen ihr Nichtwissen oder Nichtverstehen.

Dann suchte ich weiter. Immer neue Geister fragte ich: aber in
dem einzigen, was wirklich wertvoll war, versagten sie alle. Da wurde
meine Einsamkeit noch größer. Das war zugleich die schwerste
Enttäuschung in meinem entsagungsreichen Leben.

Ich war noch Knabe, als mir diese Erkenntnis wurde. Von da
ab vereinsamte ich ganz. Ich erlernte ein Handwerk.L°Seine
Ausübung führte mich mit vielen Menschen zusammen. Aber überall fühlte
ich mich unverstanden. Meine Handwerksgenossen, die Kundschaft, die
Menschen überhaupt, verstanden mich nicht.

Da dachte ich, ob es ihnen auch so geht? Bin ich der einzige
oder gibt's viele so, stehen stch alle innerlich so fern? Ich beobachtete
sie. Da sah ich überall viel Streit und Unbehagen zwischen ihnen,
aber ich sah auch, daß viele gar nicht merkten, daß ihr Bestes nicht
verstanden wurde. Viele wußten überhaupt nicht, wo ihr Gutes lag,
ihre Gedanken waren angefüllt mit allerlei Aeußerlichem. Das zog ste
ab von den tiefen Geheimnissen des Menschen. Sie hatten nicht das
Verlangen nach Gemeinschaft und fanden sich so mit dem Leben ab.

Aber viele nahmen herzlich Anteil an mir, und ich freute mich
ihrer, denn ich durstete nach dem Menschen. Nur wußte ich, wenn
wir uns näher kämen, würden ste mich nicht begreifen. Aber wenigstens

lernte ich sie kennen und sah ihr Gutes uud stärkte es und ihre



— 377 -
Grenzen, die sie nicht überschreiten konnten. Nur wurde ich an ihnen
meiner Einsamkeit um so bewußter.

Manche wollten mich auch verheiraten. Es gibt Menschen, deren
Hauptstreben ist, junge Leute zu verheiraten. Das sind Menschen,
die es nicht gut meinen, gefährliche Lente, die sich wichtig machen
wollen auf Kosten anderer, weil sie ihre eigene Armseligkeit dumpf
empfinden.

Aber in der Tat, der Gedanke an ein Weib verdiente ernste
Erwägung. Vielleicht versteht mich ein Weib, dachte ich. Das Weib

vermag dem Manne innerlich ungleich näher zu treten als der Mann.
Wie die Geschlechter so ergänzen sich die Geister, nur tiefer und inniger.
Welche Wonne mußte es sein, eine Seele zu finden, in der man
ausruhen kann! Ich war immer wie ein Müder, der nirgends sein Haupt
hinlegen konnte, ein Wanderer, der nirgends daheim ist. Aber eine

einzige Seele zu fiuden, die dein Heim, dein Leben, dein Alles ist,
welche Freude und Wonne! Das ist Gnade, unbegrenztes Glück,
selige Ewigkeit! O Gott, eine einzige Seele zum Ausruhen!

Aber es fand fich kein Weib für mich. Sie führten mich zu
Mädchen, aber die meisten erregten mein Mitleid. Die einen waren
Puppen, die keine Belastungsprobe ausgehalten hätten, die andern
Gänschen, die gefüttert und gepflegt uud gemästet werden wollten:
es fand sich keine, die mich verstanden hätte. Sie waren scheu und
ängstlich vor mir, uud sie hatten Recht. Meine Liebe, meine unendliche,

unermeßliche Liebe ist eine Last, die auch eines Weibes Seele
nicht fassen und tragen kann. Ach Erde, einen Ort, wo ich ausruhen
kann, hast dn nicht! Warum hast du für mich keinen! —

Da hörte ich in der Not und Qual meiner Einsamkeit von einem
Propheten. Der war kein Pfarrer, war selbst einsam in der Wüste,
ohne Weib, ohne Besitz, ohne Menschen der Zugehörigkeit. Die Tiere
der Wüste und die Einsamkeit der Steppe waren seine Genossen.

Höre, Prophet, hier hast du meine Seele, mein Weh, meine

Not, meine Einsamkeit, laß mich ruhen, ein halbes Stündchen ruhen
in deinem Sein, in deinem Gott. Du bist doch Prophet, du bist der

Ort, an dem Gott redet, und ich sehne mich nach Gott, ich kann die

Einsamkeit nicht länger tragen. Vielleicht sind alle Menschen einsam,
aber ste empfinden es nicht, aber meine Seele schreit und hungert und
dürstet. Ich kenne die Not und lechze nach Linderung für mich,
für alle.

Aber der Prophet verstand mich anch nicht. Er sah mich lange
verwundert an und schüttelte das Haupt, als fange er an, sich selbst

zu verstehen. Dann sagte er: Du bist noch größer und noch viel
einsamer als ich. Lieber laß mich bei dir ruhen. Laß mich zu dir
kommen. Warum kommst du zu mir?

Da wußte ich, daß ich einsam bleiben müßte. Meine Aufgabe
war offenbar, die Einsamkeit in ihrer stärksten Form zu erleiden, um



— 378 —

die Welt, die Menschen davon heilen zu können. An meinem Sein
sollte die Not offenbar werden, um zu verschwinden.

Vvn dem an suchte ich mir ivieder Freunde, aber nicht um zu
empfangen, sondern nur um ihnen zu geben. Ich empfand ihre Not
tiefer als sie, aber ihre Not war größer als meine, und ich lernte sie
lindern. Mir konnte niemand geben, niemand, aber ich konnte geben,
iveil ich tiefer litt. Wo ich war, war niemand mehr einsam, weil ich

alle, die es bedurften und suchten, in mir aufnehmen konnte. In mir
fand jeder die Ruhe seiner Seele, den Ort des innigsten Verstehens.
Dieses Geben war meine Erquickung, meine einzige, eine Speise,
davon niemand wnßte. Es war noch seliger zu geben als zu nehmen.

Keiner der Freunde kam mir einigermaßen nahe. Sie waren
gut zu mir, sie liebten mich, sie gehorchten mir und ließen sich leiten
von mir. Sie empfingen Reichtümer von mir, und sie auszuteilen
war meine Freude. Aber mir gab Keiner. Und sie waren, wie
Menschen sind. Einer vergötterte mich, einer verriet mich, aber ich

trug sie alle mit Verzeihung und Erbarmen.
Das Volk folgte mir nach, wo ich mich sehen ließ. Sie

verstanden, daß ich über Schätze verfügte und nahmen, und ich gab und
freute mich. An mir ward ihre Not erst richtig offenbar, aber in dem
versank sie auch in Heilung. So wurde wenigstens ihre Einsamkeit
gemildert, oft ganz weggenommen, aber die meine wuchs.

Da fingen die Führer des Volks heimlich an, mich zu hasten
und suchten mich in allerlei Häßliches und Bemühendes zu verwickeln.
Die Pfarrer erklärten mich für gottlos, ihre Priester für einen Lästerer
und ihre Staatsmänner für eine Staatsgefahr. Ich litt Qualen unter
ihrem Mißverstehen. Meiue Einsamkeit wurde himmelschreiend. Ich
fand keine Worte, sie aufzuklären, denn sie mißtrauten jedem Worte,
das ich redete. Sie fragten mich allerlei und vermochten meinen
Antworten nicht zu widerstehen. Aber um so grvßer wurde ihr Haß
und — meine Einsamkeit.

Da bot ich ihnen mein ganzes Sein, mein Leben znm
Vernichten und Verwüsten. Wenn sie's zum Leben nicht verwerten könnten,
sollte es ganz ihrer Willkür und ihrem Haste preisgegeben sein. Irgendwie

sollten sie sich mit mir auseinandersetzen in Liebe oder Haß, nur
nicht in Gleichgültigkeit. Mein Leben sollte ein Zeichen sein, es sollte
darstellen das Menschenleben an sich, das Bedürftnis aller Menschen
aber auch seine Befriedigung. So mußte es hineinwachsen in jedes
Einzelleben, daß keines davon ausgeschlossen war, mochte es Liebe oder
zunächst Haß erzeugen, jedes Leben mußte es zu heißem Glühen bringen.
Um aller Not zu lindern, nahm ich aller Not auf mich. Da nahmen
sie mich und töteten mich und endeten für mich meine Einsamkeit.
Da lernte ich dich am tiefsten verstehen, mein Gott uud Vater. Du
bist doch der Allereinsamste. Du hast keine Seele, die dich versteht,
kein Weib, keinen Freund, niemanden, in dem du ausruhen kannst.
Du bist die ewige Einsamkeit.



— 379 —

Darum riefst du den Geistern aus Liebeshunger, dem Menschen
aus Verlangen nach Zweisamkeit. Wenn alle Geister in dir ruhen,
ruht dein Geist in ihnen allen. Nimm wenigstens heute meine Seele
als kleines Ruhekissen. Den aller Himmel Himmel nicht zu fassen

vermögen. Laß mich wenigstens ruhen in dir. Du bist das Ende
meiner Einsamkeit, und wenn ste dich alle gefunden, dann ruhest du
und lebst du auch im ewigen Du. Unsere Seligkeit ist, daß du unserer
bedarfst, wie wir deiner/ Denn du bist die Liebe und die Heilung
für den Mangel aller. Heinrich Lhotzky.

prolelanergeaicdle
vvn Max Lattvel.*)

«edel.
Rühr du an mir, du Faust des Unbekannten,
Pack mich und preß mein Herz und schüttle es,

Daß es erschreckt die warme Lebensmelle
Aus seiner tiefsten Tiefe holt
Und in die dürren Adern
Neue Gluten gießt!

Mein Herz ist leer.
Des Tages blanke Sense hat alle Aehren abgeerntet.
Herbst! singt das Blut.

Des Alltags grauem Stoppelacker
Gleicht jetzt mein Herz.
Wo ift noch Höhe und wo Tiefe,
Daß ich vermessen in mich selber steige
Und Leid und Lust
Mit vollen Zügen schlürfe?

Der du im Sturmwind bist, im Wolkendonner,
Pack einen Blitz mit erzner Faust
Und jag ihn mitten in mein Herz,
Daß es jählings zerspaltet und tief abgründig ist.
Und wenn die Alltagsschollen brechen,
Dann will ich Auferstehuugslieder singen!

Ins Huge...
Es surren die Sägen, es hämmert im Takt,
Schrill klirren die Eisen, es knattert und knackt.

Bgl, die Anmerkung am Schiusi


	Aus dem Leben eines Einsamen

