
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 9

Artikel: Der Klassenkampf

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 331 —

Friede reden, wo zu einem würdigen Frieden zuerst ein harter Kampf
von nöten ist. Leben heißt in solchen Zeiten, dahin gehen, wo der
Gegensatz am schärfsten ist, wo man erst die ganze Not, die ganze
Qual der Zeit an sich erlebt, fo stark erlebt, daß sie unzweideutig die

ganze Richtung des Handelns bestimmt.
In solchen Zeiten kann man den großen Stil in der

Lebensführung lernen. Leben wir so, treten wir so auf, wie es die Zeit
und ihre Not erfordert. Richten wir entschlossen, charaktervoll unser
Leben so ein, wie es die Verschärfung der Gegensätze mit sich bringt,
auch da, wo bei der wachsenden Nervosität und Verständnislosigkeit die

Anfeindung nicht ausbleibt. Da bleiben wir von der Zeit und ihrer
Größe nicht unberührt. Und eins vor allem lernen wir, und da wird
uns, wie foust felten, Wesen und Wert des Lebens klar: Trene im
großen Stil üben. Treu bleiben der großen Sache, die sich jetzt
durch Krise und Sturm behauptet, treu auch da, wo ihre Größe
verkannt wird und sie bitter und roh bekämpft wird. Treu seiu dem
sehr hohen Ziel, das immer schärfer, immer deutlicher aus den
sozialökonomischen Kämpfen der Zeit hervortritt und so hoch ist, daß es

nur durch den Zusammenschluß aller lebendigen Kräfte erreicht werden
kann. Treu bleiben, auch weun die Zahl der Vertreter infolge der

Verschärfung und der Zuspitzung der Gegensätze kleiner wird, und
wenn Bedenken und Zweifel die Reihen lichten. Eine große Sache
groß führen da, Ivo uns Gvtt hingestellt, ritterlich einstehen sür das,
was inmitten von Not, Kampf, Anfeindung und Spott wird und
wächst — ist das nicht leben? Heißt das nicht, das Lebensgefühl an
einer höhern Quelle schöpfen, als an unsern kleinlichen Kräften?

Gott stellt uns in schwere Zeiten. Er will, daß wir in Not
und Sturm eine neue Orientierung bekommen. Wir sollen ivieder
leben lernen. Von der Macht des göttlichen Lebens sollen wir über das
nngöttliche, kleinliche, elende Leben, das wir führen, über nns selber
hinweggehvbeu werden. Durch Kampf und Not, vielleicht durch
Entsagung und Verzicht, sollen wir wieder das Leben lernen, das uns
von dem kommt, der selber das Leben ist. Danken ivir ihm dafür.

I. Matthieu.

ver Klassenkampf.
Verehrte Versammlung! *)

W?ie haben mich gebeten, in Ihrem Kreise einen Vortrag über den

Klassenkampf zu halten. Daß eine solche Aufforderung aus
Frcmenkreiscn an mich ergeht, ist mir ganz besonders erfreulich,

als ein Zeichen, daß die Frauen anfangen, auch folche Fragen anzu-

*) Dieser Vortrag wurde vor einigen Jahren in einem Berner Frauenverein
gehalten.



— 332 —

fassen, die früher den Politikern überlassen worden wären. Und
warnm sollten Sie nicht gerade diese Aufgabe anfassen? Sie geht die

Frau an so gut wie den Mann und es scheint mir, daß gerade sie

auch das warme, hochgemute Herz und die feine und geschickte Hand
der edlen Fran nötig habe, wenn die Lösung gelingen soll. Warum
follten nicht auch die Frauen diese Aufgabe anfasseu? Die Männer
tun es doch nicht so, wie sie sollten. Ich denke dabei vor allem an
die Politiker. Abgesehen von der Sozialdemokratie, für welche ja die
Lehre vom Klassenkampf ein Hauptstück der politischen Weltanschauung
bildet, geben sich unsere politischen Kreise ivenig Mühe, das durch das
Wort vom Klassenkampf bezeichnete Problem mit dem Ernst
anzufassen, den es verdient, sich darin zu vertiefen, es in feinem eigentlichen

Sinn und Wesen zu erfassen und von da aus Lösungen in
großem Stil zu fiuden. Man begnügt sich meistens mit den
Schlagwörtern und Phrasen, die die Tagespresse fabriziert; man macht das
Wort zu einer Keule, womit man auf den Gegner losschlägt, oder
auch nur loszuschlagen glaubt: denn man trifft ja meistens daneben,
weil man keinen klaren Begriff von dem eigentlichen Problem hat.
Ich kann mich nicht erinnern, je von einer Versammlung bürgerlicher
Politiker gelesen zu haben, die über diesen Gegenstand, der heute im
Mittelpunkt des politischen Lebens steht, ausdrücklich verhandelt hätte.
Es ist tief bedauerlich, daß in unserem Volke, wo doch die Politik
eine so große Rolle spielt, nicht mehr ernstes, unabhängiges politisches
Denken in großem Stil vorhanden ist, wie wir es zum Beispiel
gegenwärtig in England beobachten, ivie ivir es in besseren Zeiten aber auch
bei uns besaßen.

So grüßen wir denn die Frauen als willkommene Nothelferinnen,

ihre Mitarbeit als einen Zustrom frischen Denkens und frischer
Seelenkraft. Und wenn wir nun heute vor dieses theoretisch und
praktisch gleich schwierige Problem treten, so wollen wir es als
symbolisch bedeutsam betrachten, daß wir es hier im Mittelpunkt des
vaterländischen Lebens tun. Denn um eine vaterländische Frage
allerersten Ranges handelt es sich allerdings, nm eine Lebensfrage auch
unseres Volkes. Das Schweizervolk befindet sich heute in ähnlicher
Lage wie zur Zeit des alteu Zürichkrieges, der Stanser Tagsatznng,
der Kappeler- und Vilmergerkriege und des Svnderbundes. Ein breiter
Riß geht durch unser nationales Leben uud teilt es in zwei
Heerlager, die einander kampfgerüstet gegenüberstehen: das der Bürgerlichen

und das der Arbeiterschaft, besonders der sozialdemokratisch
gesinnten. Alle andern Unterschiede treten immer mehr gegen diesen
zurück. Es ist ein Bürgerkrieg, worin ivir stehen. Er ist zwar bis
jetzt nicht mit blutigen Waffen ausgefochten worden; ivir wollen gerne
hoffen, daß es nie so weit kommen werde und uns hüten, den Teufel
an die Waud zu malen; aber wir dürfen uns auf der andern Seite
den großen Ernst der Sachlage auch nicht verhehlen. Wir stnd fchon
mehr als einmal hart vor dem Ausbruch blutiger Kämpfe gestanden;



— 333 —

es braucht nur einmal in Zeiten großer Erregung, wie sie uns jeder
Tag bringen kann, der Funke ins Pulverfaß zu fallen und wir sehen
wieder einmal Eidgenossen das Blut der Eidgenosfen vergießen. Wir
möchten darum wohl etwa, ivie auf jener Tagsatzung zu Staus, nach
einem Niklaus von der Flüh ausschauen, der mit dem Friedenswort
zwischen die streitenden Brüder träte. Aber auch ohne Blutvergießen
ist der Kampf bitter geuug. Er stört das wirtschaftliche Leben, er
bedroht das nationale Empfinden. Nicht nur reißt er das Volk in
zivei Lager auseinander, er hat noch eine weitere Folge, die uns
wieder an die schon erwähnten schlimmsten Zeiten der Eidgenossenschaft
erinnert: Das Schlimmste war damals nicht der Zwist nnter den

Eidgenosfen selbst, fondern der Umstand, daß jede der streitenden
Parteien nach dem Ausland schaute, vielleicht nach dem Erbfeind, sich

mit ihm gegen die Eidgenossen zn Verbünden. Aehnlich verhält es
sich heute. Der Riß, vor dem wir in unserm Volksleben stehen, geht
ja durch alle Kulturvölker. Dieser Kampf ist international. Ueberall
stehen sich die gleichen Lager gegenüber. Da ist es natürlich, daß
man sich dem Gesinnungsgenossen im Ausland näher fühlt, als dem

Gegner im eigenen Land. Daraus ergeben sich aber nationale
Schwierigkeiten nnd wächst vermehrte Erbitterung empor. Im eigenen
Lande zerreißt dieser neue Gegensatz alte Verbindungen und schafft

neue, oft unnatürlich scheinende, Gruppierungen; alte Freunde werden
Gegner und umgekehrt und die Folge ist Verwirrung. Zorn und Haß.

Aber noch tiefer geht der Riß. Er dringt in unser sittliches
Leben ein; er stellt auch folche. die sich wenig um Politik kümmern,
vor schwere Probleme des persönlicheil Lebens. An uns alle tritt
die Frage heran: „Aus welche Seite willst du dich stellen?" Am
leichtesten haben es solche, die nur die Wahrheit des einen Lagers
kennen, die auf der einen Seite alles Recht, auf der andern alles
Unrecht sehen; andere, für die die Lage nicht fo einfach ist, geraten
in schwere innere Konflikte, Was soll der Arbeiter tun, wenn man
ihn in eine Organisation nötigen will, deren Grnndsätze ihm sittlich
bedenklich erscheinen, während auf der andern Seite die Notwendigkeit
der Organisation ihm wvhl einleuchtet? Soll er einen Streik
mitmachen, den er für ungerecht hält, weil er dvch einsieht, daß man im
Kampf Disziplin halten muß und nicht jeder Soldat seiner eigenen
Meinung folgen darf? Was soll der Unternehmer tun, der auf feiiler
Seite in ähnliche Lagen kommt? Was soll er tun, wenn er den

ganzen Geist des heutigen Wirtschaftslebens nicht billigen kann und
doch nicht weiß, ivie er ihm entrinnen möchte? Was soll die Frau
tun, die mit ihrem Herzen auf Seiten der Arbeiterschaft ist, während
der Mann mit Leidenschaft gegen sie steht?

Bis in das religiöse Leben, das ja für den Christen mit dem
sittlichen Eins sein soll, dringt der Kampf. Wenn ich ein Jünger
Jesu sein will, was soll ich tun? Darf ein Christ als Kämpfer in
eines der Heerlager treten oder muß er sich abseits von allem Kampfe



— 334 —

halten? Aber wenn er dies Zweite tun wollte, muß dann nicht die

Frage in ihm aufsteigen: „Ist es dem Christen erlaubt, Dinge mit
anzusehen, die er für unchristlich, widergöttlich halten muß?" Was ist
zu tun?

So wird der Klassenkampf aus einem ökonomisch-politischen ein
allgemein menschliches, sittliches, religiöses Problem. Er wird zum
Symbol und zum Ausgangspunkt für die ganze
Lebensbewegung der Gegenwart. Das ganze
Problem unserer gärenden Zeit ist darin
eingeschlossen.

Mit dieser Bemerkung haben wir anch schon eine erste Antwort
auf die Frage gegeben, die sich uns nnn aufdrängt, wie nämlich dieses
gewaltige Problem gelost werdeu kann nnd soll.

Denn das Erste, was wir dazn nötig haben, ist ein tiefes und
großgeartetes Verstehen. Wir dürfen vor allem nicht der oberflächlichen

Meinung verfallen, daß der heutige Klassenkampf gleichsam nur
die Mache einiger Agitatoren sei, das Werk einer systematischen, vom
Ausland in unser friedliches Hirtenvolk hereingetragenen Aufhetzung,
insbesondere eine Frucht der sozialdemokratischen Lehre vom Klassenkampf.

Geschichtliche Erscheinungen von solcher Macht und Wucht
werden nie von Agitatoren gemacht; Agitatoren benützen nur
vorhandene Verhältnisse und Stimmungen, bringen sie zum Bewußtsein,
verschärfen sie, aber sie würden gar nicht gehört, wenn
diese Verhältnisse und Stimmungen nicht schon
da wären. Und woher stammen die Agitatoren? Auch sie werden
nicht ohne Grund erstanden sein! Unser Schweizervvlk ist übrigens
längst kein Hirten- und Bauernvolk mehr, da doch zwei Drittel seiner
Bevölkerung Industrie und Handel treiben. Es sind bei uns
dieselben Verhältnisse vorhanden, wie anderwärts und darum auch die
gleichen Stimmungen, die gleichen Probleme und die gleichen Kämpfe.
Denn der Klassenkampf unserer Tage mit all seinen Problemen,
Gefahren nnd Verheißungen wächst, ähnlich wie vor hundert Jahren
die französische Revolution und vvr vierhundert Jahren die
Reformation, aus Verhältnissen empor, die größer sind als die Menschen.
Wenn auch nur diese Erkenntnis einmal allgemein würde, dann
müßten schvn viele gegenseitigen Vvrwürfe verstummen. Es wäre
ferner ein grvßer Irrtum, wenn wir den Klassenkampf für eine
Erscheinung hielten, die bloß der Gegenwart eigentümlich sei: er ist
vielmehr nur die scharfe Znspitzung eines Kampfes,
der durch die ganze bisherige Geschichte geht, das
besonders deutliche Hervortreten eines Zuges, der
allem bisherigen Leben der Menschheit anhaftet.

Werte Versammlung! Das kommunistische Manifest, das
leidenschaftliche und gewaltige Glaubensbekenntnis des jungen Sozialismus,
beginnt mit den Worten: „Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft
ist die Geschichte von Klassenkämpfen." Dieser Satz mag zu viel



— 335 —

behaupten — wir wollen das jetzt nicht untersuchen — aber daß er eine

große Wahrheit ausspricht, kann niemand leugnen. Er stellt uns vor
eine Tatsache, die wir fest im Auge behalten müssen, wenn wir das
eigentliche Wesen unseres Problems verstehen wollen. Unsere ganze
bisherige Meuschengeschichte ist zum großeu Teil beherrscht durch die

Tatsache, die da heißt: selbstsüchtige Gewalt, Und darum ist sie zum
großen Teil ein Krieg, nämlich ein Ringkamps zwischen dem Stärkeren,
uud dem Schwächeren, zwischen dem Vergewaltiger und dem

Vergewaltigten, dem Ausbeuter und dem Ausgebeuteten, dem Herrn und
dem Knecht. Dieser Zwiespalt, der durch das Menschenwesen geht,
nimmt unter cmderm die Gestalt des Gegensatzes zweier Klassen
an nnd dieser besondere Gegensatz bestimmt in weitgehendem Maße
die ganze Kultur der verschiedeneu geschichtlichen Epochen. Im Altertum

ist der beredte Ausdruck dieser Tatsache die körperliche Sklaverei.
Ein kriegsgewaltiges Volk unterjocht ein schwächeres, nimmt sein Land
weg, entrechtet es und läßt es für sich selbst arbeiten. Wir Huben
diese Erscheinung noch heute iu gewissen Arten von Kolonialpolitik
vor uns, oft in noch fast schlimmeren Formen als im Altertum, wie
das Beispiel des Kongostaates zeigt. Die Kriege des Altertums
hatten sehr oft den Nebenzweck, ja Hauptzweck, das Sklavenmaterinl
zu ergänzen, fo wie sie heute meistens den Zweck haben, den Warenmarkt

zu erhalten vder zu vergrößern. Die ganze Kulturherrlichkeit
des griechischen und römischen Altertums ruht aus der Voraussetzung,
daß der größere Teil der Bevölkerung eines Staates nur halb Mensch
sei. Dieses schimmernde Gebäude erhebt sich über einem Fnndament,
das mit Blut geträukt ist und gebildet aus menschlicher Not nnd
Erniedrigung. Ich darf vielleicht fchon hier die Frage stellen: Gilt dies
nicht anch, in nur leicht veränderten Formen, von unserer Kultur?
Im Altertum meinten große Denker, die Sklaverei sei eine im Menschenwesen

begründete Notwendigkeit, und ihre Abschaffung undenkbar.
Kann man nicht öfters in Bezug auf heutige Verhältnisse Aehnliches
hören? Wenn einmal die Weberschifflein von selbst liefen, meinte
Aristoteles spottend, dann könnte man von der Abschaffung der Sklaverei
reden. Schvn in der alten Welt kam es auch zu furchtbaren Erhebungen
der Geknechteten. Das war damals die Fvrm des Klassenkampfes.
Die Gesellschaft erbebte in den Fundamenten, aber die römischen Le-
givnen schlugen die ungeschulten Massen der Sklavenkrieger nieder —
zu Tausenden und Tausenden ragten an den Heerstraßen die Kreuze,
an denen die Aufrührer ihr Leben verhauchtcn und die Gesellschaft
war gerettet! Aber ob die alte Welt nicht vor allem auch an dem

Unrecht der Sklaverei untergegangen ist? — Es kam das Mittelalter.
Wieder spaltete sich die Gesellschaft in zwei Klaffen: die

Klasse der Freien, die sich zur Herrenklasse des feudalen Adels
ausbildete, und der Hörigen oder Leibeigenen, die ihm dienen
mußten. Aber der hörige oder leibeigene Handwerker zog in die

Stadt, nmgab ste mit Wall nnd Mauer, tat stch mit seinesgleichen



— 336 —

zusammen zn Genossenschaften, Gewerkschaften (damals Gilden oder
Zünfte genannt) und nahm den Kampf auf mit dem feudalen Ritter,
der trotzig auf seiner Burg saß und auf das neu aufgekommene
Krämer- und Handwerkervolk mit ungefähr den gleichen Gefühlen
herabschaute, wie heute manche bürgerlichen Schichten auf die
Sozialdemokratie. Das war der ueue Klassenkampf. Der neu
emporgekommene Stand behauptete sich gegen den feudalen Adel, er behielt
sogar im großen und ganzen den Sieg. So entstand das Bürgertum.

Langsam, in jahrhundertelangen Kämpfen nnd Revolutionen,
stieg es empor. Es wurde der Träger einer neuen Kultur: die
gotische Kunst und die Reformation sind gleicherweise aus seiner Mitte
hervorgegangen. Dann kam die n e u e r e Z eit. Es kam mit ihr
der Kapitalismus. Neben das patriarchalische Handwerk und
vielfach an seine Stelle trat der Großkaufmann und Großunternehmer.
Es begann der moderne Handel und die moderne Industrie. Das
alte Zunftwesen verfiel, der Geist der Konkurrenz bemächtigte
sich des Wirtschaftslebens. Konkurrenz aber ist Kampf; das Prinzip
bedeutet eine Sanktionierung des Egoismus auch im wirtschaftlichen
Leben. Nicht das genügende oder auch behäbige Auskommen, sondern
der Profit wurde der Gott des Wirtschaftslebens; nicht als eine

Angelegenheit der Gesamtheit galt es mehr, wie einstmals, sondern
als eine Sache des Einzelnen. Jeder suchte zu gewinnen so viel
als möglich, auf eigene Gefahr und im eigenen Juteresse. Die Geld-
wirtschaft war da, das Geld wurde eine Macht wie nie zuvor. Die
Dampfmaschine und die ganze neue Technik des Verkehrs, der Gütcr-
erzeugung, des Finanzwesens und der Geschäftsleitung trat in seinen
Dienst. Den Nutzen davon hatte vor allem das Bürgertum.
Es wurde endgültig zur herrschenden Klasse; die französische
Revolution besiegelte bloß noch diefe schon vorhandene Tatsache. Im
Liberalismus gab es fich seine Weltanschauung. Es schuf für
seine Zwecke die Verfassungen und die Gesetze um; rief eine ganze
Kultur ins Leben, sonnte sich in seiner Aufklärung, seiner Freiheit,
seiner politischen, technischen, kulturellen Herrlichkeit.

Aber diese Herrlichkeit war wieder über dunklen Grund gebaut:
über eine nene Sklaverei. Die kapitalistische Kultur ruhte ciuf
Unfreiheit, Not und Entwürdigung des Proletariats. Dieses Proletariat
trat an die Stelle der Hörigen und Leibeigenen des Mittelalters und
der Sklaven des Altertums. Es setzte sich hauptsächlich zusammen
aus den durch den Großgrundbesitz vom Land verdrängten Bauern
und den vom industriellen Großbetrieb und der Maschine aus der
Werkstatt vertriebenen Zunfthandwerkern. Es hatte vor dem
Leibeigenen und dem Sklaven Eins voraus: die formelle politische Freiheit.
Dafür aber hatte es einen teuren Preis zu zahlen: Hunger und Elend,
und war drum hinter den früheren Formen der Knechtschaft im Nachteil.
Denn für den Leibeigenen und Sklaven wurde dvch im allgemeinen
Von seinem Herrn gesorgt; er sühlte sich dazu verpflichtet. Auch war



— 337 —

es mit dieser neuen Freiheit nicht so weit her. Nun liefen zwar
die Weberschifflein wirklich von selbst, das Wunder war geschehen; aber
dcr Arbeiter blieb doch eine Art Sklave. Er mußte die Arbeit nehmen
wo cr sie bekam; er hatte ja selbst weder Arbeitswerkzeug, noch Arbeitsstätte,

noch Arbeitsmaterial, aber er hatte Hunger und hatte eine

Familie zu ernähren. Er mußte die Arbeit nehmen, wo und wie er
sie bekam; denn der Hände, die fich darnach ausstreckten, waren viele.
Er mußte auch seine Frau und seine Kinder in die Fabrik oder ins
Bergwerk schicken, bei Tag und bei Nacht, weil sein Lohn so elend

war; aber weil sie ihm damit, ohne es zu wollen, Konkurrenz machten,
wurde sein eigener Lohn dafür noch elender. Zu dem materiellen
kam das geistige Elend. Er hatte zu seiner Arbeit nichts zu sagen,
er war „Lohnsklave". Der Ausdruck ist durchaus nicht zu stark. Aus
seinem Leben wichen Frende und Würde, uud nur im rohesten
Genuß suchte er Vergessen für fein Elend. Er war enterbt, entrechtet;
denn das Recht war ein vom Bürgertum geschaffenes, aus seinen Ideen
geflossenes, auf seine Bedürfnisse zugeschnittenes. Die materielle,
intellektuelle, ästhetische, sittliche, religiöse Knltnr war bürgerlich, dem

Proletarier unverständlich oder verschlossen, der ganze Aufbau der
Gesellschaft vom Bürgertum, der Herrenklasse bestimmt. Er war ein

Proletarier, d. h. ein wurzellos er, heimatloser, um das volle Menschentum

betrogener Mensch. Wer in erschütternder Anschaulichkeit erfahren
will, was das bedeutet, der lese Werner Sombarts ebenso großartige
als ergreifende Schilderung des Proletariats, noch lieber einige Kapitel
ans dem „Kapital" von Marx, er sehe Gerhardt Hauptmanns „Weber",
gehe — was das beste ist — zn den Quellen selbst: der Autobiographie
eines Karl Fischer, eines Wenzel Holek, der „Jugendgeschichte einer
Arbeiterin" und anderen Dokumenten dieser Leidensgeschichte des großen
Volkes, das Proletariat heißt*). Es ist eine furchtbare Geschichte.
Wenn sie einmal im Zusammenhang geschrieben wird, werden viele
sie nicht glauben können. Dann wird allen klar sein, was heute
nur wenige sehen: daß auch unsere heutige Kultur auf einem
Fundament ruht, das vonBlut undJammer getränktist,
in das Fluch uud Greuel eingemauert sind. Wenn auch
ihr Fundament wankt, so ist das die Ursache. Aber auch hier
ist der Kampf gekommen und das ist nun unser heutiger
Klassenkampf. Es erging an das Proletariat der Ruf zur Erhebung.
Der Sozialismus, die Arbeiterbewegung kamen; das
Proletariat organisierte sich politisch, gewerkschaftlich, genossenschaftlich.
Es forderte politische, soziale Rechte, mehr Anteil am Gewinn der

Sombart, „Das Proletariat" (in der Sammlung „Die Gesellschaft");
Karl Fischer, „Erinnerungen eines Arbeiters"; Wenzel Holek, Lebensgeschichte
eines deutsch-tschechischen Handarbeiters; „Iugend geschich te einer Arbeiterin"
(Adelhaid Popp, mit Vorwort von Bebel); dazu besonders die Sammlung von
Levenstein: „Aus der Tiefe". — Damit ist natii'lich bloß eine kleine Auswahl
genannt.



— 338 —

Arbeit, mehr Recht an der Arbeit selbst, mehr Rnhe, mehr Freiheit,
mehr Würde, mehr Teilnahme an der ganzen Kultur; cs fordert völlige
Gleichberechtigung mit der herrschenden Klasse, überhaupt Abschaffung
aller Klassen und Klassenherrschaft und Aufrichtung einer Gesellschaftsordnung,

die gegründet sei nicht auf den Profit, fondern auf das
Menschentum des Menschen, nicht auf den Egoismus, sondern auf die

Solidarität, nicht auf Gewalt, sondern auf Gerechtigkeit. Das Proletariat
fühlt sich als die neue Klasse, die den weltgeschichtlichen Beruf hat,
nicht etwa nur die alten Klaffen zu besiegen, sondern
überhaupt allem Klassenwesen für immer ein Ende
zu machen, den Kampf zwischen den Stärkeren und Schwächeren
endlich zu beseitigen und fo an Stelle des Reiches der Notwendigkeit
das Reich der Freiheit zu fetzen. Eine völlig neue Welt erhebt sich

vor ihm, eine Welt, die ähnliche Züge zeigt, wie die, welche die
Propheten Israels geweissagt haben; hinter dem Kampf leuchtet das
Friedensreich auf Erden auf. Der Sozialismus wird Messianismus.
Diesem Ansturm des Proletariates stellt sich aber die bisher im Besitz
der Herrschaft gewesene Schicht entgegen. Auch die Arbeitgeber
organisieren sich; die Gesetzgebung wird vom Streit erfaßt; alle Politik
orientiert sich immer mehr nach ihm; nnser ganzes Leben wird direkt
oder indirekt hineingezogen — kurz, wir haben den Klassenkampf der
Gegenwart. Wir erkennen klar, was wir zu Beginn gesagt haben:
er ist nur die Zuspitzung eines Kampfes, der durch die ganze Geschichte
geht; er ist nicht die Einbildung einer Partei, sondern ein in seiner
Art notwendiges Ergebnis der bisherigen Entwicklung und Art dcr
Menschheit.

Wir sehen also, der Klassenkampf ist nicht eine Theorie, fondern
eine Tatsache. Keiner, der Augen hat, kann sie leugnen. Und zwar
müssen mir es in dieser wohl vorwiegend aus bürgerlichen Kreisen
stammenden Versammlung besonders nachdrücklich sagen, daß er nicht
nur von unten her geführt wird, fondern mindestens ebenso heftig auch
von oben her. Nicht nnr die Arbeiterschaft führt ihn, sondern auch die
Unternehmerschaft. Wir sind nur gewohnt, bloß den von unten her
geführten Kampf zu sehen und nicht auch den von vben her, der dvch
den vou unten her eigentlich erzeugt hat. Warum werden z. B.
die Arbeitsausstände immer zahlreicher? Vor allem doch, weil die

Wohnungs- und Lebensmittelpreise steigen. Warum aber steigen diese?
Weil Landspekulation uud Bauspekulation sie auf eine Weise in die
Höhe treiben, die schon stark an Raub und Brandschatzung erinnert
und iveil auch dic Bauern sich organisiert haben, die Preise der
landwirtschaftlichen Produkte beständig steigern, die Gesetzgebung und die

Zolltarife beeinflussen, im ganzen recht unbekümmert darum, vb die
städtische Bevölkerung diese Last tragen könne. Denn auch der Bauer
treibt eben Klassenkampf. Ja, ich möchte in diesem Kreise hinzufügen,
daß sogar die Frauen einen solchen führe», wenn auch, wie es

Frauenart entspricht, meistens in feinerer Weise. Auch die Frauen-



— 339 —

bewegung ist ein Kampf, den eine Klasse führt, die stch gedrückt und
verkürzt vorkommt — mit Grund! Wir leben also alle im Zeichen des
Klassenkampfes, wir alle führen ihn, direkt oder indirekt; das müssen
wir uns klar machen, wenn wir die Dinge sehen wollen, wie ste sind.

Auf diese Tatsache des Klassenkampfes hat sich nun freilich im
besonderen die Sozialdemokratie eine Theorie gemacht. Sie
betont diese unleugbare Tatsache des Klassenkampfes, die man früher
zu ivenig beachtet hatte und betont sie nun wohl zu stark. Sie
betrachtet es als eine Notwendigkeit, daß das Proletariat einen
Klassenkampf führe, um die gegenwärtige Ordnung der Dinge zu stürzen.
Sie fordert darum, daß es klassenbewußt werde, d. h. daß es die

Lage feiner Klasse, die Ursachen ihrer Not, aber auch die Wege zu
ihrer Erlösung sich klar mache und daß es darnach handle, d. h. vor
allem sich organisiere, daß jeder Proletarier im andern über die

ganze Welt hin, ohne Unterschied der Nation und Religion, einen
Genossen sehe und im Kapitalisten einen Gegner. So allein werde
es Rettung und Sieg gewinnen. Denn es müsse sich selbst helfen,
andere hülfen ihm nicht, meder Gott noch Menschen. Die
Befreiung der Arbeiterklasse könne nur das Werk der Arbeiterklasse selbst
sein. Es solle sich dabei nicht durch allerlei sogenannte ideale
Vorspiegelungen von Seiten des Patriotismus, der Moral und Religion
beirren lassen. Patriotismus, Moral und Religion stünden doch bloß
im Dienst der Machtstellung der herrschenden Klassen, seien nur deren
sogenannte ideologische Wiederspiegelung. Auf die materielle Grundlag

e komme cs an. In ihren Besitz müsse das Proletariat sich

setzen; auf sie erst könne es dann eine höhere, wahrhaft menschliche
Knltnr bancn. Alles sei für die Lösung dieser Ausgabe bereit gelegt.
Der Kapitalismus habe durch die Auflösung des Handwerkes nnd
Schaffung des Großbetriebes der Arbeit eine genossenschaftliche
Form gegeben; aber diese sei im Dienst der Ausbeutung gestanden:
eine verhältnismäßig kleine Klasse vvn Bevorzugten habe ihre Vorteile
genossen uud den Massen nur Elend und Sklaverei übrig gelassen.
Freilich habe sich diese Wirtschaftsordnung auch in sich selbst zersetzt
nnd müsse in absehbarer Zeit zusammenbrechen. Ihr Erbe sei der
Sozialismus. Er müsse zn der genossenschaftlichen Form der Arbeit
den genossenschaftlichen Zweck fügen, d. h. alle Arbeit zu einem Dienst
an dcr Gemeinschaft machen. So werde endlich der Mensch Herr der
Arbeit, die Arbeit aber die Grnndlage aller Knltnr und damit überhaupt
die Bahn frei für das Reich des Menschen, für eine wahrhaft menschliche
Sittlichkeit. Diesen Zustand herbeizuführen, diese Aufgabe zu erkennen
und entschlossen anzufassen, das sei die weltgeschichtliche Rolle des

Proletariates, das fein Kampf, sein Klassenkampf.
Das ist, iu ganz kurzen Zügen dargestellt, die sozialdemokratische

Klastenkampflehre. Ich kann hier ihre Richtigkeit nicht eingehend prüfen.
Mit Einseitigkeit ist sie jedenfalls behaftet. Sie imterschcitzt ganz
gewiß den Einflnß vvn idealen Kräften auf die geschichtliche Ent-



— 340 —

Wicklung, Aber das ist jedensfalls zu sagen, daß diese Lehre von
bürgerlicher Seite meistens nicht verstanden wird. Man meint, sie sei

eine bloße Aufforderung zum Klassenhaß. Das ist sie aber, grundsätzlich

betrachtet, gar nicht. Sie fordert zum Kampf auf, zum Kampf
gegen den Kapitalismus, aber Kampf muß uoch uicht unbedingt Haß sein.
Sie ermahnt sogar ihre Anhänger ausdrücklich, nicht den einzelnen
Kapitaliften als solchen zu bekämpfen, sondern bloß das System
des Kapitalismus. Der einzelne Kapitalist sei daran nicht schuld und
als Privatmann nicht besser und nicht schlechter als der Sozialist. —
Man meint ferner, die Sozialdemokratie betrachte den Klassenkampf
gleichsam als einen idealen Zustand. Aber das Gegenteil ist
richtig. Er ist auch ihr ein Uebel, sogar der Uebel größtes; sie

will ihn um jeden Preis beseitigen und das Mittel dazu ist ihr
eben der Klassenkampf des Proletariats. Aber das soll denn auch der

letzte aller Klassenkämpfe sein, weil er alle Klassenherrschaft nnd
damit natürlich auch allen Klassenkampf beseitigen will. 'Man mag das
Mittel für falsch halten, aber man muß die Theorie so verstehen,
wie sie gemeint ist. — Damit ist anch ein drittes Mißverständnis
beseitigt : Es ist nicht so, wie mau etwa meint, daß das Ziel die
Aufrichtung einer neuen Klassenherrschaft sei, nämlich der des

Proletariats, sondern das Ziel soll die^Freiheit Aller sein, die
Aufhebung jeden Krieges, auch das zwischen den Völkern, das Reich des

Friedens und der Tag des Menschen.
Das ist dcr Sinn der Lehre. Daß die Praxis sich meistens

nicht auf dieser Höhe hält, muß natürlich zugestanden werden. Aus
dcm Klassenkampf ivird Klassenhaß, aus dem Mittel ein Selbstzweck;
aus dem Gegensatz vvn Prinzipien einer von Personen und aus
einem allgemein menschlichen Ideal ein bloßes Klafsenideal, das
sogar eine neue Klaffenmoral erzeugt. Aber geht das nicht andern
Bestrebungen auch so, auch die idealsten nicht ausgenommen? Oder
stimmt etwa die christliche Praxis mit der Bergpredigt übereiu?
Ist es im besonderen zum Verwundern, wenn im Kampfe sich Zorn
und Haß entwickeln? Hat nicht ein gesunder Zorn manchmal auch
ein gewisses Recht? Wenn ivir Proletarier wären und zn
Weihnachten au den glänzenden Schaufenstern mit all ihrem Luxus
vorübergingen, während unfere lieben Kleinen daheim hungerten und
frören und unsere arme Frau stch abhärmte und abmühte in hoffnungslosem

Kampfe mit dem Elend; wenn wir von Fabrik zu Fabrik
wanderten, um Arbeit zu suchen und überall höhnisch abgewiesen würden,
— weil die schwarze Liste wie ein Gespenst vor uns herging — wie
dann — sind wir sicher, daß uns nicht auch die Zornader schwölle und
wir die Faust aufhöben gegen eine folche Gesellschaftsordnung und ihre
Vertreter?

Und dürfen wir behaupten, diese Klastenkampflehre habe völlig
Unrecht? Wir haben gesehen, wie die Geschichte sie zum guten
Teil bestätigt. Ist es nicht wahr, daß die Arbeiterklasse stch selbst



— 341 —

helfen mußte? Wer hat ihr denn sonst geholfen? Ist es nicht wahr,
daß sie kämpfen mußte? Was hätte man ihr gegeben ohne Kampf?
Ausnahmen bestätigen die Regel. Muß uicht auch jetzt um die kleinsten
Fortschritte mühsam gerungen werden? Und wenn da und dort etwas
scheinbar freiwillig gegeben wird — geschähe es wohl, wenn nicht
eine starke Arbeiterbewegung da wäre? Ist es nicht wahr, daß der
Proletarier eine helle Erkenntnis seiner Lage bekommen, also
klassenbewußt werden muß? Wv eine Klasse sich aufringt, muß sie sich

doch ihres Zustandes und ihres Weges bewnßt werden. Das können
heute vielleicht am besten die Frauen verstehen. Denn auch sie fühlen
sich als eine Art Proletarier; auch sie fordern die Frau auf, sich klar zu
werden über ihre Not und ihre Hilfe, d. h. klassenbewußt zu werden.
Und ist cs nicht die richtige Konsequenz dieser Einsicht in seine Lage, daß
der Arbeiter sich organisieren muß? Was wäre er als Vereinzelter?

Ist es uicht richtig, daß er es auf in tern a ti on al er Grundlage

tun muß? Bekanntlich ist auch der Kapitalist international
organisiert. Ist nicht wirklich jeder Proletarier in der ganzen Welt
dem Proletarier näher als der Kapitalist im eigenen Lande, von dem

ihn geistig und sozial eine ganze Welt trennt? War nicht auch
der Grieche, der der urchristlichen Gemeinde iu Ephesus angehörte,
dem Christen in Rom oder Jerusalem näher, als seinen griechischen
Stammesgen vsseu? Ist es nicht wahr, daß unser Staat sehr stark
auf die Bedürfnisse der bürgerlichen Klasse zugeschnitten ist, daß unsere
Moral bürgerliche Farbe trägt, auf bürgerliche Verhältnisse
zugeschnitten ist; daß dies sogar von unserem Christentum gilt; daß
unsere Rechtsprechung den Anschauungen nnd Bedürfnissen des

Arbeiters gar oft nicht gerecht wird und für ihn Unrecht bedeutet? Ist
es nicht wahr, daß Klassengcist vielfach unsere Parlamente
beherrscht, auch wenn sie's oft selbst nicht wissen? Ist nicht unser ganzes
Zusammenleben durch Klassengegensätze beherrscht, besonders durch den
Unterschied von Reich uud Arm, also durch das Geld? Ist nicht
in uns Allen noch der Geist dcr Gewalt obenauf? Ist das Menschentum

nicht bis in alle Höhen und Tiefen noch durch Fremdheit und
Neid zerrissen? Sollten Sie diese Tatsachen noch bezweifeln, dann
versuchen Sie einmal, eine Zeitlang die Welt mit dem Auge des

Proletariers zn sehen und Sie werden sicher anch erkennen, daß sie

wahr sind. Darum sage ich: schelten Sie nicht die Lehre vom
Klassenkampf, die zum grvßen Teil einfach Tatsachen
und Notwendigkeiten beschreibt, sondern schelten Sie
die Zustände, die die Klassenkampflehre, wie den Klassenkampf

selbst hervorgerufen haben und immer vonnenem
hervorrufen.

Als eiue solche unleugbare, klar umschriebene Wirklichkeit stcht
der Klassenkampf vor uns. Als solche muß er beurteilt werden. Wir
können auch sagen: so steht unsere Gesellschaft, steht unsere
Kultur vor uns, als eine v on Klassengeist zerrissene und



— 342 —

verstörte, vom Prinzip des Egoismus nnd der Gewalt
überschattete.

Und nun, verehrte Anwesende, erhebt sich die Frage: Wie kann
dieser Zustand geändert werden? Wie können wir vom Kampf zum
Frieden gelangen? — Die Frage ist verwickelt. Ich kann nicht
sofort eine einfache Antwort geben, sundern muß Sie bitten, mir auf
eiuem Ummeg folgen zu Wullen. Am Ende, Hüffe ich, wird dann
freilich das Einfache stehen.

Es ist ein Krieg, nm den es sich handelt, ein Kriegszustand.
Lasten Sie uns zunächst die Analogie zwischen Klassenkampf nnd
blutigem Völkerkrieg festhalten. Wie versucht man den blutigeu Krieg
zu beseitigen? Man versucht cs oft durch das, was ich die Friedenspredigt

nennen möchte. Ich verstehe darunter den Appell an Herz
und Gewissen der Menschen, die Aufrichtung eines höheren Ideals
vor ihren Augen. Niemand vou uns wird diese Art von
Friedensbestrebungen verachten. Sie dienen jedenfalls dazu, die Gesinnungeil
der Menschen zu beeinflussen und damit die Wege zum praktischen
Ziel zli bahnen. Freilich werden wir auch zugestehen, daß ihre Erfolge
nicht groß find, vielleicht deswegen, weil sie zu wenig klar der
Wirklichkeit ins Auge seheu. Aehnlich geht cs vielfach der sozialen
Friedenspredigt. Es gibt eine Menge von Menschen, denen der
Klassenkampf ein ähnliches Gefühl des Abfcheus einflößt, wie der

blutige Krieg. Sic mögen das Wort „Kampf" nicht hören nnd rufen:
„Frieden, Frieden!" Sie begreifen nicht, warnm mail sich nicht
verständigen könnte, statt sich zu bekriegen. Sie meinen, es seien mehr
Mißverständnisse als wirkliche Tatsachen, die die beiden Lager trennten,
Man müßte einsehen, sagen sie, daß zwischen Arbeiter und
Unternehmer nicht ein natürlicher Gegensatz, sondern eine natürliche
Harmonie bestehe, daß sie also nicht Gegner seien, sondern Freunde.
Sie sollten sich also mit einander verständigen. Freilich sei das nicht
möglich, ohne daß jede Partei in einigen Punkten nachgebe — aber
sollte das zu viel verlangt sein? Sollte es nicht besonders auf dem
Boden der schweizerischen Demokratie möglich sein, wo doch das Volk
fich selbst regiere und von seiner Unterdrückung und Ausbeutung durch
eine herrschende Klasse also nicht geredet werden könne? Sollte nicht
an Stelle des Schlagworts vom Klassenkampf das von der Solidarität

aller Volksgenossen treten und sollten wir denn nicht
das Problem auf unserem nationalen Boden lösen können, ohne
uns durch ausländische Einflüsse beirren zu lassen?

Diese Gedanken stellen die Meinung vieler edlen und
wohlwollenden Menschen dar. Sie klingen so einfach, so selbstverständlich
— und dvch, verehrte Versammlung, halte ich sie für falsch. Denn
sie verkennen nach meiner Ansicht die Wirklichkeit. Ich will nur in
Kürze die Meinung widerlegen, als ob wir das soziale Problem
ausschließlich auf schweizerischem Boden lösen könnten. Sie
verkennt einmal die von uns schon angeführte Tatsache, daß die sozialen



— 343 —

Verhältnisse bei uns wesentlich die gleichen sind wie anderswo und
daher wohl auch ähnlich behandelt werden müssen. Sie verkennt
ferner den engen Znsammenhang, in dem heute, im Zeitalter des

Weltverkehrs und der Weltwirtschaft, die Verhältnisse der verschiedenen
Länder stehen. Wir könnten z. B. bei uns nicht wohl den Neunoder

Achtstundentag in einer großen Industrie einführen, wenn die

Nachbarländer noch den Elfstundentag hätten. Die Arbeiterbestrebungen

müssen international sein, weil sonst jeder Streik der Arbeiter
des einen Landes durch solche aus dem andern gebrochen werden
könnte. Nicht durch menschliche Mache, sondern durch die geschichtliche
Entwicklung sind nun einmal die Völker so innig verbunden worden,
daß keines sein Leben ohne Rücksicht auf die andern führen kann, und
wir werden zugeben, daß darin doch auch etwas verheißungsvolles,
vor allem eine Friedensverheißung liegt. Daß wir eine Demokratie
find, hat in dieser Sache nicht viel zu bedeuten. Auch in der Demokratie
kann die Macht in der Hand einer herrschenden Klaffe liegen, so daß
eine andere sich mühsam gegen sie durchkämpfen muß. Tatsächlich
find wir denn auch, wie nachgerade jedes Kind weiß, in unserer
schweizerischen Demokratie in Bezug auf soziale Reformen, wie in
Bezug auf soziales Denken, dem monarchischen Europa um uns herum
nicht vorausgekommen, sondern im Gegenteil hinter einigen Ländern
zurückgeblieben.*) Die politische Demokratie ist noch keine soziale und
mit formellen politischen Rechten ist ökonomische Unfreiheit und soziale
Not sehr wohl vereinbar. Das gleiche ist von dem Stichwort von der
Solidarität aller Volksgenossen zu sagen. Es bezeichnet ein schönes

Ziel, gewiß, aber die Frage ist, wie es erreicht werden soll.
Nur die Ausgabe des Stichwortes tut es nicht. Zunächst sind die
Interessen der Volksgenossen nicht solidarisch, sondern vielfach das
Gegenteil. Wie sind sie solidarisch zu gestalten? Das ist eben die
große Frage. Jede Partei gibt ihre Methode als den richtigen Weg
dazu aus. vor allem aber behauptet die Sozialdemokratie, sie kenne
den einzigen Weg. der zum Ziele führe und das sei der Sozialismus.
Er verwirkliche eben die Solidarität aller Volksgenossen. Ihn
durchzusetzen führe sie den Klassenkampf. Dies lassen die andern nicht
gelten und so entbrennt gerade darüber der Streit, wie die Solidarität

der Volksgenossen herzustellen sei. Also bezeichnet dieses Wort
ein Problem, nicht eine Lösung, ein Ziel, nicht einen Weg.

Vor allem aber vergißt die Friedenspredigt eine wichtige Wahrheit:

sie vergißt, daß in den grvßen geschichtlichen
Kämpsen keineswegs immer beide Gegner gleich- X'
viel Recht haben. Es kann fehr wohl sein, daß nur der Eine
das Recht auf seiner Seite hat. zum mindesten für eine bestimmte
geschichtliche Epoche. Sie vergißt, daß neue Bewegungen dieses Bewußt-

*) Durch die Annahme des Kranken- und Unfalloersicherungsgesetzes ist diese

Rückständigkeit einigermaßen aufgehoben worden.

5 ^



— 344 —

sein ihres heiligen und einzigen Rechtes einfach nötig haben, wenn
sie ihre Mission erfüllen sollen. Es ginge wohl gegen die Absicht der
Macht, die die Geschichte leitet, wenn man ihnen zumuten wollte, etwas
von ihren Prinzipien abzulassen. Oder wäre es wohl richtig gewesen,
dem jungen Christentum einzureden, es solle mit dem Judentum und
Heidentum, oder dem jungen Protestantismus, er solle mit der katholischen

Kirche einen Vergleich schließen? Alles kam im Gegenteil
darauf an, daß sie ihr Prinzip rein erhielten; der Vergleich kam
später von selbst und früh genug. So ift es wohl auch notwendig,
daß der heutige Sozialismus, der Glaube des Proletariats, seinen
Standpunkt einseitig vertrete, sein Recht kraftvoll behaupte; so allein
erfüllt er die weltgeschichtliche Mission, die wohl niemand unter uns
ihm absprechen wird. Später mag dann vielleicht der Vergleich mit
den älteren Auffassungen am Platze sein. Geschichtliche Mächte müssen
mit einander kämpfen. Im Kampf gelangen sie dann vielleicht auf
eine höhere Stufe und sehen ein, daß auch der Gegner ein Recht auf
feiner Seite hat. Es gibt ja gewiß einen Standpunkt, der über dem

bisherigen Gegensatz von Christentum und Heidentum, Katholizismus
und Protestantismus steht; aber er konnte und kann nur durch

die Auseinandersetzung zwischen den Gegnern erreicht werden. Nicht
die Friedenspredigt, fondern der Kampf ist fehr oft der
Weg zum Frieden. Rechten Frieden gibt es aber nnr da, wo
das Rechte eingesehen und getan wird; alles andere ist fauler Friede.
Gerechtigkeit ist der Weg zum Frieden. Also soll nicht das
Wort „Friede" znerst, zu rasch gerufen werden, sondern das Wort
„Gerechtigkeit" — und das um des Friedens Millen! Wenn
aber um Gerechtigkeit gekämpft werden muß, so soll eben gekämpft
werden; das ist noch immer ein guter, ein heiliger Kampf gewesen.

So soll eben gekämpft werden! — Wie? — ist das wirklich das
höchste Wort der sittlichen Forderung? Gibt es nicht ein höheres
Wort als das vom Kampfe, nämlich das von der L i e b e? Und ist nicht
das das höchste Wort aller sogenannten humanen Ethik und zugleich
der Ethik des Christentums, zum mindesten des Evangeliums?
Steht für die Gesinnung der Bergpredigt nicht das Dulden über
dem Sich-zur-Wehr-Setzen? Sollte nach der Weisung Jesu Frieden
und Heil für die Menschen nicht auf eine andere Weise kommen als
durch den Klassenkampf? Müßten sie nicht kommen von innen her,
statt von außen her, durch den Geist der Bruderschaft und der
Selbstverleugnung, statt durch Gesetz und Zwang? Kann ein Christ also ein
Klassenkämpfer sein? Muß er nicht einen höheren Weg gehen? Wäre
also nicht das rechtverstandene Christentum der einzige Weg zur
Beseitigung des Klassenkampfes und müßte nicht die Aufgabe sein,
zunächst Christen zu bilden, um damit der Welt den Frieden zn geben,
zuerst neue Menschen zu schaffen, damit die Verhältnisse neu würden?

Damit ist das in der letzten Zeit viel verhandelte Problem des
Verhältnisses von Christentum und Klassenkampf aufgerollt. Ich kann



— 345 —

es nicht als ein Besonderes ausführlich behandeln, hoffe jedoch, seine

Lösung in der allgemeinen mitzugeben.
Ich möchte zuerst bezweifeln, ob ein Christ unter keinen

Umständen kämpfen darf. Er darf vielleicht nicht für sich selbst kämpfen,
— vielleicht! — aber er darf, er muß doch kämpfen für Andere.
Er darf, er muß kämpfen gegen Not und Unrecht, Unwahrheit —
wehe ihm, wenn er's nicht täte! In diesem Kampfe mag freilich das
Dulden die Hauptrolle spielen, aber kämpfen ist eben oft auch dulden,
fogar die schwierigste und schmerzlichste Form des Duldens. Auch das
Angreifen schließt oft ein Leiden in sich für den Angreifer selbst,

ja es ist oft das fchwer st e Leiden, das man aber doch um
der Wahrheit und der Liebe willen auf sich nimmt. Man kann ohne
Haß kämpfen, aus Liebe kämpfen, ja. der Kampf aus Liebe kann der
heißeste Kampf sein. Ist nicht Jesus selbst ein solcher Kämpfer
gewesen Wollen wir einem Pestalozzi oder einer Josephine Butler die
Jüngerschaft Christi absprechen? Aber man könnte einwenden: „Diefe
kämpften für die Seelen der Menschen, nicht für die Verbesserung
der rein materiellen Verhältnisse." Ich stelle aber die Gegenfrage:
Muß man nicht oft die materiellen Verhältnisse bessern, um die
Seelen der Menschen zu retten? „Aber ist es nicht besser, zuerst neue
Menschen zu schaffen und dann neue Verhältnisse?" Ich stelle wieder
die Gegenfrage: Wer heißt uns, diese beiden Dinge überhaupt von
einander trennen? Gewiß müssen die Menschen neu werden und
gewiß ist das die Hauptsache, aber diese Einsicht entbindet uns nicht
von der Pflicht, die materiellen Verhältnisse zu bessern wo es nötig
ist. Wenn ich zu einem armen Menschen gehe, der krank ist und
Hunger hat und weiß, daß er sittlich nicht ist, wie er sein sollte, sage
ich ihm wohl: „Du mußt zuerst ein neuer Mensch werden, dann stille
ich dir den Hunger, falls du ihn dann nicht selber stillen kannst?"
Werde ich ihm nicht Nahrung verschaffen und hoffen, daß dies mir
vorarbeite, wenn ich ihm später vielleicht ein ernstes Wort sagen müsse?

Ich warne vor einem sophistischen Christentum,
das mit ein paar falsch angewendeten, innerlich

und ideal klingenden Redensarten sich selbst
über die einfachsten Wahrheiten hinwegtäuscht
und sein eigenes wahres Gefühl betrügt. Aber freilich

gebe ich zu, daß das Christentum, das recht verstandene und recht
geübte, die beste, die einzig genügende Lösung des sozialen Problems
wäre. Ja gewiß: wenn wir rechte Christen wären, gäbe es kein

soziales Problem, keinen Klassenkampf. Das ist eigentlich ganz klar.
„Nnn denn," fragen Sie vielleicht, „wo liegt denn noch die

Schwierigkeit?"
Verehrte Versammlung! Die Schwierigkeit liegt darin, daß

wir keine wirklichen Christen sind; sie liegt darin, daß unser
Christentum vor dem sozialen Problem zunächst Fiasko gemacht hat.
Es hat nicht geholfen; darnm mußte das Proletariat sich selbst



— 346 —

helfen. Es ist als offizielles und organisiertes sogar meistens gegen dieses

gestanden auf Seite des Besitzes, oft genug des blutigen Unrechts;
darum will das Proletariat in feiner Masse nichts mehr von ihm
wissen. Daß in der sozialen Bewegung doch der Geist Christi wirkt
und ohne ihn auch der Sozialismus nichts Nennenswertes ausgerichtet
Hütte, können diese Massen nicht wissen; sie sehen bloß auf die äußere
Gestalt unseres christlich-kirchlichen Wesens. Darum hat es keinen
Wert und keinen Sinn, den Kämpfern zuzurufen: „Haltet ein — wenn
wir rechte Christen wären, gäbe es keinen Klassenkampf." Sie können
uns mit Recht antworten: „Ja, wo ist denn euer Christentum?
Sollen wir warten, bis es da ist? Das könnte vielleicht lange
gehen" — und wir können ihnen diese Antwort nicht übel nehmen.
Ja, mich dünkt, es wäre geradezu un christ lich, wäre grausam,
diesem Proletariat, das sich vielfach noch aus der gröbsten Not
herausarbeiten muß, das unter der Last materieller Sorge kaum die
Elemente menschlicher Sittlichkeit mühsam bewahren kann nnd freilich in
ihrer Bewahrung oft einen bewundernswerten Adel der Menschennatur

beweist, eine Feinheit und Erhabenheit des sittlichen
Standpunktes zuzumuten, die von uns selbst unter Zehntausenden kaum
Einer besitzt. Ihnen muß — grundsätzlich gesprochen — zuerst
geholfen werden, auch materiell und sozial geholfen und dann wollen
wir weiter reden.

Was ist denn zn tun? — Ich meine folgendes: Es muß
zunächst Gerechtigkeit geschafft werden. Dazu gehört ohne
Zweifel, daß das Proletariat sein Recht bekommt. Es hat ein
göttliches Recht. Es hat das Recht auf seinen Aufstieg zu vollem
Anteil au den höchsten Gütern der Kultur, zu einem Tag völligerer
Freiheit und Menschlichkeit. Wie wir auch über die Zukunftsmöglichkeiten,

über den Sozialismus, den Marxismus, die Sozialdemokratie
denken mögen, so kann doch niemand von uns bestreiten, daß das
Proletariat das Recht hat, den Weg zu gehen, den die andern Klassen
vor ihm gegangen sind. Dieses Recht muß ihm gegeben werden von
unserer Gesellschaft, unserm Staat, unserer Kirche. Unsere Politiker,
Unternehmer, Kirchenleute müssen bald zu dieser Einsicht gelangen
und ste in die Tat umsetzen. Aufhören muß Klassenunrecht, Klassenjustiz,

Klafsenmoral, Klafsenreligion, aufhören schreiende Not neben
Ueberfluß; aufhören der Unterschied von Herren und Knechten, sonst
wird eines Tages über unsere Kultur die Katastrophe kommen, die
über die antike gekommen ist.

Um diese Gerechtigkeit muß aber vorläufig gekämpft iverdeu.
Das ist kein idealer, kein christlicher Zustand, aber es ist eine
Notwendigkeit. Und wir wollen sie doch nicht gar zu sehr beklagen.
Auch der Kampf hat seine wertvolle Rolle in der Weltordnung. Das
leugnet auch nicht, wer der Meinung ist, daß bestimmte Formen
des Kampfes, z. B. der blutige Völkerkrieg und die heutige Art von
wirtschaftlicher Konkurrenz kein sittliches Recht mehr haben. Gerade



— 347 —

der Klassenkampf hat schvn viel Gutes gewirkt. Er hat die Arbeiterschaft

aufgeweckt, ihr neue Hvffnung gegeben, ihr Selbstbewußtsein
gestärkt; er hat sie über dumpfen Egoismus zum Bewußtsein der
Solidarität mit den Klassengenossen emporgehoben; er hat sie aus
stumpfmachendem Elend und rohem Genuß herausgeführt zu einem
höheren Lebensideal, ihr Disziplin beigebracht, sie zum Denken und
zum Handeln erzogen. Trotz allem Wüsten und Rohen, das die

Bewegung gebracht hat, das insbesondere die Parole des Klassenkampfes
zeitigt, müssen dvch alle, die es beurteilen können, zugestehen: der
Arbeiter ist heute im Durchschnitt ein anderer, und zwar ein besserer
Mann, als vor zwanzig oder vierzig Jahren; er ist unbequemer,
gewiß, aber aufrechter, solider, geweckter. Das Gleiche gilt von der

bürgerlichen Welt. Der Kampf hat sie herausgerissen aus
Materialismus, Genußsucht, Oberflächlichkeit, aus viel schlappem und eitlem
Wesen und tut fortwährend an ihr die Wirkung eines Stahlbades.

Wir müssen also, so wie die Dinge liegen, diesen Kampf segnen,
so schwer er ist. Wenn durch ihn auch die bösen Geister entfesselt
werden, so müssen wir uns sagen, daß noch jeder Kampf, auch der
idealste, das getan Hut. Und diesen Kampf nnn darf, ja muß
auch eiu Christ mitmachen. Er muß irgendwie mit anfassen, er
darf nicht müßig zuschauen. Der Kampf um Gerechtigkeit ist gerade
die eigentliche Aufgabe des Christen. Freilich sollte er gerade als
Kämpfer zeigen, daß er ein Christ ist. Er sollte kämpfen ohne Haß,
außer dem Haß gegen das Unrecht. Er sollte sich Mühe geben, auch
den Gegner zu verstehen; sollte seine Hände rein halten; sollte über allen
Staub uud Schmutz und alle Kleinlichkeit des Alltagsstreites, die kein

Kämpfer vermeiden darf, den Blick immer wieder erheben zu jenen
letzten höchsten Zielen, die still und reiu zu den Kampfesfeldern der
Gegenwart hinübergrüßen von einer höheren Ordnung der Dinge her.
Solche Menschen müssen immer zahlreicher hinein in den Kampf: reine
gütige Menschen, Menschen mit grvßen Gedanken, Menschen die ihr
Leben an hohe Ziele setzen, die hoffen können auch gegen die

Hoffnung, und ihr Selbst zum Opfer bringen, Sie sind die Friedebringcr
des Evangelinms.*)

Das ist unser erstes Wort. Der Kampf muß sein, so wie die

Dinge liegen, aber wir müssen tnn, was wir können, daß er in hohem
Sinne geführt werde. Verfittlichung des Klassenkampfes, oder

Verchristlichung, wenn wir dieses Wort in einem großen Sinn
verstehen wollen, das ift die erste Parole.

Die zweite aber heißt freilich: Aufhebung des Kampfes
selbst. Das ist das höhere Ziel, das wir nun kräftig proklamieren.
Ueber dem Kampf steigt das Friedensziel auf. Wie soll es erstrebt
werden?

*) Ueber die Frage, wie Christentum und Gewaltanwendung
sich zu einander verhalten, gedenke ich ein andermal noch besonders zu reden und
dabei das hier behandelte Problem noch weiter zu verfolgen.



— 348 —

Erinnern wir uns nun dessen, was wir über Wesen und
Entstehung des Klassenkampfes gesagt haben. Er war uns eine Aeußerung

des Prinzips des Egoismus und der Gewalt, das die ganze
bisherige Menschengeschichte und noch jetzt unser ganzes gegenwärtiges
Menschenwesen beschatte. Weil wir so egoistisch sind, weil die Gewalt
eine größere Rolle unter uns spielt als die Liebe, darum haben wir
den Klassenkampf, darum ist er eiue natürliche, selbstverständliche Sache.
Und wie kann er nun von der Wurzel aus beseitigt werden? Offenbar

nur dadurch, daß an Stelle von Gewalt und
Egoismus Güte uud Menschlichkeit treten. Darum sagen
nun auch wir, nachdem wir uns vor jedem Mißverständnis
geschützt haben: was wir am meisten nötig haben, wenn dcr
Klassenkampf aufhören soll, ist ein neuer Geist. Denn
wir müssen uns sagen: auch wenn eine völlig neue Ordnung der
ökonomischen Dinge im Sinne des Sozialismus durchgeführt wäre,
dann wäre Klassengeist und Klasfeuherrschsucht damit noch keineswegs
sicher beseitigt. Aus der alten Wurzel, dem Geiste des Egoismus und
der Gewalt, wüchsen sie in nenen Formen über Nacht wieder auf.
Wenn die neue Welt nicht nur kommen, sondern auch bleiben soll, so

ist ein neues Geschlecht von Menschen nötig, das ein neues Herz hat
und einen neuen Sinn, Menschen, die an Arbeit, die Dienst des
Nächsten ist, Freude haben, Menschen, denen Gewalt und Roheit ein
Greuel ist, reinere, freiere, königlichere Menschen. Der Geist, aus
dem die jetzigen Ordnungen mit ihren Problemen und Nöten
erwachsen sind, die ganze falsche Orientierung des Lebens, muß
aufhören; dann allein ist es endgültig besser geworden und ein neuer
voller Tag des Gottes- und Menschenreiches auf Erden aufgeleuchtet.

Hier enthüllt fich, wie mir scheint, der letzte Sinn des Klassenkampfes

und der sozialen Bewegung überhaupt: Es handelt stch

darin nicht bloß um ökonomische Dinge. Bei diesen setzt die Bewegung
ein; aber sie weist auf geistige Ziele hin. Es handelt sich auch nicht
nur nm die Angelegenheit einer einzigen Klasse, sondern um eine

umfassende Lebensbewegung der Menschheit. Das Materielle ist
nur das Symbol des Geistigen; das Klassenmäßige führt zum
Menschlichen; der Kampf weist auf den Frieden hin. Der tiefere
Sinn und die eigentliche Meinung des Klassenkampfes

wie der sozialen Bewegung überhaupt ist
eine allgemeine geistige Vorwärtsbewegung der
Menschheit, ein Aufleuchten hoher, neuer und dvch
uralter Ziele. Aus Kampf und Gärung soll ein edleres
Menfchenwesen werden. Wir sollen eine höhere Moral bekommen,
eine Moral, die nicht am Geld, sondern am Geist orientiert ist und
den Menschen im Auge hat, statt der bloßen Sache. Wir sollen einen
neuen Patriotismus bekommen, einen Patriotismus, der nicht
in nationalem Dünkel nnd nationaler Abschließung besteht, sondern
sich der Eigenart des eigenen Volkes um so lieber freut, als er seine



- 349 —

Zugehörigkeit zur ganzen großen Völkerfamilie betont; der nicht in
Festbegeisterung und Festphrasen, sondern in der Willigkeit zum
Dienst am eigenen Volke seine Größe sucht. Wir bedürfen eines neuen
Christentums, ich meine eines Christentums, das sich aus seinem
ursprünglichen Geiste heraus erneuert hat. Daß darin letztlich unsere
Hilfe liegt, ist freilich meine Ueberzeugung. Wenn es einmal recht er-
wacht ist, dann hat das Ende alles Klassenkampfes begonnen. Gerade
der soziale Kampf mit seiner Not und Verheißung wird es aufwecken,
wie er es zum Teil schon jetzt aufgeweckt hat. Das ungeheure
Erdbeben, das die Menschenwelt erschüttert, wird die tiefste Quelle des

Heils, die halbvergessene, wieder ans Licht bringen.
In Ihm, den das Christentum aller Kirchen und Denkweisen

seinen Herrn nennt, ist ja diese neue Menschheit erschienen, nach der
wir ausschauen, diese freudig dienende und doch königlich freie Menschheit,

in ihm das Reich, darin Haß, Streit und Gewalt, Mammonsherrschaft,

Klasfengeist und Sklaverei untergegangen sind und in
Gerechtigkeit, Bruderschaft und Frieden sich göttliches Menschentum enthüllt.
Durch das reinste und größte Opfer hat er dieses neue Reich, das
Christusreich, der Welt auf eine Weife anschaulich gemacht, daß sie es

nicht mehr vergessen kann. Er hat das Reich der Gewalt innerlich
besiegt, besiegt es stets von neuem! Er schaut mit seinem Heilandsauge

in diese zerrissene, aus tausend Wunden blutende, von Torheit
und Egoismus verstörte Welt hinein und sucht Menschen, die seine

Wahrheit vertreten; er schreitet selbst durch diese Welt und wirbt in
allen Herzen für feine Welt!

An jedem Einzelnen von uns, mag er religiös vder sozial so

oder so stehen, tritt darum aus dem Ernst der Situation die Frage
entgegen: „Was soll ich tun?" Die Antwort muß jeder sich selbst
geben, aus seinem Herzen und Gewissen heraus. Denn sie wird je
nach der inneren und äußeren Lage, in der sich die Einzelnen befinden,
die verschiedensten Formen annehmen. Die Einen werden dem Neuen,
das uns werden svll, am besten zu dienen glauben, wenn sie in die

Reihen der sozialistischen Arbeiterschaft treten. Sie brauchen dadnrch
noch nicht engherzige und fanatische Parteimenschen zu werden. Sie
sagen stch, daß es der beste Weg zum Frieden fei, wenn der Aufstieg
des Proletariates beschleunigt werde und daß man oft dem Ganzen
am besten diente, wenn man einem einzelnen Teile recht diente. Sie
werden die Sache des Proletariats in dem reinen und hohen Sinn
vertreten, den wir allen Kämpfern in diesem Streite wünschen müsse».
Sie werden diese Aufgabe nicht lösen können, ohne zu leiden. Andere
werden es vielleicht für richtiger halten, im bürgerlichen Lager zu
bleiben, dem sie durch Geburt und Lebensstellung angehören und dort
für das Neue zu wirken. Sie werden dort für die Sache der Arbeiterschaft

eintreten, soweit sie ihnen gut erscheint, werden Verständnis
schaffen, weiteren Horizont und weiteres Herz. Auch sie werden es

nur unter Leiden tun können. Aber sie sagen sich, daß es gut sei,



- 350 —

wenn in jedem der beiden Lager sich Menschen befänden, die die im
anderen Lager verstünden und sich darnach sehnten, mit ihnen wieder
zusammenzukommen. Dann gibt es wieder solche unter uns, die nicht
genötigt find, direkt im ökonomischen Kampfe Stellung zu nehmen
und die sich dazu auch nicht berufen fühlen. In dieser Lage befinden
fich besonders viele Franen. Ihnen fällt die Aufgabe zu, in den

allgemein menschlichen Dingen Brücken zu schlagen über die
Klüfte, die Mensch und Mensch trennen und so auf mehr
geistigsittliche Weise an den Grundlagen eines neuen Menschenwesens zu
arbeiten. Dazu sind ja gerade die Frauen in erster Linie berufen.

Im übrigen braucht niemand zu meinen, daß seine Existenz zu
bescheiden sei, als daß er etwas Wesentliches zu der Lösung unseres
großen Problems und zur Herbeiführung einer besferen Menschenzukunft

beitragen könne. Unsere Welt ist noch so voll vom Geist der
Gewalt und des Egoismus, daß es an allen Ecken und Enden das Alte
abzutragen und zu beseitigen gilt — vor allem auch in uns selbst
und in unserer eigenen Existenz — daß jeder, der von dem

Höhern ergriffen ist, genug zu arbeiten und zu kämpfen bekommt.
Auch diese kleine Arbeit zahlloser „Stillen im Lande" ist nötig, vor
allem nötig! Es müssen in allen Verhältnissen, müssen allerorten
Menschen fein, die von einem nenen Geist erfüllt sind, die — vielleicht
in großer Einsamkeit — das Bessere schaffen und wenn sie das nicht
vermögen, weil sie nicht aufkommen gegen die Uebermacht der Verhältnisse,

doch die Hoffnung auf das Bessere, den Glauben an das neue
Reich festhalten. Durch solche Menschen werden gleichsam die alten
Ordnungen von innen her zerstört. Solches Glauben und Hoffen
schafft gleichsam die unterirdischen Quellen, die das neue Leben nähren
und die eines Tages zu Bächen, Flüssen. Strömen werden können.
Vor allem aber, ich wiederhole es, wirkt das Leiden Wunder, das
Leiden, um der Gerechtigkeit willen. Es ist ja klar: das Reich der
Gewalt kann nur durch viel Leiden besiegt werden,
Leiden um der Liebe willen. Denn solches Leiden um der Leute
willen ist ja der schärfste Gegensatz zur Gewalt.

Durch die ganze Geschichte geht der Ringkampf zwischen diesen
zwei Reichen: dem Reich der Gewalt und dem Reich der Liebe. Auch
die Tat von Golgatha hat ihn äußerlich nicht zu Ende gebracht.
Aber langsam, langsam hat doch das Reich der Liebe in den Herzen
und den Verhältnissen zugenommen. Im Klassenkampf
unseres Zeitalters aber ist dieser Ringkampf so heiß
geworden, weil er endlich entschieden werden soll.
Das fcheint mir sein tiefster Sinn zu sein. In einer Größe wie
vielleicht nie zuvor hat sich das Reich der Gewalt erhoben und der Kampf
hat einen Umfang und eine Heftigkeit angenommen, den keine ähnliche
Bewegung der Vergangenheit hatte. Es ist eine entscheidende Krisis
im Leben der Menschheit, eine ernste, gefahrvolle Krisis.
Aber der Gegensatz ist so scharf, so offenbar geworden, damit er desto



— 351 —

eher überwunden würde; Egoismus und Gewalt erheben so mächtig
ihr Haupt, auf daß das Reich der Liebe sich — beschämt, erschrocken —
noch mächtiger erhebe und einen entscheidenden Sieg erringe. Es ist
darum eine" Gottes- und Menschenzeit, die vielleicht Entscheidungen
bringt für immer. In solchen Zeiten sind Menschen nötig, die dem Großen
gewachsen sind, Menschen, die verstehen, was die schöpferische Stunde
will und die dazu eiu freudiges Ja sagen, nicht nur mit Worten,
sondern mit der Tat des ganzen Lebens, ja, wenn nötig, mit
Einsetzung des Lebens. Wv es aber galt zu glauben nnd zu hoffen, die

ganze Seele hinzugeben, da ist von jeher der Rus vor allem an die

Frauen ergangen; denn ihnen ist diese edle Kraft vor dem Durchschnitt

der Männer verliehen. Er ergeht auch heute an sie, er ergeht
an uns Alle. Und dieser Ruf, er kommt heute deutlich von einer
Seite her, vom sozialen Kampf her. Dieser Rus zur Höhe i st,
meine ich, der tiefere Sinn des Klassenkampfes.

L. Ragaz.

Sauer uns Arbeiter.

IRie Bauern und Arbeiter sollten gemeinsame Sache machen: sie

» stehen dem gleichen Feinde, dem Kapitalismus, gegenüber. Ohne
die Bauern kommen die Arbeiter nicht aus der Lohn- uud ohne

die Arbeiter die Bauern nicht aus der Zinssklaverei heraus. — Das
sind Stimmen, die hie und da vor die Oeffentlichkeit treten, zwar nur
noch vereinzelt und schüchtern und bei weitem nicht in dem Maße und
mit derselben Kühnheit wie in den achtziger Jahren des vorigen
Jahrhunderts. Damals stellte Greulich im zürcherischen Kantonsrate
den Antrag, cs sei eine Kommission zu crneunen, die den Notstand
der Landwirtschaft, hauptsächlich hervorgerufen durch eine andanernde
milchwirtschaftliche Krisis, zu prüfen nnd Mittel und Wege zn desfen
Beseitigung ausfindig zu machen habe. Er fand Anklang, ward
Mitglied dieser Kommission, hielt Vorträge in landwirtschaftlichen
Lokalvereinen, Bezirksvereinen und im Kantonalverein und wurde bei
den Bauern des Kantons Zürich eine populäre Persönlichkeit. Von
ihm ging die Anregung aus, es sollte der Versuch mit Zusammenlegung

kleinerer Heimwesen zum Zwecke der Errichtung von vom
Staat oder von Gemeinden betriebenen Muster-Großbetrieben gemacht
werden. Die Anregung wurde von Landwirtschaftsprofefsor Dr.
Krämer günstig beurteilt. Präsident Schenkel in Räterschen (jetzt
Wellenberg, Frauenfeld), Gründer des Verbandes ostschweizerischer
landwirtschaftlicher Genossenschaften, redete der genossenschaftlichen
Viehmast das Wort und sein Nachfulger in der Redaktion des
„Genossenschafter", Notar Werder in Brugg, war ebenfalls ein
Befürworter genosfenschaftlichen Betriebes der Landwirtschaft an Stelle


	Der Klassenkampf

