
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 7

Artikel: Prophetenbilder. III., Der Kampf zwischen Jahwe und Baal ; Elia

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 269 —

unbedingte Anerkennung der Organisation, das alles sind Postulate,
von deren Annahme oder Ablehnung die Beurteilimg der Streike
abhängt. Unsere Gegner stimmen obigen Forderungen nicht zu. Der
Kampf ist also unvermeidlich und ivird anch in der Presse weitergehen.
Von denen aber, die ihn von hoher sittlicher Warte beurteilen möchten,
darf man wvhl erwarten, daß sie nicht nur für die Not des Arbeiters,
sondern auch für die durch diese hervorgerufene Verbitterung ein tieferes
Verständnis an den Tag legen.

Am schmerzlichsten freilich berührt es, daß unser hergebrachtes
Christentum, ja auch solche, die stch tieferer Erkenntnis rühmen, noch
weit davon entfernt find, sittliche Schäden unseres Volkes als gemeinsame

Schuld zu empfinden und zu tragen. Vielmehr wird das
Richtschwert scharf gemacht. Und doch gibt es keine Hilfe und keine Besserung,

bis das Schelten und Richten aufhört und wir tragen, ja
nur tragen wollen, bis die tiefste soziale wie sittliche
Not unseres Volkes die unsere geworden ist.

Em. Tischhauser,

l?ropdetenbi!<ler.
III. Der Kampf zwischen Jahwe und Baal. Elia.

»MHose erschien uns als eine der Gestalten, die ihre Zeit weit über-

I ragen und darum eiusam dastehen, aber doch der folgenden
>> » « Entwicklung durch ihreu Einfluß die Richtung weisen. Wohl
ist die folgende Zeit nicht anf seiner Höhe geblieben. Wenn aber die

Religion Israels nicht auf die Stufe der andern vorderasiatischen
Religionen heruntersauk, so dürfen wir das als Nachwirkung des

Mose, seiner religiösen Kraft und Geschlossenheit betrachten.
Wir dürfen uns die Eroberung des Landes Kanaan nicht so

vorstellen, daß die Israeliten nun feine nnumschränkten Herren ge^
worden wären und die früheren Bewohner ausgerottet hätten. Kanaa-
niten und Israeliten wohnten neben einander. Die Israeliten waren
Nomaden und wuchsen allmählich in die überlegene Ackerbau- und
Städtekultur der Kanaaniten hinein. Da ist cs nun von vornherein
auffallend, daß nicht die bisherigen Bewohner die neue Schicht
assimiliert, sondern daß umgekehrt die Israeliten den tragenden Kern
des ganzen Volkes gebildet haben. Das ist sicher nicht bloß auf ein
numerisches Uebergewicht zurückzuführen — wir wisfen nicht, ob ein
solches vorhanden war — sondern zum wesentlichsten Teile auf das
Erbe Moses, auf die religiöse Ueberlegenheit Israels.

Freilich trat mit der Eroberung Kanaans die überlieferte Religion
in eine schwere Krisis ein. Das Volk lernte von den bisherigen
Bewohnern des Landes denAckerbau und allerlei Künste, welche seßhasteVölker
vor Beduinen voraus haben. Diese ganze Kultur war aber aufs engste



- 270 —

mit der Religion verbunden. Bon ihren Lokalgottheiten, den „Herren"
des Landes (das bedeutet das Wort Baal; dasselbe ist kein Eigenname)
glaubten die Kanaauiteu die Früchte der Erde, Korn nnd Wein, zu
empfangen, an ihren Heiligtümern mußte man den Baalcn opfern
und Feste feiern, um sie günstig zu stimmen; mit religiösen Gebräuchen
war die Arbeit durchsetzt. Da bestand die große Gefahr, daß Israel
mit der Kultur Kanaans anch seine Religion übernahm. Es gab
hier von Anfang an zwei Möglichkeiten: entweder mußte sich der alte
Volksgvtt Jahwe vom Sinai mit dem „Baal" des palaestinensischen
Bodens in die Verehrung teilen, oder er verschmolz sich mit ihm, so

daß nun auch Jahwe als Geber der Güter des Landes erschien. Beides
scheint eingetreten zu sein; Ivo das Letztere geschah, da konnte aber
der Baal den Nomadengott völlig verschlingen und dieser im Glauben
des Volkes den Charakter des Baal annehmen; vvr Allem kvnnte
seine Verehrung ganz in die Art des kanaanitischcn Kultus verfallen.
Das ist auch reichlich geschehen, aber — und das ist nnn eben das
Unberechenbare in der Entwicklung — unter nie erlöschender Oppvsition
und Reaktion, Was die spätere erbauliche Geschichtsbetrachtung des

Richterbuches in schcmatischer Weise als periodischen Wechsel von Abfall
und Bekehrung darstellt, war in Wirklichkeit der Kampf der beiden

entgegengesetzten Entwicklungstendenzen: Assimilierung an die kanaa-
nitische Kultur uud Religion uud Widerstand gegen diese Degeneration.

Es wäre natürlich Unsinn, den Personen dieser alten Zeit
bewußte religionsgeschichtliche Reflexionen unterzuschieben. Aber ein
unmittelbares Gefühl für die qualitative Ueberlegenheit Jahwes über die

Baals Kanaaits muß iu einzelnen religiös besonders Ergriffenen
lebendig gewesen sein. Es äußert sich in der Anschauung, daß Jahwe
„ein eifersüchtiger Gott" sei, der keine andern neben sich duldet.

Es war schon im letzten Artikel vvn den Elementen die Rede,
in denen die nachmvsaische Perivde ihren Vursurung vvr den andern
vorderasiatischen Religionen behauptet. Dcr Baal ist Lokalgottheit,
er bleibt vicl mehr an die Scholle gebunden und an das Lokalheiligtum.

Er nimmt dadurch etwas Starres, naturgesetzlich Gebundenes

an, ivie alle Vegetatiousgötter. Der Jahwe, dcr von Sinai daher-
stürmt und seinem Volke hilft, ist vicl beweglicher, ist vicl mehr freie
Persönlichkeit, die man lieben, sür die mau sich begeistern kann. Der
Baal ift der Geber der Naturgaben, Korn und Wein. Man dient ihm,
damit er den Menschen wieder diene. Seine Verehrung ist vorwiegend
kultischer Natur. Man würde Unrecht tun, wenn man den
Baalsdienern religiöse Hingebung absprechen wvllte. Der Baalsknlt scheint

zum Teil sehr enthusiastischer Art gewesen zu seiu: religiöse
Verzückung bis zur Selbstverstümmelung, Opfer der Erstgeburt und
andere Menschenopfer, kultische Prostitution zu Ehren der Gottheit
sind hier zu Hause. Glänzende Feste werden hier dem Baal gefeiert,
wo seine Gaben, nicht zum mindesten der Wein, reichlich genofsen
werden und wilde Ausgelassenheit Platz greift.



— 271 —

Die Jahwe-Verehrung findet ihren Ausdruck vor Allem in der
geschichtlichen Tat. Der Monotheismus im alten Israel ist nicht
universal, er ist durchaus national. Im Namen Jahwes sammeln sich die

zerstreuten, fast völlig isolierten Stämme zur gemeinsamen Aktion: im
Bewußtsein ihm zu dienen, im Vertrauen auf seiue Hilfe ziehen sie gegen den

Feind, ihm danken sie für den Sieg, und eine neue Welle der
Begeisterung für Jahwe ist der Ertrag. Des Volkes Feinde sind seine

Feinde, nnd ihm dient man, wenn man gegen sie auszieht, indem
man für seine Pläne nnd Zwecke tapfer eintritt, Treue gegen die

altangestammte Volksart und Treue gegeu Jahwe sind nicht vvn
einander zu trennen.

Jahwe ist kein Gott, der bloß Kultnrzwecken dient. Wir finden
die Treue gegen Jahwe oft mit einem gewissen Gegensatz gegen die

Kultur verbunden. Der Hirte Abel erscheint in der Sage als Gott
wohlgefälliger denn der Ackersmcmn und Städtebauer Kam. David —
aus einer Hirtenfamilie stammend und iu einer ganzen Periode seines
Lebens als Nomade lebend — empfindet Gewissensbisse, daß er sichs
in einem Palaste wohl sein läßt, während sein Gott in einem Zelte
wohnt. Der Luxus, das Raffinement der Kultur zieht die Menschen
von Jahwe ab; die ihm besonders Geweihten verschmähen die Gaben
des Kulturlandes, Korn nnd Wein, gewobene Kleider und feste Häuser,
auch das Scheermesser. Freiheit und Bedürfnislosigkeit sind ein besserer
Boden für die rechte Jahwe-Verehrung als die Weichlichkeit des Kulturlebens.

Damit ist Raum geschaffen für eine geistigere Religion, der
es mehr aus innere Qualitäten als auf äußere Güter ankommt.

Wir haben schon früher die Opposition gegen die Gottesbilder
erwähnt. Das wichtigste religiöse Emblem im alten Israel — die
Bnndeslade — war, wie neuere Forschungen wahrscheinlich gemacht
haben, ein Thron für Jahwe, aber eben ein leerer Thron, auf dem
man ihn unsichtbar gegenwärtig dachte, aber nicht sichtbar darzustellen
wagte. Diese Bildlostgkeit ist eine Vorbedingung für eine beweglichere
und geistigere Gottesauffafsung. Das Volk wird sich kaum Rechenschaft
davon gegeben haben, warum Jahwe nicht Huben wollte, daß man
Bilder von ihm aufstellte. Aber eiue unbestimmte Scheu vor seiner
Erhabenheit, eine Angst ihn zu sehr ins Menschliche hinterzuziehen,
mag mit im Spiele gewesen sein.

Auch die Meinung, daß Zauberei sich mit dem Dienste Jahwes
nicht vertrage, ist ein bezeichnendes Symptom einer instinktiven
Abneigung gegen das polytheistische Wesen der Umgebung.

Das Alles sind einige Linien, ans denen die religionsgeschichtliche
Betrachtung die Entstehung der Eigenart der israelitischen Religion
verfolgen kann. Das eigentlich Treibende, das Auftreten von
begeisterten Persönlichkeiten, welche die Feindschaft zwischen Jahwe und
Baal besonders tief empfinden, gehört in das Gebiet der unberechenbaren

Erscheinungen, in denen eben der Glaube eine providentielle
Fügung, die schöpferische Tat eines Höhern erblickt, der diese Menschen



— 272 —

ergriffen und etwas Besonders hat erleben lassen. Es find Menschen,
die sich mit ihrer intensiven Jahwe-Begeisterung, mit einem feinen
Gefühl für seine qualitative Ueberlegenheit, der Entwicklung, welche
ihn auf das Niveau des Baal herunterziehen will, entgegenwerfen.
In Jahwes Namen und Auftrag rufen sie ihr Volk ans, sammeln es
nnd führen es im Vertrauen auf Jahwes Beistand zur nationalen
Tat, zum Befreiungskampf gegen die Feinde, die dem Volk den mühsam

errungenen Besitz des Landes streitig machen. In einem Fall
ist es eine Frau, Debora, von der die religiöse Bewegung
ausgegangen ist, nnd sie hat dann anch in einem Siegeslied, dem
wertvollsten literarischen Dokument dieser alten Zeit (Richter 5) den großen
Gotteskampf besungen. Nach vollendeter Aktion behaupten diese Führer
auch im Frieden eine angesehene Stellung im Volk, zu ihnen als den

berufenen Vertretern der nationalen und religiösen Sitte — beides

ist ja in dieser Zeit identisch — und des Rechtes kommt man in
wichtigen Fragen, um Rat oder Schiedsspruch zu holen; sie werden
„Richter."

Der letzte und größte in dieser Reihe ist Samnel; er ist der
eigentliche Repräsentant der Jahwe-Treue zu feiner Zeit. In feinen
jungen Jahren hat er nach einer schweren Katastrophe in den Kämpfen
mit den Philistern das Volk dazn gebracht, sich wieder aufzuraffen.
Nach seinem entscheidenden Sieg, vielleicht auch dank der Gabe des

Fernsehens, übt er einen dominierenden Einfluß aus, und in spätern
Jahren wird er der moralische Urheber des Königtums. Freilich ist
darüber die Ueberlieferung nicht einhellig, doch ist die ältere Tradition,
die ihn als Frennd des ersten Königs Saul barstellt, unstreitig die
bessere.

Die Entstehung des Königtums bedeutet eine starke Anpassung
an die Kultur der Umwelt. Zwar ging sie, weil nationalem Interesse
entspringend, mit einem Aufleben reineren Jahwe-Dienstes Hand in
Hand, und die ersten Könige erscheinen als treue Verehrer Jahwes,
dessen Willen sie vollstrecken wollen. Das ist auch durchaus natürlich
in dieser schweren Zeit der langwierigen Philisterkämpfe. Aber wie
ein Vorspiel der folgenden Entwicklung mutet uns der Konflikt an,
der schließlich zwischen Samuel und Saul ausgebrochen ist. Vor einem
Zug gegen die Amalekiter nahm Samuel dem Heer das Versprechen
ab, den Feind zu bannen, d. h. keine Beute an Menschen nnd Gütern
zu machen, sondern Alles als großes Dankopfer radikal zu vernichten.
Der Bann entspricht offenbar einer alten, wilden nationalen Sitte und
gilt als religiös besonders wertvolle Leistung. Saul sucht sie zu
mildern, da fährt Samuels Zorn über ihn her, diese Anpassung an
die verfeinerte Kultur kaun der Gottesmann nicht ertragen; er ist
nicht gesonnen, von der Absolutheit der religiösen Forderung
abzuweichen und haut eigenhändig den gefangenen König Agag in Stücke

„vor Jahwe in Gilgäl", d. h. als Opfer an dem Heiligtum in Gilgal.
Wenn auch in diesem Fall Saul auf der Seite des wirklichen Fort-



— 273 —

schritts steht, so imponiert doch anderseits Samuel als Vertreter der

Ueberorduung der religiösen Forderung über alle andern Rücksichten.
Bald sollte stch der Konflikt zwischen Jahwe und Baal

verschärfen. Nachdem David das Reich gefestigt und nach allen Seiten
gesichert hatte, kvnnte Sal omo drangehen, Israel zum Kulturvolk
zu machen. Er hat zielbewußt diese Politik verfolgt. Eine rege
Bautätigkeit, die Anknüpfung von mancherlei Handelsbeziehungen, die

Erwerbung eines Seehafens, die Verheiratung mit ausländischen
Prinzessinnen, die Zulegung eines ganzen Harems sind einzelne Züge
dieser Politik. Und nicht zum mindesten gehört Hieher der Bau des

Tempels in Jerusalem. Sollte derselbe auch durchaus Jahwe heilig
sein und ist anch die Aufstellung eines Gottesbildes darin vermieden
worden, sollte auch Jahwe damit zur Ebenbürtigkeit mit den phönizischen
und andern Göttern erhoben werden, sv war der Bau dvch nach
ausländischen Vorbildern ausgeführt, er bedeutete eine Annäherung an
heidnische Gebräuche, eine Ungleichung Jahwes an Baal. Und es lag
durchaus in der Konsequenz dieser ganzen Politik, wenn Salomo seinen

auswärtigen Frauen Gelegenheit verschaffte, auf israelitischem Boden
ihre einheimischen Götter zu verehren. Das geschah anderwärts ganz
ungeniert, aber ebeu hier erregte es Anstoß; in diesem Punkt empfand
man eben in Israel anders, hier äußert sich die Eigenart der
israelitischen Religion.

Ohne Zweifel ging mit der religiösen auch eine politische Ver-
stimmnng gegen Salomo Hand in Hand. Daß aber die Revolution
Jerobeams, die zu Salomvs Lebzeiten fehlgeschlagen hatte, aber
beim Regierungswechsel glückte und zur Reichsteilung führte, sehr stark
religiös bedingt war, erkennen ivir daran, daß ein Prvphet, Ahia
vvn Silo, dahinter steht. Nur hat sich danu Jervbeam alsbald
von dem prophetischen Einfluß emanzipiert und hat auch seinerseits
in die Bahnen Salomvs eingelenkt. Zwar bedeutet das, was die

spätern Historiker, wohl Priester von Jérusalem, die „Sünde
Jerobeams" nennen, nämlich die Erhebung von zwei Heiligtümern zu
königlichen Tempeln, keine Abwendung von Jahwe; ja nicht einmal
von der Aufstellung von Stierbildern kann dies gefügt werden. Die
Phönizier bilden einen ihrer Götter auf einem Stiere stehend, ab,
Jerobeam errichtet bloß Statuen von Stieren; dieselben mögen also
etwa aufzufassen sein als leere Gottesthröne ähnlich der Bundeslade.
Immerhin bedeutet diese Darstellung eine starke Anpassung an phöni-
zische Muster, eine Kanaanisierung der Religion Israels.

Die nächste Zeit ist von Kriegen zwischen den beiden Bruderreichen

ausgefüllt. Aber in der folgenden Periode finden wir Israel
und Juda im gemeinsamen Kampfe gegen das Aramäerreich voi?
Damaskus. Und dabei sucht nun ein tüchtiger Herrscher des
Nordreiches, Ahab, Anlehnung an Phönizien. Er lenkt völlig in die

Politik Salomvs ein. Er ist nicht der Verfolger der Jahwe-Verehrer
gewesen, zu dem ihn die parteiische Darstellung der Anhänger der



— 274 —

Propheten gestempelt hat. Die Namen seiner Söhne sind Zusammensetzungen

mit dem israelitischen Gottesnamen; in guten geschichtlichen
Berichten erscheint er von einer ganzen Schar von Jahwe-Propheten
umgeben. Sein Ziel ist einfach Anpassung an die Kultur der Nachbarvölker;

es ist bezeichnend, wie bei einem Friedensschluß mit Damaskus
als eine der Bedingungen erscheint, daß israelitische Kaufleute in
Damaskus eiuen Bazar eröffnen dürfen. Es ist ein Bestandteil dieser
Politik, wenn Ahub ein Bündnis mit dem König von Tyrus in
Phönizien schließt und es dnrch die Heirat mit dessen Tochter Jsebel
bekräftigt. Und es ist einfach eine Konsequenz dieser Politik, eine

Höflichkeitspflicht gegen seinen Schwiegervater und Bundesgenossen,
wenn er in Samaria dem tyrischen Baal ein Heiligtum errichtet und
das dazn gehörige Personal einziehen läßt. Damit verbreiten sich auch
phönizische Sitten und als zielbewußte Trägerin dieses Einflusses
erscheint die Königin Jsebel. Daß sie für die monotheistischen Skrupeln
der Israeliten von altem Schrot und Korn keinerlei Verständnis zeigt,
darf uns nicht wundern.

Und nun erreicht der Konflikt feinen dramatischen Höhepunkt,
indem als Führer der sofort erwachenden Opposition der Prophet
Elia auf deu Plan tritt. Beides ist ihm unerträglich: daß ein
anderer Gott neben Jahwe im Land verehrt werden soll, und daß der
Dienst Jahwes kanaauitischc Formen annimmt, daß Jahwe aus das
Niveau eines Baal heruntergezogen ivird.

Was wir schon von Mose bemerkten, ist anch für Elia geltend
zu machen. Seiue Person ist von einem reichen Kranz von Legenden
umsponnen; es sei erinnert an seine wunderbare Erhaltung in der
Wüste, an das nie versagende Oelkrüglein und Mehlfaß der Witwe
von Sarepta, an die Erweckung ihres verstorbenen Sohnes, an des

Propheten Himmelfahrt. Und auch von der wundervollen Poesie der

übrigen Szenen muß der Historiker mindestens sagen, daß die
ausmalende und steigernde Phantasie mit am Werke gewesen ist. Aber
damit ist weder die Geschichtlichkeit des Elia nvch der geschichtliche
Wert dieser Erzählungen geleugnet. Gerade diese Legenden zeugen
von dem gewaltigen Eindruck, den der Prophet auf Mit- uud Nachwelt

gemacht hat, und in solchen Ueberlieferungcn ist oft Charakter
und Situation viel treffender festgehalten als in dcr trockenen
Darstellung eines Historikers.

Elia ist nicht der einzige Prophet jener Zeit. Propheten finden
wir sogar in großen Scharen schon in früherer und nvch in späterer
Zeit, und Elia scheint aus ihnen hervorgegangen zu sein. Sie leben
gruppenweise zusammen nnd ziehen so im Land herum, sie bilden eine
Art Bruderschaften oder Orden. Charakteristisch ist, daß ste bisweilen
in wilde Ekstase verfallen (vgl. z. B. 1. Sam, 10, 9—12), nomadisch
leben und sich mit Weissagen abgeben. Sie stnd offenbar Träger
besonders eifriger Jahwe-Verehrung und des alteu kulturfeindlichen
Ideals. Elia trägt als Kleidung bloß ein umgegürtetes Fell. Diese



— 275 —

Erscheinung des Prophetismus ist nicht einmal der israelitischen Religion
eigentümlich; sie findet sich analog auch bei den Baalsdienern und
hat sich in den Orden der Vermische bis auf deu heutigen Tag auch
im islamischen Morgenlande erhalten.

Aber es begegnet uns schon zu Elias Zeiten innerhalb dieser

Prophetengruppen der Gegensatz zivischen deu loyalen Glückspropheten
und den oppvsitionellen Unglückspropheten; das geht aus der äußerst
interessanten Erzählung 1. Kön. 22 hervor, auf die ivir hier nur kurz
hinweisen können. Aus der großen Zahl von solchen, für die offenbar
gilt: „wes Brot ich eß, des Lied im sing" ragen einzelne selbständige
Geister hervor ivie Micha der Sohn Jimlas und Elia. Sie haben
aus diesem Milieu der Propheten, aus der dort gepflegten Tradition
eine zähe Treue gegen den Gott der Bäter übernommen. Aber sie

ragen himmelhoch über dieses Milieu empor und find niemals daraus
allein zu begreifen. Das Schöpferische dcr großen Persönlichkeiten
tritt hier wieder einmal deutlich zu Tage.

Wundervoll kommt in den Geschichten von Elia das
Unberechenbare im Auftreten des Propheten zum Ausdruck. Er
handelt nicht aus verstandesmäßiger Ueberlegung, fondern aus
plötzlichen Eingebungen und Impulseli. Plötzlich taucht er auf, um ebenso

plötzlich wieder 'zu verschwinden. Wie er nach der Dürre mit AHabs
Haushofmeister zusammentrifft und denselben auffordert, den König
zur Stelle zu rufen, erhält er zur Antwort: „Wenn ich nun von
dir fort bin, nnd der Geist Jahwes entraffte dich, wer weiß wohin,
ich aber käme zu Ahab, meldete es ihm und er fände dich nicht, so

würde er mich töten." In diesen Worten ist unvergleichlich
ausgesprochen, wes man sich vom Propheten versieht. Gottes Geist kommt
unvermutet über ihn und ruft ihn an die Stelle, ivo es einen Auftrag
auszurichten gibt. So steht er plötzlich vvr Ahab, um die Dürre zu
weissagen und wieder, um den Regen anzukündigen. So auch nach
der Bluttat an Naboth und in der weniger bekannten, aber
außerordentlich charakteristischeil Geschichte 2. Kön. 1, 1 ff. :

„Als Ahasja (AHabs Sohn und Nachfolger) in seinem Obergemach zu
Samaria durch das Gitter gefallen war und krank lag, sandte er Boten aus und
befahl ihnen: „Zieht hin und befragt den Baal-Sebub, den Gott von Ekron
(einen Philistergott, aus dem später der Beelzebub des neuen Testaments geworden
ist), ob ich von dieser Krankheit genesen werde!" Der Engel Jahwes aber hatte
Elia aus Thisbe aufgefordert: „Wohlan, geh' den Boten des Königs von Samarien
entgegen und sage zu ihnen: Ist denn kein Gott mehr in Israel, daß ihr aus°
zieht, den Baal-Sebub, den Gott von Ekron zu befragen s Darum spricht Jahwe
also: das Lager, das du bestiegen hast, wirst du nicht mehr verlassen, denn du
mußt sterben!" Und Elia ging. Als die Boten zum Könige zurückkehrten, fragte
er sie: „Warum kommt ihr wieder?" Sie antworteten ihm: „Ein Mann trat uns
entgegen und sagte zu uns: Kehrt zu dem Könige zurück, der euch geschickt hat,
und verkündet ihm so spricht Jahwe: (folgt der oben schon wiedergegebene
Gottesspruch)." Nun fragte er sie: „Wie sah der Mann aus, der euch entgegentrat und
diese Worte zu euch redete?" Sie antworteten ihm: „Der Mann trug ein Fell
und hatte eine Schnur aus Wildleder um seine Hüften." Da rief er aus: „Das



— 276 —

war Elia aus Thisbe!" Also starb er nach dem Wort Jahwes, das Elia geredet
hatte, *)

Typisch ist in dieser Erzählung der gewaltige Eindruck
wiedergegeben, den Elia bei jedermann hervorruft. Unverzüglich
kehren die Boten nach der Begegnung mit dem Mann iin Fellgewand
zum König zurück; wir empfinden auch uuwillkürlich den ganzen
Schauer, der durch des Königs Seele geht, den Znsammenbrnch aller
Hoffnung bei den Worten: „Das war Elia von Thisbe." Ebenso
unheimlich ist der Eindruck iu der Szene,' wo Elia aus seinem Versteck
zurückkehrt, um Ahab den Wiedereintritt des Regens anzukündigen.
Zornschnaubend fährt der König auf deu Propheten los, dem er längst
den Tod geschworen, an dem er mit Freuden seine Wut kühlen möchte:
„Bist du es, Verderber Israels?" Doch der Prophet weicht keinen
Schritt und zuckt nicht mit der Wimper. Hochaufgerichtet und mit
dröhnender Stimme schleudert er die Autwort zurück : „Nicht ich habe
Israel verderbt, sondern du uud deines Vaters Haus, weil ihr Jahwe
verließet und den Baaken folgtet." Mit einem Schlag schrumpft
AHabs ganze Fürchterlichkeit zusammen, und zitternd nimmt er die
Befehle des unheimlichen Gottesmcumcs entgegen (I.Kön. 18,16—19).
Derselbe Vorgang wiederholt sich, ivie ihn Elia nach der Bluttat an
Naboth in dem Augenblick überrascht, da er die Frucht seiuer
Ruchlosigkeit einheimsen will. Treffender als in diesen Erzählungen könnte
die suggestive Gewalt dieser geschlossenen Persönlichkeit nicht dargestellt
werden.

Die Begegnung mit den Boten Ahasjas enthüllt auch das
beherrschende Motiv des Propheten: Ist denn kein Gott in
Israel, daß ihr das Orakel des Philistergottes aufslicht? Elia ist
ergriffen von dem eifersüchtigen Gott Jahwe. Was Ahab als
politische Notwendigkeit empfindet, ivas die Masse des Volkes harmlos
hinnimmt, deit Baalsdienst in Samaria, das bringt den Propheten
außer sich. Die Tradition, die Ahab zum blutigen Wüterich gegen
alle treuen Anhänger Jahwes machte, hat hier vergröbernd gearbeitet.
Schon die bloße Tatsache, daß Jahwe noch einen andern Herrn im
Lande dulden soll, hat den Elia auf den Kampfplatz gerufen. Die
Ehre und Alleinherrschaft Jahwes steht ihm turmhoch über allen
politischen Erwägungen und Opportunitätsgründen. Sie ertötet nnch alle
Rücksicht auf die eigene Person. Elia hält sich verborgen, solange er
keine Aufgabe hat. Aber menn Jahwes Befehl an ihn ergeht, tritt
er mitten in das Lager des Feindes. Mit der Unbedingtheit der
göttlichen Forderung macht Elia zuerst felbft Ernst, ehe er ihre
Anerkennung auch Andern zumutet. Schon hier finden ivir praktisch das
vertreten, was den tiefsten Gegensatz zwischen der biblischen Religion

*) Vers 9—16 enthalten eine spätere Erweiterung, eine sehr unerbauliche
Legende im Stil der Elisa-Geschichten, die im neuen Testament Luc, 9, S4 ermähnt
wird.



- 277 —

und dem Heidentum ausmacht: Gott ist nicht um des Menschen willen
da, sondern der Mensch nm Gottes willen.

Die Dürre prophezeit Elia als Gottesgericht über das —
wenigstens nach seinem Urteil — abtrünnige Volk. Und am Eintreten
der in Jahwes Namen vorausgesagten Kalamität muß jedermann
erkennen, daß sie Jahwes Werk ist, daß von seiner Gnade, nicht von
Baal, die Frucht des Landes beschert wird. Das soll auch die Szene
am Karmel einprägen. Josephus, der jüdische Historiker, zitiert ein
altes Geschichtswerk des Menander vvn Ephesus, das von einer
Dürre unter König Jthobaal von Tyrus, dem Vater der Jsebel,
berichtet und erwähnt, sie sei durch einen Bittgang des Königs
beendet worden. Ein solcher Bittgang ist wohl auch der Auftritt
am Karmel gewesen, wobei der Erfolg dem Elia recht gab. Uns
interessiert nun nicht, was an diesen Ereignissen im strengen Sinn
als historisch kann festgehalten werden. Das vermag kein Mensch
wissenschaftlich auszumachen; das wird ein jeder mit etwas mehr
oder wemger Rationalismus nach eigener Willkür sich zurechtlegen.
Es kommt uus auf das Historische in einem höhern Sinne an. Mit
intuitiver Sicherheit hat die Erzählung den Gegensatz zwischen Elia
nnd den Baalspfaffen zur Darstellung gebracht. Wie herrlich ist diese

souveräne Ueberlegenheit, mit der Elia den Gegnern den Vortritt
läßt, mit der er sie und ihre ganze niedrige Gottesauffassung
verspottet! Die ekstatische Naserei dieser heulenden Derwische und das
fchlichte Gebet des Propheten Jahwes — fürwahr, es könnte nicht
besser gezeigt werden, daß Elia ein höheres Niveau der Religion
vertritt. Zauberei auf der einen, Gottvertrauen auf der andern Seite.
Wohl ist, wie wir schon anführten, solche religiöse Ekstase auch der
Jahwe-Religion nicht fremd gewesen. Aber Elia hat diese niedere

Stnfe uuter sich gelassen. Er dient seinem Gott nicht mit
wahnsinniger Verzückung, sondern mit geschichtlicher Tat.

Daß dieser Siegestag durch das Blutbad unter den
Baalspfaffen entweiht wurde, hat schon manchem Bibelleser leid getan.
Hier wirkt die Kritik wieder einmal befreiend. 2. Kön. 10, l2—27
wird, offenbar nach einer zeitgenössischen Quelle, erzählt, wie der
Usurpator Jehu, in dem fich 'die Jahwe-Begeisterung in seltsamer Weise
mit skrupelloser Blutgier mischte, nach der Ausmordung der Familie
AHabs die Baalsverehrer in Samaria in ihren Tempel lockte, sie dort
niedermachen ließ und das Heiligtum Baals in einen Abort verwandelte.
Wenn ivir nicht annehmen wollen, daß zweimal ein solches Blutbad
stattfand, was nicht wahrscheinlich ist, so verdient dieser Bericht, der
es dem Jehu zuschreibt, mehr Vertrauen. Es ist begreiflich, wie die

spätere mündliche Ueberlieferung die Ausrottung der Baalspriester dem

großen Todfeind des Baal zuschrieb.
Die folgende ergreifende Szene: Elia unter dem Ginsterstrauch

in tiefster gemütlicher Depression, setzt einen niederschlagenden
Mißerfolg voraus. Man hat deshalb gesagt, sie laste sich nicht mit



— 278 —

dem Sieg am Karmel in Einklang bringen. Ich kann dem nicht
beistimmen. Der Erfolg ist offenbar nur momentan gewesen. Elia gelang
es, eine starke Welle der Jahwe-Begeisterung hervorzurufen. Aber für
die ganze Schroffheit seines Entweder—Oder kann er das Volk nicht
gewinnen. Es nimmt gelassen hin, was ihm Frevel ist, es fährt fort,
anf beiden Seiten zu hinken. Er findet keinen, der ganz seine Stellung
teilt, keinen, auf den er sich völlig verlassen kann. Er kann das Volk
nicht auf seine Höhe emporheben, und deshalb fühlt er sich einsam.
Ist uicht die tiefe Depressiou unmittelbar nach dem gewaltigen Erfolg
psychologisch unendlich wahr? Und niemals wäre diese schwache Stunde
im Leben des Gewaltigen erfunden worden, so ivenig wie die Szene
im Garten von Gethsemane. Todmüde wirft sich Elia unter dem Ginsterstrauch

der Steppe nieder und fleht Gott an: „Es ist genug, so nimm
denn, Herr, meine Seele!" Der Himmel ist verschlossen, die Qual der
Erfolglosigkeit verdüstert feine Seele. Anch dem Gewaltigen, vor dem
Könige zittern, der allein den Kampf mit der rasenden Rotte
aufgenommen hat, werden folche Stunden nicht erspart. Das ist das
Leiden des Propheten, durch das er stellvertretend zu erlösen hat.
Indem er lieber das Schwerste tut uud lieber auf den Erfolg als auf
die Treue gegen das von Gott Anvertraute verzichtet, leistet er das
Größte und trägt er das Meiste dazu bei, seinen Einfluß wirksam zu
machen.

Es folgt die unvergleichliche Erzählung von der G otte s
Erscheinung am Ho reo*). Natürlich ist es unmöglich, historisch genan
zu ermitteln, was denn Elia damals erlebt hat. In das Geheimnis
visionärer Erlebnisse dringt die Forschung nicht ein. Man hat nicht
ohne Grund vermutet, daß ein vulkanischer Ausbruch dahinter stehe.
Wir können nur untersuchen, was denn die Erzählung denen, die sie

damals vernahmen, gesagt hat. Sie erweckte jedenfalls den Eindrnck
von der gewaltigen Erhabenheit Jahwes, vvr welchem Stnrm, Feuer
und Erdbeben als seine Boten hergehen, der aber über ihneu steht
und sie in seiner mächtigen Hand hält. Und als diese Hörer vernahmen
von dem stillen, sanften Säuselu, in dem Gott dem Propheten nahte,
da faßte sie ein geheimnisvoller Schauer vor dem Heiligen, der in dieser
feierlichen Weise seinem Bevollmächtigten auf Erden sich offenbarte.
Die Distanz, durch welche die furchtbareu Naturerscheinungen vvn ihm
getrennt sind, erhöht den Eindruck seiner Majestät, und zugleich erweckt
dieses sanfte Säuseln den Eindruck, er sei nicht bloß der Gewaltige,
sondern auch der Heilige, der geistig uud im Verborgenen Wirkende.
Wir haben einen großen nnd heiligen Gott, so mögen sich diejenigen
zugeraunt haben, die diesen Bericht hörten und lasen. Und von Elia
hören wir, daß er von dieser Erscheinung mit neuer Zuversicht und
Begeisterung an seine Aufgabe zurückgekehrt ist.

*) Denen, die sie in 1. Kön. 19, 9—13 nachlesen, sei bemerkt, daß Vers 9 und IU
als Doublette auszuschalten sind.



— 279 —

Einer Erklärung bedürfen die Worte der Botschaft, die dem Elia
dort aufgetragen wird: er solle Hasael in Damaskus und Jehu in
Israel zum König salben, nnd wer dem Schwert Hasaels entrinne,
den werde Jehu töten. Nun hat aber uicht Elia, sondern erst Elisa
den Jehu zur Revolution angestiftet, und vvn Beziehungen Elias zum
syrischen Reiche hören mir kein Wort mehr. Fehns Erhebung ist
eine Reaktion der Jahwe-Verehrer gegen die Politik der Dynastie AHabs,
eine Frucht der von Elia entfachten Bewegung — freilich keine reine
Flamme mehr von dem heiligen Feuer, das Elia gebracht hatte. Es
darf uns aber nicht wunder», wenn Elia in der Neberlieferung
aus dem indirekten geistigen Urheber zum direkten Anstifter gemacht
und ihm die Rolle untergeschoben wurde, die erst sein Nachfolger Elisa
gespielt hat. Er wird den unglücklichen Ausgang des Aramäerkrieges
vorausgesagt und den Hasael als Werkzeug des göttlichen Strafgerichtes
bezeichnet haben; daraus macht dann die Ueberlieferung eine direkte
Salbung, die Erteilung eines göttlichen Auftrages.

Durch diese Prophezeiung einer großen nationalen
Katastrophe ist Elia der Vorläufer der folgenden Propheten.
Schon für ihn ist es Jahwe, der den Feind ins Land ruft und ihm
sein Volk zur Beute gibt, weil es seines Gottes uuwürdig geworden
ist. Er tut damit den ersten Schritt über die bloße Nationalreligion
hinaus; Gott ist ihm dadurch größer geworden als die Nation, sein
Ziel höher als das nationale Interesse. Wir werden von diesem
Fortschritt der Entwicklung bei der Darstellung des Amos, bei dem
sie klarer zu erkennen ist, ausführlicher zu reden haben.

Am klarsten tritt der sittliche Charakter der Religion des Elia
bei seinem Auftreten nach dem Justizmord an Naboth
(1. Kön. 21) zu Tage. Ahab hatte etwas getan, woraus sich ein
orientalischer Despot bis auf den heutigen Tag kein Gewissen macht:
er ließ einen Untertan unter falscher Anklage hinrichten, um sich einen
scheinbaren Rechtsgrund znr Konfiskation feines Besitzes zn verschaffen,
und zwar bloß, weil er seinen Schloßpark abrunden wollte. Es dürfte
eine richtige Erinnerung sein, wenn die Königin, dcr aus ihrer Heimat
solche despotische Willkürakte zum Alltäglichen gehörten, als Anstifterin
hingestellt wird. Aber eben in Israel tut man solches nicht, das
Vvlksgewiffen reagiert lebhaft darauf, wie seinerzeit schon bei Davids
Ehebruch mit Bathseba. Und hier wie dort ist es der Prophet, der
im Namen Gottes diesem Gewissen Worte verleiht: „Du Haft gemordet,
nun willst du auch rauben? Darum, fo fpricht Jahwe: An der Stelle,
wo die Hunde das Blut Naboths geleckt haben, sollen sie auch dein
Blut lecken!*) Jahwe ist der Gott des Rechts, der Wächter über
Wahrheit und Treue, er hat sittliche Ziele, und eine solche Tat er-

*) Die alte Erzählung schließt mit Vers 20. Das Folgende ist spätere
Ergänzung, welche die Prophezeiung mit dem tatsächlichen Ausgang zum Stimme»
bringen soll.



— 280 —

scheint als Beleidigung seiner Heiligkeit, Elia vertritt die Religion des

sittlichen Ernstes gegen die Religion der Ekstase und des Kultus.
So finden wir bei Elia in dramatischer Wucht schon alle die

Züge der Jahwereligion ausgeprägt, denen dann die spätern
Schriftpropheten einen beredten Ausdruck verleihen.

So übermenschlich erschien den Zeitgenossen der Prophet Elia,
daß sie sich nicht denken konnten, er sei ivie andere Menschen gestorben.
Mit der Erzählung seiner Himmelfahrt auf dem feurigen Wagen,
durch die er als Stern unter die himmlischen Heerscharen des Jahwe
Zebaoth versetzt werden sollte, schließen die Eliageschichte». Sein
Nachfolger Elisa hat wohl feinen Mantel, aber nicht seinen ganzen Geist
geerbt. Deshalb ist bei ihm die heilige Leidenschaft des Meisters zum
Fanatismns herabgesunken, und in Zehn hat er ein unheiliges Werkzeug

seiner Bestrebungen gefunden. Seine Anhänger suchten das
Fehlende durch umso unsinnigere Wundergeschichten zu ersetzen. Erst
hnndert Jahre später fand Elia in Amos einen ebenbürtigen
Nachfolger.*) R. Liechtenhan,

Lin Mick in Sie «ukuntt.
(Von einem Katholiken,)

Motto: Es ist unglaublich, was die Theologen
der Religion geschadet haben.

l^Riese Worte (ich zitiere ans dem Gedächtnis, den Sinn habe ich wohlI richtig gegeben, vielleicht lautet ein Wort etwas anders) schrieb
die seinerzeit sehr gefeierte Schriftstellerin Gräfin Hahn-Hahn in

einem ihrer orientalischen Briefen, in dem sie ihre Eindrücke über Nicea
und das dort abgehaltene allgemeine Concilium niedergeschrieben hat.
Dieses Urteil ist für die Theologen nicht sehr schmeichelhaft. — Ein
Körnchen Wahrheit dürften diese Worte doch enthalten. Das Christentum,
das wir als die Quelle der Religion der Kulturvölker betrachten und ohne
das ivir uns eine Religion nicht mehr denken können, hat der Mensch-

*) Wir verweisen diejenigen, die sich für die Geschichte der Religion Israels
und die Ergebnisse ihrer kritischen Erforschung interessieren, auf die alttesta-
mentliche Serie der religionsgeschichtlichen Volksbücher und vor Allem auf das
schon früher empfohlene gemeinverständliche Bibelwerk: „Die Schriften des Alten
Testamentes, in Auswahl neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt von Grefz-
mann, Gunkel, Haller, Schmidt, Staerk und Volz, Gottingen, bei Vandenhoeck
ce Ruprecht, Eine zweite Subskription, berechnet auf 7 Bände à. 4 Mark, ist im
Gange, Wir hoffen, daß dieses Werk zur Erschließung des Alten Testamentes für
Nichttheologen manches beitrage. Leser, die eine rein erbauliche Bibellektüre suchen,
kommen dabei allerdings nicht auf ihre Rechnung. Aber andere werden erfahren,
wie durch das geschichtliche Verständnis die Bibel, mit der sie nichts mehr
anzufangen wußten, für sie neues Leben gewinnt.


	Prophetenbilder. III., Der Kampf zwischen Jahwe und Baal ; Elia

