
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 7

Artikel: Von den Gewalten : ein Predigtfragment

Autor: Bader, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kW

8

ilon Sen «walten. ' "
(Ein Predigtfragment,)

hat sich etwas seltsames vollzogen: es hat sich allmählich etwas
IV zwischen die Menschen und Gott hineingeschoben. Wie ein Ab-

fall sieht es aus. Gewalten, unbegreifliche nnd unfaßbare und
doch so fnrchtbare und wirkliche gewannen über die Menschen Macht.
An seine leiblichen Bedürfnisse wendeten sie sich. Ans seinen Gelüsten
wuchsen sie heraus. Ein Schattenreich, Dämonen, böse Geister;
Gedanken und doch Wirklichkeiten, Nichts und doch Etwas, unglaublich
und doch da: die Reiche dieser Welt. Die Menschen, die Erde war
und ist für Gvtt nicht frei, sie war nnd ist besetzt. Gott kann nicht
einfach verkündigt werden. Gott kann auch nicht einfach geglaubt
werden. Und Gott kann nicht einfach verherrlicht und wichtig
genommen werden; denn die Menschen sind für ihn nicht frei. O, daß
wir diese Situation, vor die sich auch Jesus gestellt sah, gauz erfassen
möchten, daß wir doch die ganze Furchtbarkeit dieser Tatsache
empfänden; die Menschen sind nicht frei. Sie stehen unter dem Druck
der Gewalten. Sie können uicht, wie sie wollen. Sie können nicht
einmal denken, wie sie wollen; unfrei sind sie bis ins Herz hinein.
Darum die Sünde, nicht weil die Menschen schlechten Willens sind,
sondern weil sie unfrei sind. Darnm die Laster, nicht iveil die Menschen

lasterhaft sind, sondern weil sie gefangen sind unter die Gewalten.
Darum das Elend, die Not, das Leid, darum der Tod, weil die
Menschen verkauft sind an die Mächte dieser Welt, weil sie, während
ihre Seele lechzt nach Güte und Gerechtigkeit, sich ihr Leben vollzieht
unter dem Druck von unerhörten und furchtbaren Unbegreiflichkeiten.

Auch das Leben Jesu hat sich unter diesen Gewalten vollzogen.
Aber er hat ihre Kraft mißachtet. Er hat nicht, wie das die Frommen
tun, diese Gewalten wichtig genommen, fondern er hat getan, als ob
sie nicht wären. Er nahm nnr Gott wichtig und sprach von ihm,
gleichsam als ob es keine andere Herrschast gäbe auf Erden als die
seine. Denn wie stark die Dämonen auch wirke», so ist doch das ihr
Kennzeichen, daß sie nicht sind und man soll nicht tun, als ob



— 250 —

sie wären. Wir aber begehen in unserer Gebundenheit den Fehler,
daß wir ans sie achten nnd sie fürchten und uns so verhalten, als
ob sie wären. Und wir geraten ganz in ihre Gewalt. Oder ist's
nicht vor allem so mit dem Obersten der Dämonen, dem Mammon?
Mammon, das ist nicht das Geld schlechthin; das sind auch alle
Gesetze, welche aufs Geld Bezug haben, alle Ordnungen und Gebräuche,
welche ans Geld gebunden sind, das ist alle Wirkung des Geldes auf
die Beziehungen der Menschen zu einander, auf ihre Arbeit, auf deu

Wohuungsmarkt, ein unerschöpflicher, weitreichender, für die meisten
Menschen unübersehbarer Machtbezirk, Und doch ist das alles nicht,
ein Geschöpf nur des menschlichen Geistes und doch wieder mehr, ein
Ausfluß seiner Bedürfnisse und doch nicht in seiner Gewalt. Denn
der Mammon beherrscht uns, unterdrückt nns, macht den Reichen

zum Ausbeuter und den Armen zum Lohnsklaven, gegen ihren Willen,
gegen die humanen Regungen unseres Herzens, gegen den ganzen
Zeitgeist. Und doch können wir vom Mammon nicht lassen; er
imponiert nns, er erfüllt unser Denken, er beflügelt unser Hoffen, er
bestimmt nnser Verhalten. Er ist darum allmächtig. Er bestimmt
deu Gang des öffentlichen Lebens. Er macht Krieg und macht Frieden.
Er läßt eine Industrie emporschnellen und eine andere zn Grunde
gehen. Er, der nicht ist, ist überall, verderblich, gewalttätig. Er
frägt nicht nnch Glauben und Unglauben, nicht nach Liebe und Haß,
uicht nach Güte und Schlechtigkeit. Er nimmt Rücksicht nur auf
andere Gewalten, anf den Staat, sofern er denselben nicht ganz vor
seinen goldenen Wagen spannen kann, aus die Kirche, sofern sie eine

Macht 'ist.
Aber an Jesns ist er zerschellt. Jesus hat ihn nicht beachtet;

er hat getau, als ob er nicht wäre. Denn er ist ja auch nicht, keine

Person, kein Weseu, kciu Geist, eine Gewalt, die freilich allmächtig ist,
aber „ein Wörtlein kann ihn fällen." Es gibt nichts wirkliches in
der Welt als Gott, sagte Jesus, und keine Herrlichkeit als die
Herrlichkeit Gottes. Die Herrlichkeit des Mammons ist eine trügerische
und verderbliche. Die Herrlichkeit des Staates ist eine furchtbare und
verführerische. Die Herrlichkeit des Leibes und seiner Reize ist eine

verzehrende. Alle diese Wunder sind kurz, aufflammend wie ein
Strohfeuer, rasch iu sich zusammenfallend. Die Herrlichkeit Gottes
aber ist eine nnendliche Klarheit, erhebend und sättigend. Sie bleibt,
wenn alles vergeht. Habt Glauben daran, ruft Jesus immerzu.
Vertraut darauf, daß sie ist. Reißt euch aus dem Aberglauben. Denn
es ist Aberglaube, an die Dämonen zn glauben, welche ja nicht sind,
wie das Feuer nicht ist, obwohl es verzehrt. Ihr rechnet mit ihnen,
ihr bewundert sie, bewundert wenigstens den Glanz des Reichtums,
ohne an die Abgründe der Armut zu denken, welche dahinter lauern,
bewundert die Macht des Staates, seine Soldaten, seine Funktionäre,
ohne das Seufzen der Tausende zu hören, welche er vergewaltigt.
Glaubt doch nicht an all diesen Trug. Denn es ist nur Trug, nur



— 251 —

fo lange wahr, als ihr daran glaubt, nur so lange wirklich, als ihr
euch davon vergewaltigen laßt. Habt endlich den Mut, Gott wichtig
zu nehmen, ihm zu vertrauen und ihr werdet sehen, wie alle jene
Gewalten ihre Kraft verlieren, wie sie auf einmal nicht mehr sind.

Und er selber, Jesus, lebte, als gäbe es keinen Mammon, ohne
Begehren darnach, ohne Ehrfnrcht davor. Er lebte, als gäbe es
keinen Staat, nicht sich gegen ihn empörend — denn dann hätte er
ihn wichtig genommen — er gab dem Kaiser, was des Kaisers ist,
aber weiter begehrte er nichts von ihm und kümmerte sich nicht um
ihn und seine Verhältnisse. Er lebte in der Liebe Gottes und freute
sich an den Menschen.

Aber die Menschen, welche Diener der Gewalten waren, fühlten
sich von ihm verachtet und in ihrer Autorität untergraben. Denn ein
Reicher, auf was soll er pochen, als auf seinen Reichtum; und ein
Mächtiger, auf was soll er pochen, als auf seine Macht; und ein
Priester, aus was soll er pochen, als auf seine Heiligkeit; und ein
Gelehrter, auf was soll er pochen, als auf seine Gelehrsamkeit? Die
Menschen sind ja nur in dem etwas, was sie durch die Gewalten
sind und wodurch sie den Gewalten dienen. Die Gewalten, das Geld,
das Geschäft, der Staat, die Kirche, der Beruf, die Organisation, der
sie angehören, alles das gibt ihnen ja allein ihre Bedeutung nnd ihr
Ansehen. Entkleidet einen Staatsgewaltigen seiner Macht: wie klein
steht er als Mensch da! Nehmt dem Reichen sein Geld: wie fällt
damit all feine Bedeutung von ihm!

Ist es nicht ganz verständlich, daß diese Menschen, welche ganz
unfrei waren, Jesum einfach nicht dulden konnten, ihn einfach nicht
ertragen? Sie konnten sagen: du verachtest das, was wir achten.
Du stellst unsere Anstrengungen, unfere Tüchtigkeit als nichtig hin.
Du schmälst unsern Glauben, denn auch die Weltmenschen haben einen
Glauben, einen Gott, nämlich einen Schutzgott, der ihr Geld mehre,
ihren Staat bewahre, ihr Behagen segne, ihre Lust verkläre. Auch
sind sie fromm, Stützen von Thron und Altar, und darum protestieren
sie im Namen ihres Glaubens: Du redest von der Herrlichkeit Gottes
und schmähst doch, was Gott uns gegeben, womit er uns gesegnet
um nnserer Verdienste willen. Nun sollst dn spüren, daß wir doch
etwas sind, daß diese Nichtse dich vernichten können, daß wir stärker
sind als du.

Und so mußte es sich zeigen, wer Recht habe: Jesus, welcher
tat, als ob der Mammon und all die andern Gewalten nichts seien
oder die Menschen, welche die Welt nahmen, wie ste sich aufdrängt,
vertrauend auf ihreu Scheiu, auf die Macht, den Reichtum, die Wohllust,

welche sie verleiht. Konnten die Gewaltigen Jesum vernichten,
konnten sie ihn hindern, das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit
Gottes durchzusetzen in der Welt und vermochte Jesus die Macht der
Dämonen im Jnnersteu zu brechen? H. Bader.


	Von den Gewalten : ein Predigtfragment

