
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 6

Artikel: Kirchliche Parteien und kirchliche Wahlen : ein Vortrag vor den Basler
Synodalwahlen

Autor: Wernle, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 220 —

aber ein Mystiker ohne weltflüchtige Gesinnung. Die Welt des göttlichen
Geistes und die Sinnenwelt liegen für ihn nicht in getrennten Regionen,
sondern in jener ist diese enthalten. Darum dürfen wir uns von dieser
nicht entfernen, wenn wir nach jener streben. Es ist ein vergangenes
Stadium der Religion, wenn die Welt des Göttlichen hingestellt wurde
„als ein solches, zu welchem cs keinen stetigen Uebergang gebe aus der
sinulicheu Welt, sondern uur einen Uebergang durch einen Spruug. Wir
aber stellen sie hin als eine Welt des Sehens, wenn man nur seiu
inneres Auge zu einem Sehen bildet, und als eiue solche, ohne welche die
sinnliche Welt selbst gar nicht verstanden iverdeu kann. In jener
Religionstheorie war die geistige Welt fremd der sinnlichen und vvn
ihr durch eiue Kluft geschieden; nur zuweilen, wie durch eine Ausnahme,
brach sie herein in die sinnliche. Nach unserer Thcvrie ist sie schlechthin
und ist das einzige Sein, das da ist, ohne welches das sinnliche, als
seiu bloßer bildlicher Reflex, gar nicht zu seilt vermöchte, uud ivir selbst
sind sie in der Wurzel unsers Seins lind können sie werden jeden
Augenblick, den wir nur wollen."

Die Ueberwindung der platonisierenden Zwei-Welten-Lehre ist
als lebendige Praxis aufs innigste verknüpft mit den wertvollsten
Tendenzen der gegenwärtigen Zeit. Sv weit die Menschen nuu ihr
Genüge darin finden, zu handeln, werden ste keinen sonderlichen
Trieb verspüren, sich um Fichtes Wissenschaftslehre zu bemühen. Wo
aber das Bedürfnis erwacht, sich Rechenschaft von dein zn geben, ivas
man tut, ivird es uuvermcivlich sein, daß die philosophische Arbeit
sich hinwcndet zu dem Großen, der die Idealität des Reellen zu
begreifen Vermocht hat. Fritz Mcdicus.

Kirchliche Parteien unci Kirchliche Aadlen.
(Ein Vortrag vor den Baslcr Synodalwahlen.)

FF Icnn heute miteinander von kirchlichen Wahlen reden, kann
mancher vvn uns in sich selbst eine Stimme hören, die ihm
zuruft: ivas gehen mich kirchliche Wahlen und überhaupt

kirchliche Einrichtungen an? „Mir ist es in der Religion um etwas
ganz Persönliches zu tun, darum, vb Gott mein Gott ist, die Kraft
und Seligkeit meiner Seele. Und hinter uud über diesem Persönlichen
crhcbt sich ctivas viel Größeres als Kirche uud kirchliche Institutionen,
das Reich Gottes, neben dessen Größe und Herrlichkeit alles Kirchen-
wcsen klein erscheint." Man darf sich aber durch solche Stimmen nicht
bestechen lassen. Wir sollten es heute allmählich gelernt haben, daß
echte persönliche Religion zur Gemeinschaftlichkeit treibt und Gemein-
fchaftlichkeit auf die Dauer nicht bestehen kann ohne Formen nnd
Organisation. In einer Zeit, da alles sich organisiert, svllte dies von



— 221 —

der Kirche nicht erst gesagt werden müssen. Und das Reich Gottes
ist die Kirche freilich nicht nnd wird nie mit ihm zusammenfallen,
aber jede kirchliche Gemeinschaft, welche die Menschen zu Gott führen
und mit Gott uud mit den Brüdern verbinden will, arbeitet damit auf
das Reich Gottes hin. Für mich ist die Mitarbeit an der Kirche
einfach eine Pflicht persönlicher Dankbarkeit. Gewiß, es gibt gegenwärtig
viel frommes Leben außerhalb der Kirche, das der Kirche wenig oder
nichts zn verdanken hat. Ich kann mich daran freuen. Aber das
religiöse Leben, das ich empfangen habe, habe ich am allermeisten von
Menschen bekommen, die in der kirchlichen Gemeinschast standen und
ihr eigenes Leben mit Gott in der kirchlichen Gemeinschaft nährten
und festigten. So werden es mit mir noch Tausende bekennen müssen.
Wenn das aber Tatsache ist, dann kann uns diese kirchliche Gemeinschaft

nicht gleichgültig sein, dann müssen wir aktiv an ihr teilnehmen
und ernst machen mit nnsern kirchlichen Rechten und Pflichten. Unter
allen Standpunkten ist dann einer für uns ausgeschlossen: der Standpunkt

des bloßen Betrachters, Kritikers und Nörgelers, der in scheinbarer

Ruhe draußen steht und alle kirchliche Arbeit belächelt und be-

giftelt. Es ist der Standpunkt absoluter Unfruchtbarkeit, entsprungen
bei- den meisten aus Bequemlichkeit und Feigheit. Es ist viel bequemer
zuzusehen und zu kritisieren als mitzuarbeiten auf die Gefahr hin,
daß man auch Fehler begeht. Wer mit der Kirche und dem, was in
ihr vorgeht, unzufrieden ist, gerade der soll mitarbeiten, damit es

besser werde und seine Einsicht und Kraft der Kirche zn gute komme.
Mit dieser Gesinnung wollen wir an unsere kirchliche Lage und die
nächsten kirchlichen Aufgaben herantreten, nicht als Leute, die in der
Kirche etwas gewinnen oder erobern wollen, sondern als Leute, die
ihre Pflicht» tun wollen und es für feige und bequem halten, einfach
beobachtend und schimpfend im Winkel zu sitzen.

Wer sich in Basel am kirchlichen Leben beteiligen will, der stößt
alsbald auf die beiden großen historischen Parteien, die
Positiven und Reformer, die sich hier das Feld streitig machen
und jeden reformierten Basler auf der einen oder der andern Seite
Stellung nehmen heißen. Was wollen diese beiden Parteien? Was
trennt sie von einander? Davon möchten wir hier reden, unvollständig

und skizzenhaft, selbstverständlich, aber doch ohne Gehässigkeit,
mit dem Wunsch, jede von ihnen zu verstehen und ihrer Eigenart
gerecht zu werden; das ist doch der einzige Weg, der uns vorwärts
führen kann.

Wir gehen zuerst um 30 oder 40 Jahre zurück in die Zeit
des ersten und heftigsten Parteikampfs, da die ersten
Reformpfarrer nach Basel kamen und die Reformrichtung sich das Existenzrecht

mühsam in der Basler Kirche erringen mußte. Nachher werden
wir fragen, wie es heute um den Parteigegenfatz steht.

Es war kein einfacher Gegensatz, der vor 40 Jahren die beiden
Parteien trennte. Im Vordergrund stand der Gegensatz zweier Glau-



— 222 —

bensweisen. Denn wenn schvn die Positiven ihre reformerischen Gegner
kurzweg „ungläubig" schalten, es war Glanbe hüben und drüben, nur
ein Glaube auf verschiedenem Fundament und mit verschiedenem Gehalt.
Für die Positiven war das Gesetz des rechten Glaubens im altheiligen
unfehlbaren Bibelwort enthalten; das „Es steht geschrieben" war hier
die Losung, einerlei ob es dem menschlichen Verstand nnd der
modernen Wissenschaft einleuchtet oder nicht. Der positive Glaube war
ganz nnd gar Bibelglaube. In der Bibel stand ihm Jesus Christus
im Mittelpunkt und an Jesus Christus wareu den Positiven
vornämlich drei Dinge am wichtigsten: die Wunder, an denen man seine

Gottheit erkeunt, der blutige Versöhnungstod als einziges Rettungsmittel

für verlorene Sünder und der Himmel, in den Jesus aufstieg
und zu dem er die Gläubigen führeu will. Der Glaube an den

Wunderchristus, den Versöhner, den Retter zum Himmel war Kern
und Stern des positiven Christentums.

Dem trat der Glaube der Reformer in allen Punkten gegenüber.

Ein Glaube, frei vvn der Autorität des Dogmas und der

Bibel, dafür im Einklang mit der ganzen modernen Wissenschaft, mit
all den neuen Wahrheitserkenntnifsen, die Naturwissenschaft,
Philosophie, Gefchichtskritik uns zu Tage gefördert haben, also ein
moderner, ein wissenschaftlicher Glaube. Hieß es dort: hie Wort Gottes!
so hier: hie moderne Wissenschaft! Diese moderne Wissenschaft aber
anerkennt kein Wunder, sondern verehrt überall Ordnung und Gesetz,

gesetzmäßig aufsteigende Entwicklung. So kam hier das Schlagwort
auf: Christentum ohne Wunder, Glaube an den Gott der Naturgesetze,

Christentum im Einklang mit der moderneu kopernikanischen
Weltanschauung. Mit dem Wundergvtt verschwand auch der Gott, der
durch das blutige Opfer auf Golgotha versöhnt worden ift, und
verschwand oder trat doch sehr stark in den Hintergrund der Jenseitsglaube.

Das Diesseits zeigte überall unendliche Aufgaben für die

Erkenntnis, wie für die sittliche Arbeit; im Diesseits Gott zu erkennen
und ihm zu dienen erschien als der Kern moderner christlicher
Frömmigkeit.

Zu diesem Unterschied des Glaubens trat dann aber ein
Unterschied der Lebensauffafsung hinzu. Ein großer Teil der

Positiven, nicht alle, bekannte sich zu der pessimistischen Lebensauffassung
des Pietismus. Hier teilte man die Menschen in zwei Klassen, die

Frommen und die Welt, und sah das Kennzeichen des ernsten Christentums

im scharfen Gegensatz zur Welt und zum Weltleben. Ein rechter
Christ ist vor allem anders als ein Weltkind, er macht eine Menge
weltlicher Vergnügen nicht mit und schließt sich gern zusammen mit
ernsten Glaubensgenossen, die wie er der Welt entronnen sind. Die
Welt ist höchstens Gegenstand der christlichen Mission, es gilt möglichst
viel verlorene Weltkinder aus ihr heraus in den Himmel zu retten.
Man glaubte dabei, daß es in der Welt draußen nur schlimmer
werden könne, daß das Böse sich steigere und steigere, bis am jüngsten



— 223 —

Tag der Herr Jesus vom Himmel herabkomme und den ungläubigen
Sündern das Gericht, den Gläubigen die ewige Seligkeit bringe.

Gerade die entgegengesetzte Stimmung treffen wir auf der andern
Seite, bei den Reformern an. Hier heißt die Parole nicht Gegensatz
von Christentum und Welt, sondern Versöhnung von^ Christentum
und Weltkultur. Christentum und Welt. Heiliges und Natürliches
sind für einander bestimmt und sollen sich gegenseitig durchdringen.
Die Welt ift Gottes und fo soll das Christentum möglichst weltlich,
weltförmig sein, nichts Menschliches darf ihm fremd sein. So blickt
der Reformer, recht im Gegensatz zu dem Pessimismus des Pietisten
mit einem reinen Optimismus der Zukunft entgegen. Es kann nur
immer besser und schöner werden auf Erden, die Kultur steigt
aufwärts, die Mensckheit geht immer größerer Vollkommenheit und
größerem Glück entgegen. Das Reich Gottes wird hier nicht vom
Jenseits her und aus den Wolken des Himmels erwartet, es kommt
vielmehr im natürlichen und gesetzmäßigen Aufstieg der Kultur, im
Fortschritt der Wissenschaften, der Künste, der Technik und Industrie,
und daran kräftig mitzuarbeiten und darin Gott zu dienen, ist Aufgabe

eines modernen Christen. Den Notständen und Uebeln, die dem

Fortschritt der Menschheit noch im Wege stehen, gilt es, durch Werke
der Menschenliebe und Gemeinnützigkeit zu stenern, nicht in erster
Linie, um Seelen vor der Hölle in den Himmel zu retten, fondern
um das Gottesreich auf der Erde in seinem natürlichen Wachstum zu
unterstützen.

Aber nun trat noch ein dritter Gegensatz der beiden Parteien
hinzu, der besonders dazn beitrug, den Kampf zu vergiften, der

politische Gegensatz. Der kirchliche Freisinn ist bei uns in Basel
mit uud durch den politischen Freisinn zur Macht gekommen! positiv
und politisch konservativ, reformerisch nnd freisinnig hat eine Zeit lang
fast dasselbe bedeutet. Zwei Basel lagen miteinander im Kampf, das
alte Basel, berühmt durch seine strenge kirchliche Sitte, seine pietistischc
Liebestätigkeit, seine konservative Politik, welche für die Erhaltung
der bestehenden Institutionen, auch der kirchlichen, ängstlich besorgt
war, und das neue Basel, eine kleine Gruppe politisch freisinniger
Basler Bürger, unterstützt durch die große Menge freisinniger Schweizer
aus der Mittel- und Ostschweiz, die damals das alte Basel eroberten
und zn einer neuen Stadt mit einer starken freisinnigen Mehrheitspartei
umschufen. Es war im Zusammenhang mit diesen politischen Kämpfen,
es war bei der Eroberung Bafels durch die niedergelassenen Schweizer,
daß die ersten Reformpfarrer von der Ostschweiz nach Basel kamen.
Der Reform haftete seitdem in den Augen des alten echten Baslers
immer das Merkmal eines aus der Fremde eingedrungenen Imports
an, uud das hat die kirchlichen Kämpfe bei uns so bitter gemacht.
Es war aber doch auch hier letztlich ein tieferer innerer Gegensatz:
auf der einen Seite der Konservatismus auch in der Religion, ängstlich

stch klammernd an das Bestehende, das man kennt und dessen



— 224 —

Wert mein erprobt hat, voll Mißtrauen gegen den Zeitgeist mit seiner

Reformwut, überzeugt, daß jede Aenderung, besonders jede größere
Demokratisierung und Vulgarisierung der ernsten christlichen Religion
nur schaden, sie nur mit Wcltgeist infizieren könne, auf der andern
Seite der Fortschrittsglaube und Zukunftsoptimismus, voll Vertrauen
zn Welt und Menschheit, bereit, in jeder Neuerung ohne weiteres
das Gute, im Festhalten am Alten das Beschränkte nnd Törichte zn
sehen. Derart hüben wie drüben ein Gegensatz der Gesinnung und
iin weitern Sinn der Religion.

Aber, so werden Sie längst erstaunt sich fragen: hat denn dies
Basel der 70er Jahre wirklich nur diesen schroffen Gegensatz, dieses

extreme Entweder—Oder gekannt? Und sind denn in dem Geschilderten

lauter Elemente, die sich ausschließen, nicht auch eine Menge
solcher, die recht eigentlich nach einer Verknüpfung schreien? Warum
sollte der Glaube an den Gvtt dcr Ordnung und Gesetzmäßigkeit nicht
zusammenbestehen können mit dem Glauben an Jesus und der
freudigen Anerkennung, daß uns Gott in ihm das Größte und Wertvollste
gibt? Und warum sollte eine volle Weltoffenheit und Klarheit über
unsere Diesseitsaufgabcn sich nicht vertragen mit der Empfindung
des Gegensatzes von Weltgeist und Gottcsgeist, dcr Anerkennung eines

höheren Lebens über dem Weltleben und der Hoffnung auf die

Ewigkeit? So empfinden nicht erst wir Heutigen, so hat eine große
Grnppe unabhängiger Basler in den 70er Jahren empfunden, die es

nicht über fich brachten, auf der einen Seite lauter Licht, auf der
andern lauter Finsternis zu sehen, die auf beiden Seiten Berechtigtes
nnd Gesundes anerkannten und in fich zu verbinden suchten. Bei den

ersten Synodalwahlen der umgestalteten Basler Kirche 1874 hat sogar
diese Gruppe der sog. kirchlichen Gesellschaft auf ihre Liste die

Mehrheit der Wähler vereinigt. Aber in den paar folgenden Jahren
stieg bei uns die Leidenschaft des Parteikampfs zu einer solchen Siedehitze,

daß schon bei den nächsten Wahlen 1877 bloß noch der Schlachtruf:

Hie Positive, hie Reformer! Anklang fand nnd von den sog.

Vermittlern nicht einmal versucht wurde, eine eigene unabhängige
Liste aufzustellen. Man hat damals diesen Vermittlern vorgeworfen,
sie hätten zn fehr nach rechts vermittelt und sich zum Teil in das

Lager der strenggläubigen Partei treiben lassen. Wenn das der Fall
war, fo trug dazu vor allem die Art und Weise bei, wie von
reformerischer Seite mit roher Demagogie der Kampf geführt wurde.
Genug, es kam die Zeit, da in Basel nur noch für ein Entweder—
Oder Raum war, da wir eigentlich keine Basler Kirche, sondern an
ihrer Stelle zwei Parteikirchcn hatten. Man wird darin eine gewisse

historische Notwendigkeit erkennen müssen. Kein Mensch kann sicher

sagen, daß die volle Freiheit des kirchlichen Lebens, die wir heute in
Basel haben, anders als durch diesen erbitterten Parteikampf zustande
kommen konnte. Aber das zugegeben, die Kehrseite davon war, daß
das kirchliche Gemeingefühl bei nns so gut wie unterging, nnd daß



— 225 —

die Art, wie auf beideu Seiten gekämpft wurde, ein Hohn war auf
jegliche Bruderliebe. Jede Partei hatte ihre Augen anf das Schlechte
der Gegenpartei gerichtet, nnd die zwei Kirchenvölker lebten unter
einem Dach beisammen, als gingen sie sich innerlich nicht das geringste
an. Aber Sie werden mir sagen: zu lange schvn habe ich mich bei
der Vergangenheit aufgehalten; wie steht es heilte?

Unzweifelhaft hat sich manches im Basler Parteiwesen geändert,

am deutlichsten auf der pvsitivcu Seite. Die gegenwärtige
positive Partei ist eine andere, als sie vor 30 Jahren war. Sie zählt
zwar immer einige „gläubige" Theologen alten Schlags zu den

Ihren, und diese Extremen geben für viele positive Laien den Ton
an. Man kann die alten lieblosen nnd unverständigen Einteilungen
der Menschen in die Gläubigen und die Ungläubigen immer noch

hören. Ebenso wahr ist aber, daß sie sehr viel weitherzige und innerlich

freie Anhänger hat, und daß sie als Ganzes immer stärker davon
abgekommen ist, ihre Leute auf ein bestimmtes Glanbensbekenntnis
zu verpflichten. Für den positiven Laien besteht eine geradezu
unbegrenzte Freiheit, und der positive Pfarrer darf ein durchaus
undogmatisches praktisches Christentum predigen, wenn man ihm nur
anmerkt, daß es ihm Ernst ist, und daß Jesus Christus für ihn wirklich
im Mittelpunkt steht. Das ist ein ganz gewaltiger Unterschied gegenüber

früher. Die Glaubensinhalte mögen vielfach dieselben geblieben
sein, gewichen aber ist der Glaubcnszwang und die Hochschätzung
bestimmter bckenntnismäßiger Formulierungen als Merkmale wahrer
Christlichkeit. Auch die enge Verbindung positiver Kirchlichkeit und
konservativer Politik gilt längst nicht mehr für alle Positiven. Das
heutige Basel kennt einzelne positive Pfarrer, welche die Arbeiterinteressen

in ihrem Beruf voranstellen, mit Freuden mit Sozialdemokraten
zusammen arbeiten und vom Evangelium aus den Weg zum Sozialismus

hinüber finden. Ich glaube, wir sollen das anerkennen und
uns daran freuen.

Sicher hat sich auch auf dcr freisinnigen Seite manches
geändert, nur ist es hier weniger greifbar und von freisinniger Seite
selbst viel weniger zugestanden. Die Hauvtoerändcrung wird im
stärkeren Betoncu der Positionen gegenüber den Negationen liegen. Es
kam die Stunde — und zwar sehr früh, schon in den 70er Jahren —
da der kirchliche Freisinn sich genötigt sah, sich der Angriffe von der
linken Seite zu erwehren, weil man ihn der Halbheit und Schwächlichkeit

beschuldigte, als fehle ihm der Mut, sich des Christentums,
das er verdünnt und aufgelöst habe, gerade ganz zu entledigen. Bei
solchen Gelegenheiten mußten auch manche Pofitive, denen der
Reformer nur immer als der Ungläubige erschienen war, mit Staunen
sehen, was für ein strammer und entschlossener Glaube doch auf dieser
Seite lebt uud fich zu wehren weiß. Aber deshalb von einer
Umwandlung der Reform zu reden, verbietet sie selbst. Es muß einem
bei dem gegenwärtigen Wahlkampf auffallen, wie die freisinnigen



— 226 —

Führer stets ihren alten Meistern Treue schwören und Wandervorträge
für ihre alten Heiligen veranstalten. Zu allem und jedem, was als
neu unter uns auftritt, hört man von ihrer Seite: das haben wir
längst auch gesagt. In freisinnigen Blättern wird gelegentlich mit
Freuden konstatiert, wie die Positiven sich geändert haben, freier und
weitherziger denken nnd zwar unter dem Einfluß der Reform, aber
noch nirgends habe ich gelesen, daß auch sie selbst gestehen, gelernt
zu haben und vielfach anders geworden zu sein. Zum Teil kommt
dies daher, daß ja der kirchliche Freisinn von Anfang an für größere
Freiheit und Weite in den Glaubensgedanken eintrat und sich

vorbehielt, mit der fortschreitenden Wissenschaft immer vorwärts zu gehen;
man braucht folglich als Freisinniger an kein Dogma, auch kein
modernes, gebunden zu sein und kann seine Erkenntnis wechseln, ohne
Abfall vom fortschrittlichen Prinzip. Allein gerade von diesem beständigen

Fortschreiten, Umlernen, Offensein für jede Waudluug dcr Zeit
können Außenstehende nicht so viel verspüren, sie haben vielmehr den
Eindruck eines starken Beharrens auf den einmal ergriffenen
Positionen, einer erstaunlichen Kontinuität und eines starken Konservatismus.

Die ganze Stimmung ist hier keine wesentlich andere als
in den 70er und 80er Jahren, immer dieselbe Knlturbegeisterung,
Diesseitsliebe, Freude an der Aufklärung, am politischen Fortschritt.
Ich rechne es auch zu diesem Alten und Gleichgebliebenen, daß
jeweilen bei den kirchlichen Wahlen und Kämpfen anf einmal die soziale
Trommel gerührt wird und die freisinnigen Führer den unkirchlichen
Arbeitern in die Arme fallen. Es ist immer sv gewesen, wenn es galt,
gegen rechts einen Vorstoß zu machen, zu dem man sich selbst zu
schwach fühlte, mit der Bundcsgenossenschaft der Arbeiter aber stark
genug. Für die religiöse und politische Haltung der Reformpartei als
Ganzes bedeutet eiu solches Manöver gar nichts, im wesentlichen
bleibt es doch bei der braven Bürgerlichkeit und bürgerlichen Frei-
sinnigkcit, und man ist vom Sozialismus kaum weniger weit entfernt als
die Mehrzahl der Positiven. Das deutlichste Zeichen aber, wie merkwürdig
konservativ uusere Basler Reformer geworden sind, gibt uns die Art, wie
sie eben jetzt mit der deutschen Kirchenpolitik bei uns in Basel Propaganda

machen. Unsere Basler Positiven sind ihnen offenbar zu harmlos,

mit dem Fanatismus und der Intoleranz derselben können sie

nicht gut Propaganda machen uud ihre indifferenten Wähler
aufrütteln. Nun führen sie den Baslern alle Unduldsamkeiten und
Torheiten der preußischen Kirche vor, sie stellen ihnen die sogenannte
„Reformationskirche" in ganzer Schwärze vor Augen, erklären ihnen:
seht, so schlimm sind die — preußischen — Positiven, damit der
Basler das Gruseln vor den hiesigen Positiven bekommt und ja
getreu freisinnig stimmt. Und das ist nicht zufällig so und erklärt
sich auch nicht aus einem bloßen Wahlmanöver, sondern es kommt
darin die wirkliche innere Verwandtschaft der Basler Reform mit
dem deutschen Liberalismus zum Ausdruck; man lebt hier wie dort



— 227 —

vom gleichen Gegensatz, von den gleichen Schlagworten, von der
gleichen Freude nm Kampf gegen die sog. Frommen und Gläubigen,
das nenne ich aber eben konservativ, ein zähes Festhalten der Stimmung

der 70er Jahre, ungeachtet ivir selbst in total andern kirchlichen
Verhältnissen stehen. Am liebsten hätte man eigentlich diesen Kampf
verewigt, weil dann der Agitationsstoff immer da wäre, den nun
einmal eine gewisse Art Liberalismus braucht, um nicht an der
Indifferenz der Laien unterzugehen. Darum glaube ich, tut man unserer
Reform kein Unrecht, wenn man sagt, daß sie sich im Ganzen viel
mehr gleich geblieben sei als die positive Partei.

Aber ob nnn die eine Partei sich mehr, die andere sich weniger
geändert hat, geblieben ist von der frühern Zeit her auf beiden
Seiten der Parteigegen s atz mit so vielem Unwahren nnd
Unlauteren, das er mit sich bringt. Nachdem sich die beiden Parteien
einmal gebildet haben unter harten historischen Notwendigkeiten, kanonisieren

sie sich, erklären sich für die Ewigkeit bestimmt als die einzigen
wahren Formen kirchlichen Lebens. Das trifft auch für die positive
Partei zu, soweit sie nvch Partei geblieben ist. Ein rechter positiver
Pfarrer darf mit seinem Kollegen von der Reform keine Abendmahlsgemeinschaft

halten; solange dies Tatsache ist, soll sich niemand des

großen Fortschritts rühmen. Immer wieder kann man von positiver
Seite das Urteil hören: er ist doch kein Reformer. Sonst verzeiht
man viel, diese Sünde scheint unverzeihlich. Grundsätzlich ist man
doch nicht davon abgekommen, daß ein rechter Christ die und die

Sätze glauben muß. Man fragt nicht, ob man Gott erlebt hat, ob

Jesus einem persönlich das geworden ist, was man von ihm bekennt,
sondern man freut sich, sobald man den Titel Gottes Sohn hört und
sobald einer die biblische Sprache redet. Ich weiß wohl, wie viele
ernste positive Christen über dies Nichten der „Gläubigkeit" hinaus
gekommen sind, aber die Partei als solche ist nicht darüber hinausgekommen,

sie arbeitet doch auch an der Erhaltung dieser dogmatischen
Maßstäbe und Urteile. Und die positive Partei lebt doch in ihren
Vereinen und Versammlungen wie ein abgesondertes Kirchenvolk, das
mit dem andern Kirchenvolk keine Verbindung hat und auch keine

begehrt. Man ist ja im Besitz der rechten Gläubigkeit, die den andern
fehlt, da muß man viel Rücksicht und Geduld tragen gegen die Engen
nnd Aeugstlichen im eigenen Kreis, aber man hat wenig Verständnis
für solche, die durch ihr Gewissen auf andere Wege geführt sind. Eben
dieselbe Abgeschlossenheit ist aber auf der freisinnigen Seite
kaum weniger vorhanden, im Gegenteil. Hier konserviert man die

Parteiorganisationen nnt noch viel mehr Eifer und Sorgfalt, ja man
fangt hier an, aus den Parteiorganisationen einen Selbstzweck zu
machen. Hieß es früher: der Parteiverein muß da sein, damit der
Pfarrer an ihm eine Hilfe hat, so kann man jetzt umgekehrt hören:
der Reformpfarrer muß da sein, weil doch jemand die Parteiorganisationen

besorgen muß. Es ist so gekommen, wie es Ragaz in seiner



— 228 —

Predigt: Gottesdienst und Parteidienst schildert: die Partei, die
ursprünglich nur Mittel war, wird selbst der Zweck. Gibt es etwas
Kläglicheres, als wenn wir beobachten, wie ein Reformpfarrer ängstlich

darüber wacht, daß in seiner Abwesenheit oder bei seinem Weggang

aus der Gemeinde ja keine seiner Funktionen an einen Nicht-
Reformpfarrcr gelangt, damit auch nicht ein einziges Schäflein seiner
Herde verloren gehe? Sind nicht bei uns in Basel Konknrrenz-
organisationen auf dein Gebiet der Liebestätigkeit gegründet worden
infolge der Ausschließlichkeit einzelner Reformer, die lieber getrennt als
mit den Positiven zusammen arbeiten wollten? Was gab den letzten
Pfarrwahlen reformerischerseits den Ausschlag, wenn nicht die Partci-
tüchtigkeit, das Geschick, Reformvereine zu gründen und das Partei-
bewußtfein unter den Laien zu stärken? Das Parteibewußtsein ist eben
jetzt unter nns geradezu voir erfinderischer Krast geworden. Nicht nur
die Fälle Jatho und Traub, sondern selbst die Katastrophe der
„Titanic" muß die Gleichgültigen in Basel alarmieren, damit sie der
freisinnigen Liste stimmen. Am meisten neuerdings der Sozialismus.
Mir fällt uicht ein, zu bestreiten, daß die Reform Männer mit
hervorragendem sozialem Verständnis nnd wahrer sozialer Liebe zu den
Ihrigen von jeher gezählt hat, nur ist das kein Privileg der Reform,
das ist gottlob auch von der positiven Partei zu sagen, und darin
sehen wir gerade ein Anzeichen, daß ueue, die Parteien durchbrechende
und die Einzelnen von hüben nnd drüben verbindende Aufgaben unter
nns aufgetreten sind. Aber was in aller Welt geht denn der
Sozialismus die Refvrmpartei als solche an? Was ist denn der ganze
Zweck dieses von der Reform mit solchem Jubel begrüßten Bündnisses
der sozialdemokratischen Kirchgenossen mit den Reformern anders als
einfache Schwächung der positiven Partei in den Behörden und Er-
zielnng einer Mehrheit für die Reformpartei? Dazu find die Arbeiter
nun gerade gut genug, darum kommt man ihnen fo human entgegen
und setzt ein paar Leute von ihnen auf die eigene Liste, damit sie sich
aus egoistischen Gründen genötigt sehen, den Reformern zu stimmen.
Ich habe keinen sehnlicheren Wunsch, als daß unter den Arbeitern
wieder ein Verlangen nach Gott und ein Verständnis für Gottes Sache
erwache; das scheint mir das Ziel, auf das hinzuwirken jeder ernste
Christ verpflichtet ist. Ist dann einmal religiöses Leben in ihnen
erwacht, so wird wvhl auch die kirchliche Gleichgültigkeit bei ihnen
schwinden, wenn sie die Zusammengehörigkeit ihrer Bestrebungen mit
christlichem Brudersinn und Gemeinschaftssinn erkannt haben. Aber
das mag das letzte fein, darum handelt es sich zunächst gar nicht.
Welcher Partei sie sich dann einmal anschließen mögen, lieber Himmel,
ivas liegt daran, wie einerlei ist das! Aber hier erleben wir nun,
daß die Arbeiter zuerst und vor allem für die Kirche, nein für die
Partei, ausschließlich für die Partei gewonnen, werden follen, als hätte
das mit Gott und seiner Sache irgend etwas zu schaffen. Das ist's,
was ein ernster Mensch so schwer fassen kann. Er muß diese Ver-



— 229 —

Mischung von Gott und Partei als etwas Empörendes empfinden, als
eine wahre Gottlosigkeit. Ihm hat Ragaz aus der Seele geredet,
wenn er in der zitierten Predigt sagt: „Ich kann wohl versuchen,
Menschen für das Reich Gottes zu gewinnen, aber die Zumutung, sie

für eine Partei zu gewinnen, empfinde ich als Aufforderung zum Abfall

vou Gott." Man scheint hier ganz den Sinn verloren zu haben
für das, wornm cs sich in der Religion handelt. Das Machtstreben
hat alle andern Gefühle und Rücksichten in den Hintergrund gedrängt.
Das heißt allerdings Parteidienst im Gegensatz zum Gottesdienst.
Wenn es aber fo unter uus steht, wollen wir vou den Wandlungen
in unsern kirchlichen Parteien nicht viel Worte machen, im Grund ist
man auf beiden Seiten gut konservativ und auf die Erhaltung des
Bestehenden gerichtet. Jeder positive Pfarrer muß selbstverständlich
durch einen positiven, jeder Reformer durch einen Reformer ersetzt
werden und zwar womöglich bis zum jüngsten Tag, da es doch
keiner der Parteien gelingen will, sich allein zu behaupten.

Dieser Lage unseres kirchlichen Lebens stellen wir nun die

persönlichen Erfahrungen vieler Einzelner gegenüber und die

ganze neue Lage der Gegeuwart. Wie vieles hat sich in
Wirklichkeit geändert!

Da sind einmal manche Ausländer, die zu uns nach Basel
kommen, nicht nur aus dem kirchlich ganz abnormen Prenßen, sondern
auch aus solchen deutscheu Gegenden, wo man in kirchlichem Frieden
lebt. Ragaz berichtet in seiner Predigt, wie er oft von solchen den

Ausspruch gehört habe: ich wußte nicht, daß hier zwei Religionen
sind. Was gehen sie unsere veralteten Parteigegensätze an!
Warum sollen nun auch sie sich in ein Parteichristentum einschachtclu
lassen? Da sind eine Menge ehemaliger Positiver, — ich selbst
gehöre zu ihnen — die es in der positiven Partei nicht ausgehalten
haben. Wir werden nie vergessen, was wir dem positivem Christentum
verdanken für unser ganzes Leben, und schon aus diesem Grund ist
es für uns unmöglich, uns einfach der Gegenpartei anzuschließen.
Wir haben hier gelernt, daß es eine ernste Sache ist mit der Religion, daß
Gott nnd unser Gewissen zusammengehören und daß ich, der Einzelne,
meinem Gewissen folgen muß selbst gegen die ganze Welt. Nnd wir
haben hier Jesus lieb gewonnen und gelernt, in Ehrfurcht zu ihm
aufzublicken uud bei ihm uns zu orientieren als an einer heiligen
Gottesliebe, die mit uns durch das ganze Leben gehen will. Aber
einmal kam doch der Augenblick, da es uns unmöglich wurde, weiter
im positiven Christentum zu verharren. Dieser Autoritätsglaube, der
doch Furcht und Zweifel mit sich bringen muß, die ganze Enge und
Aengstlichkeit, die damit verbunden ist, das Richten der Ungläubigen,
die Scheu vor der Welt, der greisenhafte Pessimismus, mit einem
Wort, der enge, harte Glaubensgott und die Furcht vor dem sreien
Denken — das alles mußten wir abwerfen, aber follten wir deshalb
ins reformerische Lager übergehen? Wir hatten nie den Eindruck von



— 230 —

überlegenen religiösen Kräften ans dieser Seite, Und genau entsprechend

wird es manchen Reformern ergangen fein. Ich denke mir einen

Reformer, der ebenfalls mit aufrichtiger Dankbarkeit an das zurückdenkt,

was ihm das freifinnige Christentum für sein ganzes Leben
gegeben hat. Hier lernte er den weisen, gerechten und gütigen Gott
kennen, der unser Vater ist, und das ist das Beste; er wuchs auf iu
voller Natürlichkeit und Freude der Welt gegenüber und in Freiheit
und Freude wissenschaftlichen Denkens. Aber dann kam einmal der
Punkt, wo er auch das Ungcnüge dieser Religiosität empfand. Er hatte
die Wissenschaft angebetet und rühmte sich, in feinem Glauben mit der
Wissenschaft im Einklang zu stehen und mußte auf einmal erleben,
daß ihn in den schwersten Stunden alle Wissenschaft ganz im Stich
läßt und daß ein Glaube, der nur von Wissenschaft^ Gnaden lebt, in
der Not versagt, wenn ihm nicht ganz andere Quellen zufließen.
Wissenschaftliches Denken führt uns, je strenger wir uns ihm hingeben,
in desto größere Rätsel hinein; der Gott des Naturgesetzes, das ist
gerade das Problem des Glaubens, und nus dieser Naturgesetzlichkeit
erwächst der Schrei des ernsten Menschen nach Erlösung. Und noch
etwas anderes mußte ihn von der Reform entfernen: Heißt denn „ein
Christ seiu" einfach: Leben und Leben lassen, das gegebene Natürliche
als das Rechte hinnehmen, und an den Weltgeist und Zeitgeist glauben?
Im Evangelium Jesu tritt uns doch das Bußwort uud der Ruf zum
Anderswerden zu vorderst entgegen, da iverdeu wir in einen großen
Kampf mit seinem Entweder—Oder hincingcrissen, da werden nicht
optimistisch Welt und Diesseits verklärt, sondern tiefe sittliche Gegensätze

stoßen auf einander, Forderung«,! werden gestellt nnd der Sehnsucht

ein großes Ziel gegeben. Aber wird nun der, dem die Forderung
des Evangeliums wie eine neue Offenbarnng aufgeht, und in dem die
Sehnsucht nach einem höheren Leben und einer neuen Welt erwacht,
deshalb sich der positiven Partei anschließen wollen? Da stößt ihn ja
sogleich wieder der unfreie Mußglaube, die Scheu vor der Wissenschaft,
der Konservatismus ab.

Wir haben es vor einigen Jahren erlebt, als Ragaz im
Münster sich eine Gemeinde aus der ganzen Stadt und aus allen
Parteien gewann, wie groß die Unzufriedenheit mit dem von den
Parteien Gebotenen und die Sehnsucht nach einem parteilosen
Evangelium ist. Seine Zuhörer kamen von rechts wie von links, aber sie

vergaßen bei ihm die Parteien vollständig, sie fühlten sich innerlich
verbunden zu einer wirklichen religiösen Gemeinschaft. Das lag nicht
bloß an der besonderen Art dieses Mannes, wir erleben es auch sonst
in Basel, daß Viele, daß besonders die heranwachsende Generation
den Pfarrern ihr Vertrauen schenkt, bei denen sie am wenigsten an
Parteien und Parteiwesen erinnert werden. Was liegt ihnen noch au
den Gegensätzen und Kämpfen von vor 30 Jahren!

Das hängt aber wieder zusammen mit der großen Veränderung

der ganzen Zeit. Unsere kirchliche Lage ist eine ganz



— 231 —

andere geworden als vor 30 Jahren. Die Freiheit, für die die

Reformer gekämpft haben, ist ihnen und ist jeder kirchlichen Richtung im
vollen Maß zu teil geworden. Kein Pfarrer ist bei uns mehr an ein
altes Bekenntnis gebunden, jeder darf freimütig das verkünden auf
der Kanzel und unter der Kanzel, was ihn sein Gewissen und fein
Takt verkünden heißt. Wir erfreuen uns in Basel einer Kirchenverfasfung,

um die uns die Liberalen Deutschlands beneiden, und der sie

verfaßt hat, war erst noch ein Positiver, ein Beweis, wie wenig von
dieser Seite für die Freiheit des kirchlichen Lebens zu fürchten ist.
Wir sind mit einem Worte so frei in unserer Kirche, daß stch für die

Freiheit zu ereifern bei uns keinen Sinn mehr hat. Wirkt es nicht
auf die Länge komisch, wenn eine Partei im Frieden, da niemand
ihr das Existenzrecht bestreitet, krampfhaft die Kampfposition festzuhalten

sucht und sich an Kampfesworten immer neu berauschen muß?
Uusere theologische Lage ist eine andere geworden. Die

Parteitheologen werden immer seltener, Führer der modernen Bibel-
forfchung wie Wellhausen, Duhm, Harnack lassen sich schlechterdings

in keine Parteischablone einreihen. Kein Mensch, der Professor
Duhm näher kennt, wird ihn im Ernst einen Positiven oder einen

Reformer heißen, er ist das eine genau so wenig als das andere.
Professor Herrmann in Marburg arbeitet mit gauzer Kraft an der
Ueberwindung des Parteigegensatzes und ebenso Professor Ragaz in
Zürich. Zum Teil hängt das damit zusammen, daß echte freie Wissenschaft

überhaupt von keiner Partei gepachtet werden kann. Es gibt
im strengen Sinn weder eine positive noch eine freisinnige Wissenschaft,
es gibt natürlich Forscher, ivelche vor der Tradition einen größeren
Respekt zeigen, und Forscher, welche von vornherein das Gegenteil der
Ueberlieferung anzunehmen geneigt sind, aber Wissenschaft treiben beide

nur soweit, als sie eben wahrheitsoffen forschen, den Tatsachen ihr
Recht geben und plausible Erklärungen der Schwierigkeiten bringen
können. Dann aber hat gerade in der Religionsforschung eine Wandlung

stattgefunden. Noch die theologische Forschung Biedermanns
war auf die Herausarbeitung klarer reiner Begriffe gerichtet; der beste
Theologe war hier der, welcher von den religiösen Vorstellungen
alles Menschliche und sinnlich Verworrene am reinsten abzustreifen
wußte. Die gegenwärtige Religionsforschung widmet ihre
Hauptaufmerksamkeit gar nicht dem religiösen Denken, das ihr bereits abgeleitet

und sekundär erscheint, sondern dem religiösen Leben und
Erleben. Damit fällt der ganze Aufklärungsdünkel hin, man gewöhnt
fich, religiöses Leben in ganzem Ernst und voller Tiefe vielfach bei
kindlichen und wissenschaftlich überholten Vorstellungen zu entdecken.
Nicht als schließen sich religiöses Erleben und religiöses Denken
überhaupt aus, aber ste sind sehr verschiedene Dinge, und die Stärke der
Religion eines Menschen ruht zweifellos nicht auf der Klarheit seiner
religiösen Gedanken, sondern auf der Echtheit und Tiefe seines
Gotteserlebnisses, selbst wenn er davon nur stammeln könnte. Von hier aus



— 232 —

ift dann Jesus Christus der Religionsforschuug wieder auf neue Weise
gewaltig und wunderbar geworden. Mau sieht das Wunderbare au
ihm aber nicht da, wo es die Positiven verehreu und die Reformer
bestreiten. Das Wunderbare ist einfach sein Lebeu mit Gott und den

Brüdern, wie er zu seinem Gott betet, vertraut, hofft, ringt mit ihm
und sich beugt vor ihm, uud wie er die Menschen, die Verlorenen und
Verachtctsten am meisten zn sich zieht. Das hat die, welche unter feinem
Eindruck standen, so gewaltig ergriffen, daß sie an die Liebe Gottes
glauben lernten uud in der Gewißheit dieser Gvttesliebe durch das
Leben gingen, Das sind aber Dinge, die uns keine Wissenschaft
erklären kann, einfacher als alle Theologie und dvch lauter
Geheimnis und Wnnder. Und wer sich davon ergreifen uud zu Gott
führen läßt, der hat das Recht, von einer wunderbareu
Gottesoffenbarung zn reden. Von hier aus wird dann auch das religiöse
Denken auf andere Wege als die der alten Aufklärung geführt. Man
hat zuletzt bei dieser neueu Forschung für die alten Schlagworte
freisinnig und positiv gar kein Verständnis Mehr, man begreift gar nicht
mehr, wie ein Mensch sich darum bemühen kann, da cs sich nm sv etwas
völlig anderes handelt. Und daraus erklärt sich die Tatsache, daß unter
den jünger n Theologen des letzten Jahrzehnts immer
weniger imstande sind, sich den Parteinameu noch gefallen zu lassen,
sie waren während ihres wissenschaftlichen Studiums weder pvsttiv
noch Reformer nnd werden es auch uachher nicht mit einem Mal.
Während hier bei uns in Basel jede erledigte Pfarrstelle mit einem
Pfarrer gleicher Partei wieder besetzt werden muß, lassen stch unter
den jüngern Theologen, die in demselben Basel studiert haben, wohl
mindestens 60 Prozent draußen in der Schweiz nicht mehr in die

Parteien einrangieren, weil gerade ihr wissenschaftliches Studium sie

aus der Parteienge herausgerissen hat.
Endlich aber ist unsrere ganze geistige und kulturelle

Lage eine andere geworden. Die Reform ift bei uns eingekehrt in
der Zeit der größten Kulturbegeisterung, des reinsten Optimismus
und der ausgesprochensten Diesseitigkeit. Man hat damals von den
großen technischen Errungenschaften und politischen Umwälzungen den
Himmel auf Erden erwartet. Aber die folgende Zeit hat nicht Wort
gehalten. Es hat sich ergeben, daß eben diese moderne Kultur ihre
Träger am allermeisten hinderte, freie selbständige Menschen zu sein
und ihres Gottes froh zu werden. Für diese Tatsache braucht man
nicht nur auf die Arbeiterschaft hinzuweisen, die von dem ganzen
Kulturfortschritt zunächst überhaupt nur die grausige, mörderische
Seite zu spüren bekam, die von ihr völlig erdrückt und erwürgt worden

ist, sondern gerade die Befitzenden, die mit dieser neuen Kultur
in die Höhe gestiegen sind, sind ihrer nicht froh geworden, ja man hat
vielleicht selten in der Menschheitsgeschichte so wenig echte persönliche
Freiheit und Freude gesehen als in den letzten Jahrzehnten. Der ganze
gepriesene Fortschritt der Kultur, an der auch die Reforin sich einmal



— 233 —

berauscht hat und die sie ohne weiteres mit dem Christentum
versöhnen wollte, hat nns eine grenzenlose Verrohung und Verflachung
gebracht. Und nun kamen die großen Protestbewegungen und
Revolutionen, welche die Sache von der andern Seite beleuchteten,
cs kam die große pessimistische Bewegung von Schopenhauer's
Nachwirkung bis zn Ibsen und Tolstoi mit ihrem Eckel an Welt,
Kultur und Menschheit, cs kam der Fluch Nietzsches auf unser
Kulturphilisterium nnd seiue Sehnsucht nach neuen persönlichen Werten

nnd starken, freien Eigenmenschen, es kam endlich dcr revvinti
on äre Sozialismus, der gleichfalls die ganze bestehende

Gesellschaftsordnung verdammt und eine neue Menschheit uud menschliche
Gesellschaftsordnung ersehnt, eine Gesellschaft, die nicht auf der
Konkurrenz, dem Profitmachen und dem Kampf aller gegen Alle ruht,
sondern auf Solidarität, Brudcrgemeinschaft und dem Leben für
einander statt gegen einander.

Alles drängt gewaltig auf neue uud tiefere Formen des
Christentums hin. Es geht nicht an, zu sagen: das alles haben
wir längst gesehen und das lösende Wort dafür gefunden. Sondern
es muß sich zeigen, ob das alte Evangelium für alle die neuen Fragen
uud Bedürfnisse ivirklich das rechte Wort finden kann. Das Christentum,

das wir für nnsere Zeit brauchen, muß durch den Pessimismus
hindurchgegangen sein und ihn verstehen, es muß selbst erlebt haben,
warum ein ernster Mensch an unserer Kultur den Ekel bekommen
kann statt sie zu vergöttlichcn und verklären. Es wird freilich den

Pessimismus viel tiefer und erst wahrhaft sittlich fassen müssen,
denn unsere tiefste Not ist nicht, daß wir vor tausend Gütern sitzen
und doch nicht satt werden, sondern daß wir selber innerlich von der
Gier nach dem Vergänglichen gebunden sind und darum nicht zu
wahrer Freiheit und Freude aufsteigen können. Erst wenn ein Mensch
sich selbst ganz erkennt, weiß er, wovor ihm am meisten grauen muß.
Das Christentum für unsere Zeit mnß die Sehnsucht Nietzsches
nach starken freien Menschen verstehen und von Grund aus bejahen;
es mutz selbst zum Entsetzen über die Zerrbilder von Menschen kommen,
die wir unter uns alltäglich sehen, und es begreifen, daß hier mit ein
wenig Moral und Erziehung nichts zu ändern ist. Es wird freilich
Nietzsches Sehnsucht erst wieder sittlich vertiefen müssen, es wird die

wahre Größe nnd Kraft nicht im Knltus der eigenen Persönlichkeit
erblicken, sondern gerade im Frei-Werden vom Ich und in der
resoluten Hingabe für Gott und die Brüder, und es wird einsehen, daß
der Weg zu dieser höchsten Stärke und Freiheit durch den
Gottesglauben und Gottesdienst hindurchführt. Vor allem aber wird das
Christentum für unsere Zeit den Sozialismus verstehen und weithin

in sich aufnehmen müssen. Es muß die große Rückständigkeit und
Verschuldung der christlichen Kirchen anerkennen, ihr verhängnisvolles
Bündnis mit den Mächten des Bestehenden, ihre Blindheit für die Not
des Proletariats und das Ungenüge der altchristlichen Barmherzigkeits-



— 234 —

Übung und es muß vom Sozialismus eine neue Art der Liebe lernen,
eine Liebe, die sich wirklich an die Stelle des andern versetzen kann
und dem andern alles das geben will, was ich für mich als selbstverständlich

beanspruche, eine Liebe, die im Kampf für dieses Ziel so hart
und unerbittlich ist, wie die ältere Art der Liebe dem Bestehenden
gegenüber weich und schwach war. Erst wenn das Christentum in
dieser neuen Art zn lieben erstarkt, wird es auch am Sozialismus
abstoßen und überwinden können alles, was an ihm nicht aus dieser
Liebe, sondern aus der Selbstsucht stammt.

Für alles das brauchen wir keine neue Religion, wir finden die

Richtlinien und Kräfte dazu im alten Evangelium. Dort begegnen
wir deu tiefsten und modernsten Klängen von der Welt, die im Argen
liegt, und vom Elend des Menschen, der sich ausstreckt nach Erlösung,
dort ergreift uns die wundersamste Melodie von den freien starken
Menschen, den Gottessöhnen, die, frei von jeder äußeren Satzung, dem
Trieb des Geistes in ihrem Herzen folgen und Herren sind über die

ganze Welt, von dorther grüßt uns nicht nur das herrlichste, weil
schlichteste Lied von der Liebe, sondern wir finden dort die dienende,
helfende Liebe Person geworden und siegreich im Unterliegen und aus
ihrem Impuls heraus die Gründung einer Bruderschaft, in der cs
weder Herr noch Sklave, weder Mann noch Weib gab, sondern alle
eins waren in Christus. Und dort treffen wir etwas, was wir als
allen unsern modernen Zeitströmungen überlegen
empfinden: eine wetterfeste Grundlage im Gottvertrauen und im
Geborgensein in Gott, bei aller begeisterten Sehnsucht eine Nüchternheit
und Aufrichtigkeit, die uns zeigt, daß diese Religion in der Wahrheit
steht, und eine Geduld und Ausdauer gegenüber allen Enttäuschungen
wie allen Augenblicksschwärmereien, alle diese elementaren einfachen
Dinge, auf die es ankommt, wenn eine Bewegung bestehen soll.
Verglichen mit diesem alten Evangelium kommt uns vieles an den
modernen Strömungen dann verzerrt und krankhaft überreizt vor, wie
denn ja jede Bewegung ins Verzerrte und Kranke verfallen muß, die
es ohne die allein feste und dauernde Grundlage, ohne Gott, machen will.

Aber dies einfache Evangelium ist für uns zugleich etwasanderes,
Tieferes und Größeres, als das, was unsere beiden
historischen Parteien uns bieten. Im Evangelium Jesu finden
wir nicht den engen, harten Gott des positiven Autoritäts- und
Mußglaubens, den Gott, der die Menschen in die ewige Hölle verdammt,
wenn sie seinem Sohn Jesus nicht den rechten dogmatischen Titel geben,
und nicht an seine Wunder glauben, sondern den Gott der großen
weiten Liebe, dem zu dienen wahre Freiheit und Freude ist. Im
Evangelium Jesu finden wir aber auch nicht den Aufklärungs- und
Kulturgott, der alles Gegebene und Natürliche verklärt im Sinn eines
himmelblauen Optimismus, sondern den Gott, der uns und die Welt
erneuern will, der seine gewaltige Forderung an uns stellt und uns
durch seine Forderung zur wahren Sehnsncht und zum Verständnis seiner



— 235 —

wunderbaren Liebe führt. Das Evangelium Jesu ist über den Gegensatz

von Positiv nnd Reformerisch hinaus, es sprengt alle diese Schlagworte

der Parteien, es ist viel einfacher als die positive Dogmatik und
viel tiefer und wunderbarer als die Refvrmdogmatik, es ist überhaupt
nicht Lehre uud Weltanschauung in erster Linie, sondern Leben und
Kraft, persönlicher Ernst und persönliche Liebe. Am allerwenigsten
aber hat es mit Parteiwescn und Parteimachenschaften zu tun,
mit Partcikonkurrcnz und Parteiselbstsucht. Es kann einer nicht ein
Parteimann im wahren Sinn dieses Wortes und zugleich ein freies
Kind Gottes sein, das die Sache Gottes allein sucht und sich mit allen
verbunden wissen muß, denen es mit Gottes Sache Ernst ist. Nicht
als sollte es uun init einem Schlag einerlei Christentum unter uns
geben. Richtungsverschiedenheiten ivird es geben müssen,
solange das Christentum besteht. Es wird immer ein mehr konservatives
und ein mehr modernes Christentum neben einander auf dem Platz
sein, mau ivird nie alle ernsten Christen unter einen Hnt bringen
können oder auch nur wollen, im Gegenteil, je reicher uud je
selbständiger das evangelische Leben in den einzelnen Christen sein wird,
desto mehr werden sie in vielem auseinander gehen, desto bunter wird
die Mannigfaltigkeit. Aber darnach müssen mir streben, daß uns Gott
und seine Sache wirklich in den Vordergrund tritt und wir uns mit
allen denen verbunden wissen, denen es um diese Hauptfache Ernst ist,

ganz einerlei ob ste etwas mehr konservativ oder etwas mehr modern
denken und sich ausdrücken. So meinen wir auch heute nicht, daß
nun die alten Parteien mit einemmal verschwinden müßten, wohl aber
daß sie nicht mehr Hauptsache seien, daß das, was uns trennt, zurücktreten

soll hinter dem, was nns verbindet, nnd daß die Christen in den

Parteien aufhören, ihren Parteien mehr Ehrfurcht nnd Pietät zn
erweisen als dem Gott, der sich ganz sicher nicht um jene kümmert und
uns nun einmal zu freien Kindern und nicht Parteimenschen haben will.

Daraus ergibt sich, was für uns g egenwärtig angesichts
der kirchlichen Wahlen Pflicht ist. Es sind an Einzelne von
uns Einladungen von der positiven und der Refvrmpartei ergangen,
wir sollten unsren Namen auf ihre Liste setzen lasten. Wir wollen
diese Einladungen nicht als Manöver einer klugen Politik ansehen,
sondern als Zeichen erfreulicher Weitherzigkeit und danken dafür. Aber
annehmen können wir sie nicht. Wir würden uns dadurch von neuem
an Parteien binden, die wir für überlebt halten, wir würden helfen, den
Parteigegensatz zu befestigen, den wir überwinden möchten, wir würden
auch den jungen jetzt parteifreien Theologen ein sehr schlechtes Beispiel
geben, indem wir ihnen damit sagen würden: wir haben uns
einrubrizieren lassen, ihr müßt es eben auch tun, wollt ihr in Basel Pfarrer
sein. Auf diesem Weg kommen wir keinen Schritt vorwärts.

Nein, wollen wir daran arbeiten, daß unsre Kirche allmählich
dem Parteigegensatz entwächst, so dürfen wir uns nicht selbst wieder
auf die Liste einer Partei setzen lassen, zu der ivir innerlich und von



— 236 —

Herzen nicht mehr gehören, sondern müssen unabhänig vorgehen.
Zwei Möglichkeiten bieten sich uns dafür. Entweder wir bedienen uns
der sog. freien Liste, wir schreiben darauf Männer aller Richtungeu
ohne Parteirücksicht, Männer, die uns weitsichtige und ernste Vertreter
scheinen. Kein Mensch könnte uns dann selbst als parteiisch schelten, allein
wir brächten auch keinen einzigen in die Synode hinein, dessen Name
nicht schon auf einer Parteiliste stünde; wir würden bloß einzelne
Parteikandidaten sicherer hineinbringen helfen. Oder wir stellen selber
eine Liste unabhängiger kirchlicher Wähler auf, wenigstens für
einzelne Kirchgemeinden, und versuchen, soviel Stimmen für sie
aufzubringen, daß der eine oder andere nach dcr Verhältniswahl in die

Synode kommt. Das ist der einzige Weg, anf dem wir Unabhängige
in die Vertretung hineinzubringen hoffen können, freilich ein Weg,
der uns sofort dein Vorwurf, felber eine neue Partei zu sein, aussetzen
wird. Aber wir dürfen uns durch diesen Vorwurf uicht abschrecken
lassen. Die Leute, die nun einmal selber alles nur durch ihre Partei-
brillen anzusehen gewohnt sind, werden uns parteimäßig rubrizieren,
einerlei ob mit oder ohne Grund. Es ist ja lediglich der Proporz, der
uns diesmal nötigt, felber ansschließlich Leute auf unsere Liste zu setzen,
die sich von den alten Parteien nicht wählen lassen. Wir arbeiten
aber selbstverständlich darauf hin, daß sich alle ernsten Christen von
rechts und links mit tins zu gemeinsamer Arbeit auf das gemeinsame
Ziel hin zusammenfinden, ein Ziel so einfach und so grvß, daß man
darüber die Parteien vvllständig vergessen kann.

Unsere Hoffnung auf Erfolg unsres Vorgehens ist freilich nicht
groß, ja wenn es auf den greifbaren nächsten Erfolg ankäme, würde
ich lieber auf diesen Versuch verzichten. Wir sind eine verschwindende
Minorität und unsre Sache ist in Basel noch wenig bekannt, man weiß
im Ganzen noch von nichts als von den alten Traditionen und Parteien.
Was uns dennoch zn diesem Versuch treibt, ist nicht nnr die Pflicht
der Wahrhaftigkeit, sich nach außen nicht mehr anders zu geben, als
wir wirklich sind, sondern vor allem das Vertrauen, daß die Sache,
die wir vertreten, doch die Sache Gottes ist, und daß ihr
darum die Zukunft gehören muß. Wir sagen das ohne alle
Ueberhebung, wir glauben, es sei selbstverständlich Gottes Sache,
daß alle, denen er und sein Reich voransteht, sich zusammenfinden und
aus allem Trennenden heraus zur Gemeinschaft kommen müssen. An
diese Sache Gottes und ihren sicheren Fortgang in Basel glauben wir,
ganz einerlei, ob wir jetzt, oder bald, oder erst in ferner Zeit sie
vorwärts marschieren sehen. Wir hoffen nicht für uns, aber für unsern
Gott. P. Wernle.


	Kirchliche Parteien und kirchliche Wahlen : ein Vortrag vor den Basler Synodalwahlen

