
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 6

Artikel: Fichte (geboren am 19. Mai 1762)

Autor: Medicus, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 211 —

den wahren Jesus günstigere Zeit gab als die unserige es ist und
zu werden verspricht. Man könnte deshalb auch einmal die Paradoxic-
für glaubhaft halten, daß es zuweilen die Aufgabe des Pfingstgeistes
sein kann zu trennen da, wo es Gemeinschafts-Bildungen gibt, die

nicht uach seinem Sinne find, nm dann wieder neu zu verbinden;
denn es gibt auch tote Gebilde, und da wird es wohl „der Geist
sein, der lebendig macht" dadurch, daß er trennt. Deshalb
mache man, was einfacher, neutraler, historischer Indikativ ist nicht
zn einem aktuellen Imperativ und noch weniger zu einem Imperativ

aller Zeiten. P. Hilz.

?lcble.
(Geboren am 19. Mai 1762.)

'^Hls Rahel Robert, die spätere Gattin Vurnhagens v. Ense, den

UH Tod Fichtes erfahren hatte, schrieb sie in einem Briefe: „Wenn
^ Fichte sterben muß, dann ist niemand sicher; mich dünkte

immer, Leben schützt vor dem Tode: wer lebte mehr als der? Tot ist
er aber nicht, gewiß nicht!" In der Tat, Fichte ist durch die
Intensität seines Lebens vor der Gefahr des Sterbens gesichert. Was
das Dasein an äußeren Schicksalen, au Förderungen und Hindernissen
ihm bot, das hat er bis zu den letzten Möglichkeiten in sich

verarbeitet, und so sind seine Erdentage reich geworden an Ewigkeitsgehalt:

denn in der Tiefe der flüchtigen Schicksale hat er das
Unwandelbare, Ewige zu entdecken gewußt. Und diese sittliche Kraft, das
persönliche Leben in großer Gesinnung zu führen, ist in seiner
Philosophie zum Selbstbewußtsein erhoben. Ein bekanntes vvn ihm
geprägtes Wort lautet: „Was für eine Philosvphie man wähle, hängt
davon ab, was man für ein Mensch ist." Wer als Mensch kleinlich
ist, ist unfähig, eine wahrhaft große Philosophie zu verstehen; und
wer in der Unmittelbarkeit seines Lebens die reale Allgegenwart des

Unendlichen erkennt, dcr kann sich nicht mit einer Philosophie
begnügen, die die grvßen Dinge klein machen will. Unser Leben ist
unser Maßstab dessen, was wir für wirklich halten. Wer das Ewige
erlebt, dem wird das Ewige zur Wirklichkeit; über ihn hat der
Tvd keine Macht, nnd wenn er eine Philosophie hat, so kann diese

nichts anderes sein als die Selbstdarstellung des Ewigen, wie es in
ihm zum Durchbruch uud Selbstbewußtsein gekommen ist. —

Johann Gottlieb Fichte entstammt der crbuntertänigen Familie
eines kinderreichen Bandwirkers; er selbst hat als Knabe im Vaterhause

zu Rammenau in der Oberlausitz an den Webstühlen mitgeholfen.
Es begreift stch, daß der Weg aus diesen engen Verhältnissen bis
dahin, wo Fichte im Mannesalter stand, nur unter Kämpfen von sehr



— 212 —

mannigfacher Art zurückgelegt werden konnte — mögen auch ein paar
Glücksfälle vvn außen her Unterstützung gebracht haben. Nur weil
Fichte ein Kämpfer war, konnte er der werden, als den ihn die
Geschichte kennt. Seine Biographie zeigt ihn zuvörderst in Auflehnung
gegeu das Bestehende; rücksichtslos bringt er die Forderungen der
Vernunft gegenüber der gemeinen Wirklichkeit zur Geltung.

Vom September 1788 bis Ende März 1790 war Fichte Hauslehrer

in Zürich bei einem Herrn Ott, dem Besitzer des Gasthofs zum
Schwert. Iu einem nach dieser Zeit geschriebenen Briefe an einen
seiner Brüder behauptet er, es habe ihm iu dem Hause nicht ganz
gefallen, weil er „mit starrköpfigten Lenten zu tnn" gehabt habe;
zuletzt aber habe er sie dvch „gewaltiger Weife" gezwungen, ihn zu
verehren. Daß seine Weise in Wahrheit gewaltig war, beweist das
„Tagebuch dcr auffallendsten Erziehungsfehler", in dem er über das
unpädagogische Verhalten der Eltern Buch führte, die es sich gefallen
lassen mußten, allwöchentlich von ihrem Hauslehrer den Text gelesen

zu bekommen. Und dafür nannte dieser sie noch „starrköpfigt"
Im Jahre 1791 uahm er eiu Engagement nach Warschau in

ein gräfliches Haus an. Dort angekommen, gefiel er nicht. Ohne nun
die Stelle anzutreten, brachte er es in seiner gewaltigen Weise fertig,
sich eine recht erhebliche Summe als Entschädigung zn erkämpfen.
Mit diesem eroberten Gelde reiste er nach Königsberg, um die
Bekanntschaft Kants zu machen, dessen Philosophie ihn aufs tiefste
gepackt hatte. Da sich aber Kant bei dem Besuche seines jugendlichen
Verehrers wenig zugänglich zeigte, dieser jedoch die Reise nicht
vergeblich gemacht haben wollte, so half er sich wiederum in gewaltiger
Weife: innerhalb weniger Wochen verfaßte er eine philosophische
Abhandlung, den „Versuch einer Kritik aller Offenbarung", und schickte

sie mit der Widmung „Dem Philosophen" an Kant. In dem Begleitbriefe

sagte er: „Ich kam nach Königsberg, um deu Mann, den ganz
Enropa verehrt, den aber in ganz Europa wenig Menschen so lieben
wie ich, näher kennen zu lernen. Erst später bedachte ich, daß es

Vermessenheit sei, auf die Bekanntschaft eines solchen Mannes Anspruch
zu machen, ohne die geringste Befugnis dazu aufzuweisen zu haben.
Ich hätte Empfehlungsschreiben haben können. Ich mag nur
diejenigen, die ich mir selbst mache. Hier ift das meinige." Kant mochte
ivohl bedauern, vor ein paar Wochen so verschlossen gewesen zu sein:
als Fichte fünf Tage danach wieder erschien, wurde er aufs
liebenswürdigste ausgenommen. Allein Fichte geriet nun in neue Nöte: seiu

Aufenthalt in Königsberg kostete viel Geld, und der Zeitpunkt, an dem
er „wieder unter der unmittelbaren Vormundschaft dcr Vorsehung"
stehen werde, konnte nicht mehr fern sein. In seiner Ratlosigkeit nud
in seinem grenzenlosen Zutrauen zu Kant bat er diesen um ein
Darlehen; Kant aber schlug ihm vor, lieber die Kritik aller Offenbarung
an den Buchhändler Härtung in Königsberg zu verkaufen, und
bemühte sich selbst, die Unterhandlungen in Gang zu bringen. In der



— 213 -
Tat übernahm Härtung den Verlag; in geschickter Spekulation aber
ließ er ohne Fichtes Vorwissen die Schrift anonym erscheinen, — und
der Erfolg war der erwartete: da der Buchtitel an drei berühmte
Werke Kants erinnerte und der Inhalt Erweiterungen uud Anwendungen

der allenthalben vorausgesetzten Kantischen Lehren brachte, so

nahm das Publikum an, das aus Königsberg kommende Buch stamme
vou Kant selbst (dessen Religionsphilosophie damals noch nicht erschienen
war). Daß Kant vorgezogen hatte, seinen Namen nicht zn nennen,
konnte in jener Zeit der Zensnrkonflikte nicht sehr verwundern.
Immerhin fanden die Rezensenten diese Vorsicht überflüssig, hingegen
schien es ihnen notwendig, ihre Leser wissen zu lassen, daß sie den
wahren Verfasser sofort erkannt hatten. Die Jenaische Literatur-
Zeitung feierte den „erhabenen Verfasser jenes Werkes", den „großen
Manu, besten Finger hier allenthalben sichtbar ist" — worauf Kant
eine Erklärung erließ, in der er Fichtes Namen nannte, nm diesem
„geschickten Manne" die Ehre der Arbeit ungeschmälert zukommen zu
lassen. So war Fichte plötzlich ein berühmter Mann geworden. Die
erste Konsequenz, die er daraus zog, war, daß er heiratete: er hatte
sich in Zürich mit Johanna Rahn, einer Nichte Klopstocks, verlobt.
Um aber dem Zürcher Publikum keinen Anlaß zu geben, sich über
diese Privatangelegenheit unmaßgebliche Gedanken zn machen, war sie
der Oeffentlichkeit vorenthalten worden; Fichte wollte zuvor den
Beweis erbracht haben, daß er als Schriftsteller etwas zu leisten
vermöge. Dieser Zweck war erreicht, und nnn kehrte Fichte nach Zürich
znrück und machte Hochzeit. Er lebte hierauf, mit literarischen Arbeiten
beschäftigt, zunächst im Hause seines Schwiegervaters. Ein Verwandter
seiner Frau, Johann Heinrich Rahn, kreierte in seiner Eigenschaft als
L«M68 pälutinus den jungen Gelehrten zum Doktor. Zwei politische
Schriften hat Fichte in dieser Zeit veröffentlicht. Die eine zeigt die
gewaltige Weise, in der die Rechte der Vernunft gegen die Wirklichkeit

verteidigt werdeu sollen, fchon im Titel: „Zurückfordcrung der
Denkfreiheit von den Fürsten Europens, die sie bisher unterdrückten.
Eine Rede. Heliopolis, im letzten Jahre der alten Finsternis." Die
andere, eine Verteidigung der französischen Revolution, ist in ihrem
Inhalt nicht minder radikal.

Im Jahre 1794 wurde Fichte Professor in Jena. Während der
fünf Jahre, die er hier verbrachte, kam er aus der Kämpferstellung
kaum je heraus. Er wehrte sich gegen Kollegen und Studenten, gegen
Vorurteile und literarische Angriffe, gegen Konsistorien und
Regierungen. — Um die Teilnahme an seinen öffentlichen moralischen
Vorlesungen den Studenten nach Möglichkeit zu erleichtern, las er in
seinem zweiten Jenaer Semester am Sonntag Vormittag: das
Konsistorium sah darin einen Angriff gegen die Landesreligion lind erhob
Anklage beim Herzog. Kaum war dieser Streit zu Ende, begann der
Kampf gegen die geheimen Ordeusverbindungen der Studenten. Fichte
hatte in diesen Verbindungen den Quell der mannigfachsten Unsittlich-



— 214 —

keilen und Ungehörigkeiten erkannt. Der von ihm aufgenommene
Kampf führte, nachdem ihm und seinem Hauswirt mehrfach die Fenster
eingeworfen worden waren, dazn, daß Fichte schließlich gezwungen war,
für ein Semester Urlaub zu nehmen und aufs Land zu ziehen. —
Beim akademischen Senat hat Fichte nie Schutz gefunden. Mit seinem
unerbittlichen Eintreten sür das Vernünftige war er ein zu unbequemer
Kollege, als daß er hätte beliebt fein können, und dazu kam bei einigen
Professoren noch der Neid wegen des ganz beispiellosen Lehrerfolgs,
mit dem Fichte las.

Der letzte Kampf, den Fichte in Jena anszufechten hatte, war
der berühmte „Atheismusstreit", der ihn seine Professur kostete. In
einer von ihm herausgegebenen Zeitschrift hatte er einen ziemlich
unbedeutenden, im Tone allerdings unangenehmen, etwas frivolen Aufsatz

eines gewissen Forberg „Entwicklung des Begriffs der Religion"
zum Abdruck gebracht. Um den peinlichen Eindruck der Arbeit zu
verwischen, schrieb Fichte eine eigene Abhandlung „Ueber den Grund
unsers Glaubens an eine göttliche Weltregierung", in der er die
wissenschaftlichen Keime der Thesen Forbergs ernst nahm, sie weiter
führte und in ein großes religionsphilosophisches Programm einmünden
ließ. Allein die Absicht schlug fehl: statt Forberg der Oeffentlichkeit
gegenüber zn retten, erreichte Fichte vielmehr, daß er mit jenem
zugleich des Atheismus angeklagt wurde. Kursachsen drohte, seinen
Landeskindern die weimarischen Lehranstalten zu verbieten: Weimar
war gezwungen den Prozeß zu eröffnen, imd Fichte zeigte sofort
durch Veröffentlichung seiner prachtvollen „Appellation an das Publikum",

daß er sich niemals einem vermittelnden Urteil beugen würde.
Das Ende war, daß er seine Entlassung erhielt. Die Macht der
gemeinen Wirklichkeit war stärker als die Macht, mit der der Philosoph im
Namen der Vernunft gegen sie stritt.

In den folgenden (meist in Berlin verbrachten) Jahren hat
Fichte nicht aufgehört zu kämpfen: aber der Totaleindruck, den sein
Leben in dieser Zeit macht, ist in erster Linie nicht mehr durch seine

Kämpfe gegen das Wirkliche bestimmt, sondern vielmehr durch einen
tiefen Frieden, durch eine Versöhnung mit dem Wirklichen. Die
Kämpfe verlaufen fortan in einer untergeordneten Sphäre. Sie
bezeichnen nicht mehr den Charakter des Lebens. Dieses ist fest verankert
im Unbewegten, im wahrhaft Wirklichen. Der Atheismusstreit selbst hat
am Erreichen dieser Höhe des reifen Lebens beträchtlichen Anteil
gehabt; denn Fichte hat die tiefen Erschütterungen, die der Streit über
ihn brachte, nicht passiv hingenommen, sondern in tätiger Freiheit
verarbeitet. Allein im Prinzip war die Kluft zwischen Vernunft und
Wirklichkeit schon lange vorher durch die „Grundlage der ge-
samtenWissenschaftslehre" überwunden, das große Werk, dessen

Konzeption noch nach Zürich fällt (in denselben Winter 1793/94, in
dem die Berufung nach Jena erfolgte), und desfeu Ausarbeitung und



— 215 —

Publikation Fichte in den ersten Semestern seiner Lehrtätigkeit besorgt
hat. Die Kämpferstellung, die er zur Wirklichkeit im Namen der Vernunft
eingenommen hatte, entsprach im Grunde viel genauer der Kantischen
Philosophie als der eignen.

Bei Kant sind Vernunft und Wirklichkeit auseinander gerissen,
nnd nur ein im Namen des sittlichen Bewußtseins gestelltes Postulat
redet von einer — unserer Erkenntnis völlig unzugänglichen — Einheit

dieser beiden Reiche. Die Wirklichkeit steht restlos unter der
Macht der dnmpfen, gegen Wahr und Falsch, Gut und Böse völlig
gleichgültigen Gesetzmäßigkeit des kausalen Zwanges. Wenn wir eine
vollkommene Kenntnis der in der Gesamtnatur kausal wirkenden
Faktoren hätten, so würden wir die zukünftigen Handlungen der
Menschen vorausberechnen können „wie Mond- oder Sonnenfinsternisse".

„Die menschlichen Handlungen sind ebensowohl als jede andere
Naturbcgebenheit nach allgemeinen Naturgesetzen bestimmt." Aber freilich,

die Welt der Naturbegebenheiten ist nicht die letzte Realität; die kausale

Ordnung, die alle Veränderungen unter ein festes Gesetz der Zeitfolge

zwingt, ist eine Ordnung bloßer Erscheinungen, nicht eine solche
der an sich seienden Dinge. Die Welt der Dinge an sich ist
übersinnlich, unerkennbar. Nur in Postulateli können wir von ihr reden
— in Postulateli, in denen die Vernunft fordert, daß die rätselvollen
Unzulänglichkeiten dieses Erscheinungsdaseins eine Lösung haben müssen.
Die Vernunft kommt in diesem problembelasteten Dasein nicht zu sich

selbst: ihre unbedingte Einheit ist das ideale Ziel, auf das alle
bedingten Einheiten des Mannigfaltigen hindeuten; aber eben über
solche bedingten, mithin nicht in sich selbst abgeschlossenen Einheiten
kommt unser Bewußtsein nicht hinaus. Allüberall endet dessen

Betätigung zuletzt in Antinomien. Nur die Notwendigkeit über alle
Antinomien hinweg ein Unbedingtes anzuerkennen, — letztlich stets eine

sittliche Notwendigkeit — trägt unseren Glauben an ein übersinnliches

Reich der Vernunftzwecke. Aller Inhalt, den wir diesem Glauben
geben dürsen, kommt uns ans dem sittlichen Bewußtsein und gilt
auch nur für dieses. Für das theoretische Bewußtsein sind
solche Juhalte (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) lediglich unlösbare
Probleme; von alledem, was das Lebeu wertvoll macht, was ihm einen
Sinn gibt, bleibt der Verstand ausgeschlossen. Dieser Verstand aber
ist, wie die Kritik dcr reinen Vernunft gezeigt hat, selbst der „Urheber
der Erfahrung", der „Quell der Gesetze der Natur"; und „alle
empirischen Gesetze sind nur besondere Bestimmungen der reinen Gesetze
des Verstandes". Damit ist die Welt der Erfahrung, das Dasein,
die Wirklichkeit zur Rolle einer ewig sinnlosen Tatsache verdammt. —
Indem nun im Menschen ein Bewußtsein der idealen Werte lebt, ivird
er streben, für diese Werte zu arbeiten, sie zu verwirklichen: aber die
Werte liegen in einer anderen Sphäre als das Dasein; dieses untersteht

der dumpfen, sinnlosen Gesetzmäßigkeit der Kausalordnung. Ein
Wirkenwollen für die Ideen der Vernunft bedentet einen heroischen



— 216 —

Kampf gegen die unverbrüchliche Macht der Naturnotwendigkeit. Wie
es möglich ist, daß ein folcher Kampf überhaupt geführt werden kann,
— dies zu begreifen, übersteigt die Grenzen unseres Erkennens: genug,
das sittliche Bewußtsein sagt uns, daß wir für die Forderungen der

Vernunft wirken sollen, und der praktische Glaube fügt hinzu: also
müssen wir cs auch können! Nur ein sittliches Postulat, keine
Erkenntnis redet von der Einheit, in der das Reich der Natur und die

Ideen der Vernunft sich versöhnen: und vom Menschen ist zu fordern,
daß er eine konkrete Darstellung dieses Postulats sei, daß er —
unbeirrt durch die Begrenztheit seines Erkennens, die ihm die Möglichkeit

alles sittlichen Wirkens verbirgt, — all seine Kraft daran setze,

dem dumpfen Naturgeschehen Taten des freien sittlichen Bewußtseins
abzuringen. Der Meusch als das animal rational« ist
notwendig und in letzter Hinsicht Kämpfer.

Inwiefern ift nun FichtesWissenschaftslehre die
Ueberwindung dieser dualistischen Auffassung? Insofern als sie zwischen
empirischer Wirklichkeit nnd Vernunft nicht mehr eine Kluft statuiert,
sondern der empirischen Wirklichkeit ihre Stelle im System der
Vernunft anweift. Wer in der Sinnenwelt nur ein von dumpfen Kausalgesetzen

beherrschtes und mithin sinnloses Dasein sieht, versteht sie nur
unvollkommen. Gewiß ist die Sinnenwelt auch dieses: aber sie ist
mehr. „Es ist nichts real für das Ich, ohne auch ideal zu fein", und
darum gibt es keine vernnnftlose Welt, außer in der Abstraktion.
Ueberall empfängt das Ich in der Welt sich selbst, den Widerschein
seines eignen Wesens. Sinnlos und tot erscheint uns die Welt nur,
wenu wir selbst stumpf und tot sind. In Wahrheit ist die Sinnen-
welt die Form des unendlichen Gehaltes der absoluten Jchheit. Ueberall,

wo wir das Dasein verstehen, stellt cs sich uns dar in
Aufgaben, die unsere Arbeit fordern. Und diese

Aufgaben halten nicht still. Unaufhörlich verändert die Sinnenwelt ihr
Aussehen, und jede neue Gestalt, die sie annimmt, bedeutet eine neue
Aufgabe. „Die Sinnenwelt ist die Sichtbarkeit der sittlichen." Je
mehr vom Gehalt der Vernunft in uns lebt, um so genauer verftehen
wir, wie die Sinnenwelt zu uns redet von den ewigen und ewig
neuen Aufgaben, in deren Inangriffnahme wir den Sinn des Daseins
erfassen. Die äußere Wirklichkeit ist für uns ganz ebenso sinnvoll
wie unser Innenleben: denn ste ist gar nichts anderes als dessen

äußerliche Darstellung. Ohne Innenleben bliebe das äußere Dasein
nnbegriffen, uud ohne äußeres Dasein wäre das Innenleben
gegenstandslos und also unmöglich. Dem Oberflächlichen ist das Dasein
sinnlos; aber dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm. Es hängt von
uns ab, ob wir in einer inhaltvollen Welt leben oder nicht: denn der

Inhalt der Welt ist der Gehalt der Vernunft; aber nur wenn und
soweit die Vernunft in uns lebt, vermögen wir zu erkennen, wie das
Dasein die Alstforderung znm Ergreifen ihres Gehaltes ist. Dasein und
Vernunft sind nicht zwei getrennte Realitäteil, sondern nnr eine



— 217 —

Realität. Die Vernunft ohne Dasein und das Dasein ohne Vernunft
sind bloße Abstraktionen.

Mit dieser Wenduug hat die Philosophie einen neuen Charakter
gewonneil. Nicht das kann mehr die Aufgabe des Philosophen sein,
daß er sich Gedanken mache über das Wirkliche, sondern gefordert
wird von ihm, daß er die in der Wirklichkeit selbst liegende uud
mit ihr identische Vernunft ins Bewußtseiu hebe. Wv dcr Philosoph
fich seine Gedanken selbst macht, sind sie sichcrlich nur vom Uebel. Wenn
freilich die Wirklichkeit etwas an sich vcrnunftloses wäre, so bliebe,
scheint es, nichts anderes übrig, als daß der Philosoph dieses Ver-
nunftluse von außen her mit seinem eigenen Lichte beleuchte. (Ob
allerdings ein solches Von-außeu-Herkommeu dcr Vernunft möglich
wäre, wäre eine andere Frage.) Wenn aber die Vernunft das innerste
Leben der Wirklichkeit selbst ist, so sind die subjektiven Reflektionen
des Philosophen höchst gleichgültig geworden. Die höchste Aufgabe
der Philosophie ist, die Einheit der Vernunft in dem systematischen
Zusammenhang all ihrer Gestalten zu begreifeil, also das System der

Vernunft zu entwickeln, das zugleich das System der Wirklichkeit sein
wird.

Die Totalität der lebendig-wirklichen Vernunft ist es, die Fichte
in der des Atheismus angeklagten Abhandlung und in den zu ihrer
Erläuterung und Verteidigung verfaßten Schriften als „moralische
Weltordnung", „göttliche Weltregierung", „Gott" bezeichnet hat. Nirgends
ist die Wirklichkeit ein sinnloses, von dnmpfen Naturgesetzen beherrschtes
Dasein, fondern das kausale Dasein ist gehalten in einer überlegenen
„lebendigen und wirkenden" Ordnung, die alledem, was sich durch die

Wirksamkeit der Kausalgesetze ereignen kann, eine sittliche Beziehung
gibt. Nichts kann geschehen, was diese alles Dasein beherrschende
Beziehung auf Pflichtmäßigkeit aufhöbe; jedes vernünftige Individuum
findet sich jederzeit au einer Stelle, an der „auf seine Arbeit gerechnet
ist". „Es ist gar nicht zweifelhaft, souderu das Gewisseste, was es

gibt, daß es eine moralische Weltordnung gibt" — aber demonstrieren
läßt sie sich freilich nicht, ivie sich überhaupt die Realität in keiner ihrer
Gestalten demonstrieren läßt. Realität ivill im Gefühl erlebt sein, und
ihre Anerkcunung heißt bei Fichte fchon in der „Grundlage der
gesamten Wissenschaftslehre" Glaube: „An Realität überhaupt, sowohl
die des Ich, als des Nicht-Ich, findet lediglich ein Glaube statt." Also
auch dann, wenn man in der Außenwelt nichts als ein sinnloses
Getriebe sieht, wird ihre Realität nur geglaubt. Aber Glaube bedeutet
bei Fichte nicht das Fürwahrhalten einer Sache, die eigentlich bewiesen
werden sollte; Glaube ist uicht ein mangelhafter Ersatz für das Wissen,
sondern Glaube ist „das Element aller Gewißheit". Beweisen heißt
ableiten, auf Vorausgesetztes zurückführeil; dieses Vorausgesetzte mag
wiederum bewiesen, also auf anderes Vorausgesetzte zurückgeführt sein:
irgendwo muß doch die Kette der Gewißheitsvermittlung auf
unmittelbar Gewisses stoßen. Das Bewußtsein dieses unmittelbar



— 218 —

Gewissen ist es, das Fichte Glaube nennt. Und in dieser Bedeutung
ist auch die Gewißheit, die wir von der Realität der sittlichen
Weltordnung haben, Glaube, nämlich unmittelbares Bewußtsein dessen, daß
die Situationen, in denen wir uns finden mögen, in jedem Falle
Anforderungen an unsere sittliche Kraft stellen. Wer seiner sittlichen
Verantwortlichkeit gewiß ist, kann nicht zugleich glauben, die Welt sei ein
sinnloses Abrollen dumpfer Naturnotwendigkeiten, sondern er muß der
Natur eine tiefere, übersinnliche Ordnung zugrunde legen. „Die, welche
sagen: selbst wenn jemand an Gott und Unsterblichkeit verzweifelte,
müßte er dennoch seine Pflicht tun, fetzen absolut unvereinbare Dinge
zusammen. Erzeuge nur in dir die pflichtmäßige Gesinnung, nud du
wirst Gott erkennen, und während du uns andern noch in dcr Sinncn-
welt erscheinst, für dich selbst schon hienieden im ewigen Leben dich
befinden." (Ganz im selben Sinne hatte Pestalozzi, dessen eindrucksvolle

Bekanntschaft Fichte einst in der Zeit seines Zürcher Aufenthalts
gemacht hatte, in der „Abendstunde eines Einsiedlers" geschrieben:
„Glanbe an dich selbst, Mensch, glanbe an den innern Sinn deines
Wesens, so glaubst du an Gott und an die Unsterblichkeit.") Fichte hat,
wenn man von zeitweisen Schwankungen absieht, eine Unsterblichkeit
im Sinne des individuellen Weiterlebens nach dem Tode angenommen;
aber es stand für ihn fest, daß auch das ueue Leben nur ein Leben
der Arbeit und der Aufgaben sein kann. Die Seligkeit besteht nicht
in sinnlichem Genuß; sie ist nicht von der Umgebung abhängig. Die
äußeren Bedingungen des Daseins mögen sein, wie sie wollen: es ist
stets möglich, durch sie hindurch den göttlichen Willen zu erkeuuen und
den eigenen Willen in ihm aufgehen zu lasseu. Solches Leben in Gott
allein ist Seligkeit. „Gott kann weder, noch will er durch die
Umgebungen selig machen, indem er vielmehr sich selbst, ohne alle Gestalt,
uns geben will." Diese Selbstmitteilung Gottes an die Menschheit
bedeutet die Kraft, allüberall Gott zu erkennen, alle Dinge in Gott
zu schauen. Auch iu seinen härtesten, häßlichsten Erscheinungen ist das
Dasein überwindbar, auflösbar in Gestalten des göttlichen Willens.
In allem, was uns begegnet, redet Gott mit uns; auch in den Aeußerungen

bösen Willens, der sich gegen uns richtet: nirgends ist das Dasein

ohne Gott. Und wo immer wir seineu Willen aus den
Kombinationen der Dinge heraushören, haben diese keine Macht mehr, uns
vom Quell aller Seligkeit zu trennen.

Je älter Fichte wurde (er ist 1814 im 52. Lebensjahre gestorben),
um so konkreter wurde seine Religionslehre, In deu Schriften des

Atheismusstreites (1798 und 1799) war Gott die sittliche Weltordnung,
die sich uns kund tut im Pflichtbewußtsein. In der späteren Zeit
nimmt Fichte zwar davon nichts zurück, aber er bringt Wesentliches
hinzu. Das formale Pflichtbewußtsein hört auf, ihm als etwas Letztes
zu gelten: alles was Pflicht für uns werden kann, hat fein Prinzip
und empfängt seinen Inhalt aus der Idee der Gemeinschaft. Im
Begriff der Pflicht, des Sollens drückt sich noch die Kantifche Spannung



— 219 —

zwischen dem Wirklichen und dem zu Fordernden aus: im Begriff der
Gemeinschaft ist diese Spannung überwunden. In der Gemeinschaft
hat das, was sein soll, Wirklichkeit erlaugt. Gemeinschaft ist
das Dasein der Vernunft, die Erscheinung Gottes. Nicht, im isolierten
Individuum ist die Vernunft ihrem Gehalte nach da, und ebensoweuig
iu einem bloßen Aggregat von Individuen: aber da ist sie, da ist
Gott offenbar, wo die einzelnen sich als integrierende Teile eines
übergreifenden Ganzen wissen, für das sie verantwortlich sind. Alles was
ein Mensch sein kauu, ist er durch sein Verhältnis zur Gemeinschaft.
Die Gemeinschaft hat ihn, indem ste ihn erzogen hat, in die Sphäre
der durch ihre bisherige Geschichte errungenen Lebensgüter hineingestellt,
und seine eigene substanzielle Realität kann nur darin bestehen, daß
er durch seine ganze Existenz tätigen Anteil hat an der lebendigen
W e ch s elw i r k u u g, in der das Göttliche hervortritt. Göttliches Leben
lebt nie in einem isolierten Einzelnen als solchem: Gott ist Liebe,
und Liebe ist das Lebenselement der Gemeinschaft. Liebe eben macht
es, daß der einzelne sich nicht als einzelner fühlt, sondern als Glied
eines ihn umfassenden Ganzen, dem er ohne allen Rückhalt angehört,
nnd für dessen andere Glieder er sich mitverantwortlich weiß. Als
einzelner behält er gar nichts Wesenhaftes übrig, nicht einmal seine

Pflicht: „Es gibt im eigentlichen Sinne keine Pflicht des Einzelnen,
sondern nur eine des Ganzen, der Gemeinde." Diese Pflicht ist: alle
Lebensverhältnisse zu durchdringen mit göttlicher Liebe. Es gibt keine
andere Pflicht als diese. Eine Pflicht, die offenbar nicht vom
individuellen Menschen als solchem erfüllt werden kann, die aber allerdings
im Bewußtsein aller Menschen vernommen werden soll. (In diesen
Zusammenhängen, in denen die Ueberlegenheit über den Kantianismns
am kräftigsten zu spüren ist, hat Fichte wertvolle Anregungen
verarbeitet, die ihm durch eingehende Pestalozzistudien geworden waren.
Der Gedanke der Verantivortttchkeit aller für alle hat in Pestalozzis
Schriften schon vom Beginn der achtziger Jahre ab eilte höchst
bedeutsame Rolle. Kant dagegen hat, von dem individualistischen Standpunkt

seiner Ethik aus ganz konsequent, diesen Gedanken einer
Verantwortlichkeit für die Sittlichkeit anderer Menschen ausdrücklich
bekämpft; in der Metaphysik der Sitten sagt er: „Es ist ein Widerspruch,

eines andern Vollkommenheit mir zum Zweck zu machen und
mich zu deren Beförderung für verpflichtet zu halten. Denn darin
besteht eben die Vollkommenheit eines andern Menschen, als einer
Person, daß er selbst vermögend ist, sich seinen Zweck nach seinen
eigenen Begriffen von Pflicht zu setzen, und es widerspricht sich, zu
fordern, daß ich etwas tun soll, was kein anderer als er selbst tun
kann.")

Bei Fichte besteht die Zerreißung des wahren Seins in Individuen
„nur durch die Form des Bewußtseins". Das „Sein an sich" wird
darum erst da erlebt, wv in der Einheit der Gemeinde das Außer-
einandersein der Individuen überwunden ist. Fichte ist also Mystiker;



— 220 —

aber ein Mystiker ohne weltflüchtige Gesinnung. Die Welt des göttlichen
Geistes und die Sinnenwelt liegen für ihn nicht in getrennten Regionen,
sondern in jener ist diese enthalten. Darum dürfen wir uns von dieser
nicht entfernen, wenn wir nach jener streben. Es ist ein vergangenes
Stadium der Religion, wenn die Welt des Göttlichen hingestellt wurde
„als ein solches, zu welchem cs keinen stetigen Uebergang gebe aus der
sinulicheu Welt, sondern uur einen Uebergang durch einen Spruug. Wir
aber stellen sie hin als eine Welt des Sehens, wenn man nur seiu
inneres Auge zu einem Sehen bildet, und als eiue solche, ohne welche die
sinnliche Welt selbst gar nicht verstanden iverdeu kann. In jener
Religionstheorie war die geistige Welt fremd der sinnlichen und vvn
ihr durch eiue Kluft geschieden; nur zuweilen, wie durch eine Ausnahme,
brach sie herein in die sinnliche. Nach unserer Thcvrie ist sie schlechthin
und ist das einzige Sein, das da ist, ohne welches das sinnliche, als
seiu bloßer bildlicher Reflex, gar nicht zu seilt vermöchte, uud ivir selbst
sind sie in der Wurzel unsers Seins lind können sie werden jeden
Augenblick, den wir nur wollen."

Die Ueberwindung der platonisierenden Zwei-Welten-Lehre ist
als lebendige Praxis aufs innigste verknüpft mit den wertvollsten
Tendenzen der gegenwärtigen Zeit. Sv weit die Menschen nuu ihr
Genüge darin finden, zu handeln, werden ste keinen sonderlichen
Trieb verspüren, sich um Fichtes Wissenschaftslehre zu bemühen. Wo
aber das Bedürfnis erwacht, sich Rechenschaft von dein zn geben, ivas
man tut, ivird es uuvermcivlich sein, daß die philosophische Arbeit
sich hinwcndet zu dem Großen, der die Idealität des Reellen zu
begreifen Vermocht hat. Fritz Mcdicus.

Kirchliche Parteien unci Kirchliche Aadlen.
(Ein Vortrag vor den Baslcr Synodalwahlen.)

FF Icnn heute miteinander von kirchlichen Wahlen reden, kann
mancher vvn uns in sich selbst eine Stimme hören, die ihm
zuruft: ivas gehen mich kirchliche Wahlen und überhaupt

kirchliche Einrichtungen an? „Mir ist es in der Religion um etwas
ganz Persönliches zu tun, darum, vb Gott mein Gott ist, die Kraft
und Seligkeit meiner Seele. Und hinter uud über diesem Persönlichen
crhcbt sich ctivas viel Größeres als Kirche uud kirchliche Institutionen,
das Reich Gottes, neben dessen Größe und Herrlichkeit alles Kirchen-
wcsen klein erscheint." Man darf sich aber durch solche Stimmen nicht
bestechen lassen. Wir sollten es heute allmählich gelernt haben, daß
echte persönliche Religion zur Gemeinschaftlichkeit treibt und Gemein-
fchaftlichkeit auf die Dauer nicht bestehen kann ohne Formen nnd
Organisation. In einer Zeit, da alles sich organisiert, svllte dies von


	Fichte (geboren am 19. Mai 1762)

