
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 5

Artikel: Zur Vertiefung des Sozialismus

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 187 —

zips des allgemeinen Priestertums, ohne hierachische Ordnung uud ohne
kultische Formen.

Das Erstere wäre lediglich eine Fortsetzung des bisherigen
Geleises, das andere wäre eine absichtliche, glückliche Entgleisung vor dem
Rand eines nahen Abgrundes.

Jenes hätte ohne Ziveifel die größten Chancen des Gelingens,
aber um so geringere des Heilens der kirchlichen Uebelstände.

Die Schwierigkeit des zweiten Weges besteht darin, daß es sich

dabei nicht um neue Formen und Dinge handelt, sondern um ueue
Menschen.

Das wirkliche Neuwcrdcn der sozialen Verhältnisse beruht eiu

für allemal auf dem Neugebvrenwerden des Herzens, durch welches das
Grundübel der Menschheit, die Selbstsucht allein vernichtet und durch
das große Licht und Lebcusprinzip der Liebe ersetzt werden kann.

Von diesem Mittelpnnkt aus muß wohl die scelssm rriiiitans
immer gegen die tausend Fragen, die wir an der Peripherie stehen
sehen, vorgehen, denn auf dem'umgekehrten Angriffsweg geht es uns
wie im Urwald, d. h. wir verlieren uns und gelangen vielleicht nie
ans Ziel.

Diesen verwirrenden Eindruck machen uns Naturmenschen oft
die vielen Probleme, welche die Wellen der modernen Zeit wie
Schiffstrümmer ans Ufer werfen.

Oft bedauern wir die edle Bemühung der Ztettungswilligen und
Fähigen, weil noch fo viele Schiffbrüchige rettender Hände dedürften.

A. Schindler.

8ur verliesung Ses Sozialismus.

unseren wichtigsten Programmpunkten gehört die Arbeit an
einer tieferen Verbindung zivischen Sozialismus und idealistischem
Denken. Wir sind zwar weit davon entfernt, die Macht des

praktischen (und im Gründe auch des theoretischen) Jdealismns, der
in der sozialistischen Bewegung wirksam ist, zu verkennen. Er ist
immer noch ungleich größer, als der in den sogenannten bürgerlichen
Parteien vorhandene. Aber so stark wir diese Tatsache anerkennen
und betonen, so bleibt doch wünschenswert, daß der dem Sozialismus
zu Grunde liegende Idealismus einen besseren Ausdruck finde, sowohl
in der Theorie als in der Praxis. Denn wir stehen auch vor der
Tatsache, daß dieser Idealismus bis jetzt vielfach in einer Form
aufgetreten ist, die das Gegenteil von Idealismus zu sein scheint. Er
hat sich nämlich mit dem Materialismus verbunden, nicht überall
freilich, aber doch in jener weltgeschichtlich bedeutsamsten Form des
modernen Sozialismus, welche Marxismus heißt und welche das Denken



— 188 —

der kontinentalen sozialistischen Arbeiterbewegung völlig beherrscht.
Diesen Materialismus darf man freilich nicht, wie meistens geschieht,
mit der Behauptung verwechseln, daß der Geist nur eine Erscheinungsform

des Stoffes, also im Grunde selbst Stoff sei, mit dieser „Philosophie

für Barbiergesellen", die bei uns durch Vogt und Büchner und
neuerdings in abgeschwächter Form durch Häckel zum Kredo der
Gedankenlosen geworden ist. Der „Materialismus" der Sozialdemokratie
ist vielmehr eine bestimmte Methode, die Geschichte zn bearbeiten.
Diese besteht darin, daß die politischen und sozialen, in letzter Linie
sogar die religiösen, philosophischen und ästhetischen Erscheinungen auf
ökonomische Bedingungen zurückgeführt werden. Aus diesem Grunde
nennt man die Methode bester die ökonomische. Ihre Anwendung

bedeutet also durchaus keine Leugnung der selbständigen Art
des Geistes; sie ist auch nicht so gemeint, als ob religiöses,
philosophisches, künstlerisches Schaffen in letzter Instanz aus ökonomischen
Ursachen erklärt oder abgeleitet werden könnten. Es soll
dadurch z. B. nicht etwa das Geheimnis des Genies aufgehellt werden.
Der Geist behält sein Eigenrecht. Es wird nur gezeigt, wie auch das
Auftreten und die Wirksamkeit des Genius von einer Reihe vvn
Bedingungen abHange, unter denen die ökvnvmischen die entscheidenden
seien. Die Methode bedeutet also uur eine Modifikation des alten:
„Als die Zeit erfüllet war" nach der mehr materiellen Seite hin.
Sie zeigt, daß sowohl das Chrifteutum, als die Reformation — um
nur diese zwei auf den ersten Blick rein „idealistischen" Bewegungen
zu nennen — erst im Gefolge gewaltiger sozialer Umwälzungen
auftreten konnten.

Dieser „Materialismus" einer Bewegung, die in ihrer Hoffnung
und Forderung einen so ungeheuren, fast schwärmerischen Idealismus
darstellt, ist eine der seltsamsten Paradoxien, die die Geschichte kennt,
eines der größten Rätsel, die sie uns aufgibt. Er ist ein Stein des

Anstoßes, vor dem jeder, der die Dinge verstehen möchte, statt sie bloß
zu schelten und zn richten, nachdenklich stille halten muß. Wer das
tut, dem wird an dieser Stelle allerlei Licht aufgehen. Er ivird unter
anderem — denn das ist nur eine Seite der Sache! — erkennen,
daß dieser „Materialismus" nur eine Reaktion auf einen Pseudo-
idealismus ist, nämlich jenen Pseudoidealismus der Religion und
Moral, der schöne „Ideen" und „Ideale" proklamiert, denen nicht
nur die Wirklichkeit Hohn spricht, ohne daß es ihm einfiele, diesen
Widerspruch zu beseitigen, sondern die oft direkt dazu dienen, eine sehr
nnideale Wirklichkeit ideal zu verhüllen. Diesem Pseudoidealismus,
der allen Idealismus fast zu Tode diskreditiert, stellt sich ein
„Materialismus" entgegen, der die „Ideen" und „Ideale" verhöhnt, der die
Materie verlangt, und der doch im Grunde der stärkste Idealismus
ift, weil er nichts anderes will, als die Natur dem
Gei st e, den Stoff der Idee unterwerfen. So ist denn
auch das Endziel des Sozialismus und im Besonderen des Marxismus



— 189 —

idealistisch genug: ein freies, wirklich menschlich gewordenes Menschen-
tum, das endlich Herr geworden über die Natur, ein völliger Sieg der

Persönlichkeit über alles,untermcnschliche Wesen.
Aber auch wenn man diesen Sinn des sozialistischen, im besonderen

marxistischen, „Materialismus" vollkommen begreift, so bleibt
doch ein Bedenken übrig. Dieser Scheinmaterialismus, der im Grunde
Idealismus ist, läuft doch Gefahr, dem wirklichen Materialismus
zu verfallen. Nicht nur lassen sich Arbeiter und Arbeiterführer
dadurch verleiten, den wirklichen, naturphilosophischen Materialismus,
den wir vorhin gekennzeichnet, für die wahre und dem Proletariat
allein dienliche Philosophie zu halten, wodurch die Arbeiterbewegung
intellektuell rückständig wird, vielmehr wird diese dadurch auch in
ihrem sittlichen Sinn verändert. Als ihr Ziel erscheint bloße sinnliche
Befriedigung und als ihr Motiv Selbstsucht; der Sozialismus sinkt
von seiner Höhe herunter und wird armseliges Philistertum. Aber
die hier vorliegenden Gefahren nehmen noch feinere und darum
schlimmere Gestalt an. Marx gelangt durch seine Methode, die man
die dialektische nennt, zu der These, daß der Sozialismus mit absoluter
Notwendigkeit auf den Kapitalismus folgen müsse. Denn da das
Grundgesetz alles Werdens der Gegensatz oder Widerspruch sei, in dem

Sinne, daß jedes Ding anch seinen Gegensatz in sich trage, der aus
ihm heraustrete, um dann wieder durch seinen eigenen Gegensatz
„aufgehoben" zu werden (eine Austastung, die besonders durch Hegel
ausgebildet worden ist), so müsfe aus dem inneren Widerspruch, den der
Kapitalismus enthalte, dem Widerspruch nämlich zwischen seiner
gesellschaftlichen Produktionsform und seinem rein privaten Endzweck (dem
Profit), der Sozialismus notwendig hervorgehen. Dann aber braucht,
so scheint es, das Proletariat nur zu warten, sein Tag kommt von
selbst. Diese Lehre scheint eine Art Fatalismus erzeugen zu müssen.

Zwar hat sie vorerst merkwürdiger Weise die entgegengesetzte Wirkung
gehabt. Sie hat das Proletariat gewaltig aufgerüttelt. Deun ste hat
ihm das gegeben, was es am meisten nötig hatte: eine große
Hoffnung. Sie hat ihm gezeigt, daß seine Rettung und Erhebung nicht
bloß ein schöner Traum sei, eine „Idee" oder ein „Ideal", sondern
ein sicheres Erbteil der Weltgeschichte, nach dem es bloß zu greifen
brauche. Diesen Sinn hat das vielmißdeutete Wort von Karl Marx:
„Die Arbeiterbewegung hat kein Ideal zu verwirklichen." Aus dieser

Stimmung, die ihrerseits wieder auf die vorhin geschilderten, mit dem

„Idealismus" gemachten Erfahrungen zurückgeht, hängt die Verachtung
aller sogenannten ideologischen Versuche zusammen, die soziale
Umgestaltung durch vernünftige, im besonderen moralische, religiöse,
philosophische „Ideen" vder durch Moralpredigt bewirken zu wollen. Diese
Art von Sozialismus wird kurzerhand utopisch genannt. Nur der
Klassenkampf des Proletariats, der aus seiner materiellen Lage
entsteht, kann das Endziel des Sozialismus durchsetzen und damit das
Werkzeug werden, dessen in der gegenwärtigen Epoche die Weltge-



— 190 —

schichte bedarf. Denn das ist ja der Sinn des proletarischen
Klassenkampfes: daß in ihm das Proletariat die ihm zugedachte weltgeschichtliche

Aufgabe ergreift, durch einen letzten Klassenkampf alle
Klassenherrschaft und damit alle Klassenkämpfe aufzllhebeu und das Reich
freien Menschentums zu schaffen.

Also die fatalistische Konsequenz des Systems trat zunächst sv

ivenig hervor, als etwa beim Kalvinismus. Am wenigsten bei Marx
und seinen nächsten Jüngern selbst; denn diese verzehrte der Eifer für
die Organisation des Proletariats auf den großen Tag hin. Bei ihnen
verstand sich das Recht des Geschichte schaffenden Willens von selbst.
Und fo richtet auch heute der Marxismus, der den Sieg des
Proletariats für eine „wissenschaftliche" Notwendigkeit hält, einen glühenden
Appell an die Tatkraft der Massen, sv fordert er, der auf die
Determination der ökonomischen Motive allein zu vertrauen vorgibt, die
soziale Revolution im Namen der Gerechtigkeit und Menschlichkeit, so

verbindet er Determination mit Freiheit, Materialismus mit Idealismus.
Daß aber hier zunächst ein Widerspruch vorliegt, ist wohl nicht

zu leugnen. Dieser Widerspruch mußte mit der Zeit doch lähmend und
verwirrend wirken. Er ist wesentlich schuld daran, daß das ethische
Moment in der Arbeiterbewegung nicht nvch klarer und sieghafter
hervvrtritt; er bringt aber auch in die sozialpolitische Taktik Unklarheit

hinein. Wenn der Tag der großen Weltwende doch von selber
kommen muß — ivarum dann an der jetzigen Welt viel berumflicken?
Aber wenn er nicht kommt, oder doch noch sehr, sehr fern ist — sollte
es dann nicht richtiger sein, schon jetzt an den Zuständen so viel zu
bessern, als heute möglich ist? Das Erste ist die Meinung des
Radikalismus, das Zweite die des Revisionismus. Ihr Gegensatz entsteht
ans dem im Marxismus enthaltenen inneren Widerspruch. Dieser ist
also zu einer „Krise" gelangt. Aber diese Krise ist eine solche dcr
ganzen Arbeiterbewegung. Was bleibt denn übrig, wenn die alte
Hoffnung schwindet? Ein „Ideal" hatte man ja nicht, man vertraute
auf die „Entwicklung". Wenn diese nuu enttäuschen sollte? Muß
denn nicht die Bewegung in Philistertum oder in verzweifeltem
Anarchismus enden?

Es ist klar: aus dieser Krisis kann nur eine neue Orientierung
helfen. Diese muß bestehen in einem entschlossenen Idealismus,
deutlicher gesagt: einer klaren Herausarbeitung des Idealismus, der in der
Bewegung schon enthalten ist. Wie kann diese neue Orientierung
gewonnen werden? Es sind verschiedene Wege möglich. Einmal der

religiöse Weg. Der Sozialismus kann als religiöse Forderung
und religiöse Hoffnung verstanden nnd damit zu seiner größten Tiefe
geführt werden. Das ist unser Weg. Es gibt aber sür solche, die
den religiösen nicht gehen können oder mögen — aus den bekannten
Gründen — auch einen philosophischen Weg; wie denn
Philosophie oft genug ein Ersatz für die Religion ist. Auch wir gehen
ihn, soweit wir Philosophen sind. Er besteht darin, daß gezeigt wird,



— 191 —

wie der Sozialismus die notwendige Konsequenz einer richtig
orientierten, also einer idealistischen Ethik ist.

Da bietet stch denn von selbst Kant an. Denn er ist's, der
im Abendland den idealistischen Sinn des Sittlichen und damit dessen

Sinn überhaupt auf eine Weise herausgearbeitet hat, die in ihrem
Kern ewig gültig sein wird. Wie leicht lassen fich aus dieser Ethik
die Grundforderungen des Sozialismus ableiten! Die ethische
Grundforderung ist nach Kant, daß der Mensch sich selbst und andern nie
als Mittel zu einem Zweck, fondern stets als Endzweck oder Selbstzweck

behandeln soll. Darin besteht die Autonomie, die Freiheit
des Menschen, darin seine allen Sachwerten unvergleichliche Würde.
Das ist's, was wir heute „Persönlichkeit" nennen. Die menschliche
Gemeinschaft soll danach ein Reich freier Persönlichkeiten werden,
deren Beziehungen durchgängig von diesem zentralen Prinzip bestimmt
sind. Die Weltgeschichte hat kein anderes Ziel. Dann müssen
notwendig auch die wirtschaftlichen Verhältnisse nach diesem Prinzip
gestaltet werden; dann ist aber auch eine Wirtschaftsordnung, die
den Menschen zu einem Mittel zur Erzeugung von Prosit macht,
ethisch gerichtet. Der Sozialismus ist die notwendige Konsequenz der
Kantischen Sittenlehre, die ihrerseits wieder auf die Gruudlehre des

Christentums von dem unendlichen Wert der „Seele", d. h. der
Persönlichkeit, zurückgeht. Es muß sich der Versuch aufdrängen, diese

Konsequenz zu entwickeln, also den Sozialismus aus Kaut abzuleiten.
Dabei erhebt sich aber für den moderneu Sozialisten eine große
Schwierigkeit: Geraten wir auf diesem Wege nicht wieder in die alte
„Ideologie" hinein, in eine idealistische Konstruktion, die den Boden
der Wirklichkeit unter den Füßen verliert? Es müßte sich also eine

Verbindung zwischen der Wahrheit des sogenannten
Geschichtsmaterialismus und der Kantischen Ethik finden lassen. Aber sollte das
unmöglich sein?

Es konnte also gar nicht anders sein, als daß der Sozialismus
früher oder später an Kant anknüpfte. Schon Fichte, Kants größter
Schüler und Nachfolger, ist entschlossener Sozialist. Ebenso Friedrich
Albert Lange, dessen Buch über die Arbeiterfrage ich noch immer zn
deu schönsten Werken der sozialistischen Literatur rechne. Dann die

Marburger sogenannten Neukantianer: Kohen, Natorp, Staudinger.*)
Zu diesen gehört auch der Mann, dessen Buch anzuzeigen und in den
richtigen Znsammenhang zn stellen, der Sinn dieser Ausführungen
ist: KarlVorländer in Solingen. Er ist sozusagen Spezialist
in Bezug auf unser Thema. Nachdem er schon vor Jahren in kleineren
Schriften („Kant und der Sozialismus", „Die neukantische Bewegung

Ohne mich mit diesen Größen vergleichen zu wollen, darf ich wohl darauf
hinweisen, daß ich selbst wiederholt den Soziatismus durch Kant begründet habe,
so in meinem „Du sollst" und in dem Vortrag: „Kapitalismus, Sozialismus und
Ethik", aber auch anderswo. Ich bin ganz von mir aus zu dieser Verbindung
gelangt, Sie ist eben sehr naheliegend, >



— 192 —

im Sozialismus") und neuerdings in dem inhaltsvollen Vortrag:
„Marx und Kant" die Synthese von Kant und Sozialismus proklamiert

und begründet hatte, ist er nun zu einer Zusammenfassung
seiner Studien in einem größeren Werke fortgeschritten. Es heißt:
„Kant und Marx, Ein Beitrag zur Philosophie des Svzialismns".*)

Freilich bildet das Buch nur den ersten, historisch-kritischen
Teil, dem ein systematischer folgen soll. Sein Problem ist das von
uns formulierte: zu untersuchen, ob und wie eine Verbindung zwischen
der Kantischen idealistischen Ethik und der Grundwahrheit des Marxismus

oder Geschichtsmaterialismus, herzustellen sei. Vorländer
konfrontiert zu diesem Zwecke zunächst einmal die beiden Protagonisten
Kant und Marx. Er zeigt, wie Kant zwar selbst nicht Sozialist fei,
weil die ökonomische Entwicklnng zu seiner Zeit die Konzeption eines
modernen Sozialismus noch nicht ermöglicht habe (was ich meinerseits

bezweifle), daß aber aus seiner ethischen Hauptposition unter den

Verhältnissen, iu denen wir hente leben, der Sozialismus folge. Dabei
sei Kant keineswegs ein ethischer Utopist gewesen. Er habe einen sehr
klaren, ja eher skeptischen Blick für die Wirklichkeit gehabt. Es sei bei
Kant aber scharf zu unterscheiden zwischen der sittlichen Idee selbst
und ihrer Verwirklichung, zwischen dem Sollen und dem Sein. Das
Erste sei Gegenstand der teleologischen, das Zweite der kansal-gene-
tischen Auffassung der Dinge, die zwar letzten Grundes zusammengehörten,

zunächst aber scharf zu scheiden seien. Man könne die
sittliche Idee in aller Strenge und Hohheit formulieren und doch sehr
nüchtern nach dem Wege fragen, den sie gehen müsse, um unter den
jeweilen gegebenen Umständen sich zu realisieren. Und da habe nuu
Kant iu seinen geschichtsphilosophischen Versuchen, besonders in der
wertvollen Schrift: „Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht", gezeigt, wie der sittliche Furtschritt sich auf sehr
realistischem Wege, gleichsam gegen seinen eigenen Willen, vollziehe.
Denn es seien die streitenden Egoismen, aus deren Spiel zuletzt
Freiheit und Friede hervvrgehe, auf die Weise alsu, die Hegel die „List
der Vernunft" nennt und Wundt die „Heterogvnie der Zwecke". So
reiche Kant gleichsam Marx die Hand. Marx aber komme auf seine Weise
Kant entgegen. Auch seine „materialistische" Konstruktion der Entwicklung

setze eine ethische Idee voraus. Zwar feine Lehre von der ökonomischen

Entwicklnng habe es allerdings bloß mit dem „Sein" zu tun. Sie
sei reine Wissenschaft, und zwar im Sinne der Naturwissenschaft. Sie
verfahre kausal-genetisch d. h. sie erkläre die ökonomischen Erscheinungen

nach ihrer historischen Bedingtheit und Abfolge. Das sei aber
nur ein Unterbau, zu dem ein Oberbau gehöre: eine Ethik. Diese
müßte das Ziel, dem nun nach der Meinung des Sozialismus diese

Entwicklung dienen solle, formulieren und zwar mit wissenschaftlicher
Schärfe. Auch eine Vorhalle gehöre dazn: eine Erkenntniskritik. Der

Bei I, C, B, Mohr in Tübingen erschienen.



— 193 —

Marxismus wäre damit also kritischer Idealismus geworden, ohne an
seiner wesentlichen Bedeutung für den Kampf des Proletariats etwas
einzubüßen; er wäre zu innerer Einheit und nener Stoßkraft gelangt
und die „Krise" überwunden.

Nachdem er so die Führer einander gegenübergestellt uud die

Möglichkeit ihrer Versöhnung aufgezeigt, läßt er nun eine lange Reihe
von sozialistischen Philosophen oder Halbphilosophen aufrücken, die sich

an dem Problem dieser Versöhnung versucht, von Friedrich Albert
Lange bis Antonio Labriola und Jean Janrös! Dabei stehen auf
der einen Seite die „Neukantianer" (die Vorländer „Neukritizisten"
nennt, mit gutem Grund), auf der andern die echten Marxisten, und
es wird die Linie anfgewiesen, die sie alle verbindet. Dabei werden
alle philosophischen Probleme, die mit dem Sozialismus zusammenhängen,

aufgerollt — was einen Hauptwert des Buches bildet.
Ich halte dieses überhaupt für sehr wichtig und bedeutsam und

empfehle es allen, die an seinem Problem Anteil nehmen.*) Die
Darstellung ist sehr klar und fesselnd; eine Fülle von interessantem, zum
Teil neuem Material wird geboten und manches Bekannte in neuer
Beleuchtung gezeigt. Ich bin auch persönlich mit der Tendenz des
Verfassers einverstanden, Kant und den Sozialismus zu verbinden. Daß ich
auch Einwände zu machen habe, versteht sich fast von selbst. Da die
Neuen Wege nicht der Ort sind, diese ausführlich geltend zu machen,
so seien nnr die drei wichtigsten erwähnt: Zum Ersten: Ich halte die

Marburger Auslegung Kants zwar für die geistvollste unter den
vorhandenen und freue mich besonders ihrer sozialistischen Tendenz, aber
ich halte sie nicht für kongenial, ja ich habe sie im Verdacht einer,
allerdings unbewußten, tendenziösen Dentung. Was sie als „metaphysisches
Beiwerk" auf der Seite lassen und geringschätzig behandelt, seine
Begründung des praktischen Vernunftglaubens, nämlich des Glaubens
an den persönlichen Gott (den „lebendigen" Gott nach Kants eigenem
Ausdruck) und was daraus folgt, ist nach meiner Ueberzeugung nicht
nur Kants eigene, deutlich ausgesprochene Absicht, sondern auch der
weltgeschichtliche Sinn seiner Tat; was aber die „Neukritizisten" allein
von ihm annehmen, die Erkenntniskritik und Begründung der Wissenschaft,

ist nur ein Mittel zu diesem Zweck. Man mag diese Auslegung
„alt-kantianisch" nennen, das kümmert mich wenig, ich halte diesen
Kant, den Kant, wie ihn Fichte und Schiller verstanden, für den Kant,
der eine Epoche der Denker abgeschlosfen und eine neue eingeleitet hat.
Diese Deutung Kants allein erklärt seine Stellung in der Geschichte.

Zum Zweiten: Man mag wohl die Kantische Ethik mit einer
weitgehenden Berücksichtigung der materiellen Faktoren der Entwicklung
verbinden, aber man muß das durch eine neue nnd selbständige

*) Ich benütze den Anlaß, um auch auf das neueste Werk des Verfassers
hinzuweisen: Immanuel Kants Leben (Leipzig, Verlag von Felix Weiner, 1911),
Es ist meines Wissens die ausführlichste und gediegenste Darstellung von Kants
Leben aus neuerer Zeit.



— 194 —

Synthese versuchen. Denn es läßt sich doch nicht verkennen, daß die
beiden Systeme: das Kantische und das Marxische zweien grundverschiedenen

Typen des Denkens angehören. Kant ist ethisch orientiert,
Marx (als Philosoph) intellektualistisch und naturwissenschaftlich. Der
Faktor der selbständigen Schöpferkraft des Geistes kann auf seinem
Boden nicht zu feinem Rechte kommen. Ihn beherrscht der
Entwicklungsgedanke teils in der logischen Gestalt, die er bei Hegel, teils
in der mechanistischen, die er in der modernen Naturwissenschaft
angenommen hat; beide Formen gestatten aber keine schöpferische Freiheit
des persönlichen Geistes. Darum muß das System völlig zerschlagen
werden, wenn seine Bestandteile mit genuinem Kantischcm Denken
vereinigt werden sollen. Dann aber kann man nicht mehr wohl von
einer Verbindung von Geschichtsmaterialismus und Kantischem Denken
reden. Vorländer scheint mir zu fehr auf einzelne Bestandteile der
beiden Systeme statt auf ihren Typus zu achten. Zum Dritten:
Es ist nicht zu erwarten, daß eine folche philosophische Reinigung des

Sozialismus gar zu viel Wirkung haben werde und es ist ihr daher auch
nicht gar zu viel Gewicht beizulegen. Sittliche Erhebungen bedürfen
stärkerer Motive und tieferer Quellen der Kraft. Das weiß Vorländer
natürlich auch. Aber ich möchte an dieser Stelle das Recht des

religiöfen Momentes gegen ihn betonen. Es ist m. E. der große
Mangel der Marburger Philosophenschule, daß sie die religiöse
Konsequenz (oder meinetwegen Voraussetzung) des Sittlichen nicht tief
genug fasten — aus antitheologischem Vorurteil. Auch hierin hat
Fichte tiefer und schärfer gesehen — wenn auch nur nach und nach.

Diese Einwände hindern mich nicht, mich dieses Buches von
Herzen zn freuen und ihm großen und nicht nur literarischen Erfolg
zu wünschen. Der Verfasser tut ein sehr wichtiges Werk.

Es erscheint seltsam, wenn ich neben ein Buch von 290 Seiten
ein Heft von 62 Seiten stelle. Aber auf das Quantum kommt es ja
nicht an und Matthieu's „Die Hauptströmungen der
Arbeiterbewegung in ihrem Verhältnis zum modernen
Kulturproblem" ist eine sehr kondensierte Leistung. Leicht hätte
stch daraus ein wohlbeleibtes Buch machen lassen,*) Auch Matthieu's
Arbeit soll der Vertiefung des Sozialismus und des Urteils über ihn
dienen, und auch sie ist zunächst historisch. Ihr Problem ist, die Einheit

aufzuweisen, die die verschiedenen Ausgestaltungen der modernen
Arbeiterbewegung trotz aller Verschiedenheiten doch zu einem gleichsam
organischen Ganzen zusammenfaßt. Diese Einheit aber leitet Matthieu
davon her, daß die Arbeiterbewegung die intensivste und lebendigste
Erfassung des ganzen modernen Kulturproblems bedeutet und ihre
einzelnen Zweige nur die stärkere Betonung seiner verschiedenen Seiten.
Dieses Kulturproblem aber besteht darin, daß die vom Rationalismus

Es ist ein Heft der von Nationalrat Pflüger herausgegebenen
„Sozialpolitischen Zeitfragen der Schweiz", in der Buchhandlung des Grütli-
vereins in Zürich erschienen und wie alle andern Hefte einzeln zu haben.



— 195 ^
des achtzehnten Jahrhunderts einseitig hervorgehobenen und durch die

französische Revolution als oberstes politisches Prinzip proklamierte
Autonomie des Einzelnen wieder einem größereu Znsammenhang
eingeordnet und damit der Anarchismus unserer Kultur einer neueu uud
höheren Einheit entgegengeführt werden soll. In dieser Aufgabe sind
beide Momente enthalten: die Autonomie des Individuums und die

dem Individuum überlegene Einheit in einem weltgeschichtlich
notwendigen Kulturziel. Marx verbindet beide in gewaltigem Wurf,
indem er dem Proletariat klar macht, daß die Lösung des Problems
feine weltgeschichtliche Aufgabe sei, die Arbeit als schöpferisches

Prinzip der neuen Kultur proklamiert und als Endziel das neue
königliche Menschentum hinstellt. Er gerät aber in den oben geschilderten

Widerspruch zwischen der Autonomie des Menschen und dem

Fatalismus gegenüber den objektiven Mächten hinein. Der Anarchismus
bildet gegen diesen letzteren eine notwendige Reaktion und ein

heilsames Gegengewicht. Es ist erfreulich, wie Matthieu auch dieser
bei uns fehr ivenig verstandenen Denkweise gerecht wird. Freilich gerät
der Anarchismns nach der andern Seite hin ins Uurecht. Darum
bemächtigen sich zivei andere Richtungen des Problems. Der
Syndikalismus (für den Matthieu viel Sympathie hat und den er auch
besser versteht, als die meisten) betont gegen den Marxismus ebenfalls
das Moment des Willens, will aber, zum Unterschied von dem rein
utopischen Anarchismus der Intellektuellen auf der einen und der

proletarischen Terroristen auf der andern Seite, sein Ideal auf solide
ökonomische Grundlage stellen. Er will eine rein proletarische, einzig
durch die Energie uud Intelligenz der Proletarier bewirkte Wiedergeburt

der Gesellschaft. Aber auch er gibt sich über die für dieses

Ziel iu der menschlichen Natur und in den heutigen Verhältnissen
gebotenen Möglichkeiten zu ivenig Rechenschaft. Der Revisionismus
ist darin nüchterner. Er legt gerade auf diesen Punkt das
Hauptgewicht. Er will zwischen dem sozialistischen Ideal und der vorhandenen
Kultur vermitteln, diese jenem möglichst weitgehend dienstbar machen,
den Sozialismus vor sektenhafter Einseitigkeit bewahren. Ist er darin
Antipode des Syndikalismus, so ist er mit diesem einig in der
Betonung des Willens.

So ist die Arbeiterbewegung trotz all dieser Gegensätze, die ste

zu zerreißen drohen, eine Einheit. „In der Niederung kann man
wähnen, mehrere Arme des gleichen Stromes seien verschiedene Flüsse.
Die Betrachtung aus der Höhe zeigt uns, daß sie den gleichen
Ursprung haben." Ja, erst iu diesen Gegensätzen haben wir die ganze
Bewegung und sie sind es, die ihr Leben frisch erhalten, sie vor
Dogmatismus und Einseitigkeit bewahren, sie vorwärts treiben. Eines
zeigen sie jedenfalls klar, und damit kommt Matthieu zu dem gleichen
Ergebnis wie Vorländer: es muß in der Arbeiterbewegung das sittliche
Ideal deutlicher herausgestellt und der Appell an den sittlichen Willen
energischer geübt werden.



— 196 —

Matthieu's Schrift ist, soviel ich urteilen kann, eine höchst originale
und bedeutsame Konzeption. Als solche erscheint mir besonders ihr
Zentralgedanke, die Differenzen innerhalb der Arbeiterbewegung als
Entfaltungen ihres Sinnes nach verschiedenen Seiten hin zu betrachten
und die Bewegung selbst als die Kristallisation des Ringens mit dem
Problem uuserer Kultur. Es ist eine Betrachtung aus der Vogel-
Perspektive, an die man bei uns noch wenig gewöhnt ist, während sie
in den romanischen Ländern eher angetroffen werden kann. Man
mag feiner Auffassung den Vvrwurf machen, sie sei zu sehr bloß
Konstruktion, trage einen fremden Gesichtspunkt in die Sache hinein,
spanne den Rahmen zu weit. Aber wenn man selbst die Dinge auch
etwas anders sieht, wie ich für meinen Teil tue, sv hat doch eine
solche Konstruktion, wenn sie, wie in diesem Falle, auf genaner Kenntnis

der Sache und starker innerer Teilnahme beruht, stets eineu großen
Wert und bietet sehr viel mehr als eine rein pragmatische Darstellung,
Matthieu setzt freilich sehr viel Kenntnis des Stoffes voraus und das
mag für manche Leser ein Mangel der Schrift sein, aber es wäre in
diesem Falle nicht möglich gewesen, beides zu bieten, eine breitere
Darstellung uud die philosophische Deutung, Es ist dringend zu
wünschen, daß das inhaltsvolle Heft nachdenkliche Leser finde, besonders
auch im Lager des Sozialismus. Wie Vorländers Buch weist cs
auf einen systematischen Teil hin, der einiges vom Wichtigsten
aussprechen würde, was vorläufig nnr angedeutet ift.

Daß beide zusammen gehören, das Bnch nnd die Broschüre, wird
nuu gewiß klar geworden sein. Ihr Ziel ift das gleiche: Die
Vertiefung des Sozialismus, ficherlich „ein Ziel aufs innigste zu wünschen."

L. Ragaz.

Arbeiter und «unst. >

gibt Bücher, die sind Worte; cs gibt folche, die find Gedanken;
und dann gibt es noch svlche, die sind Taten. Als eine Tat in
diesem Sinne möchten ivir das soeben erschienene Büchlein

„Arbeiter und Kunst?" von A. Springer bezeichnen. Freilich: „Arbeiter
utid Kunst? Wie reimt sich das zusammen?" hören ivir so manchen
Leser fragen, uud noch verwunderter wird er seiu, wenn er vernimmt,
daß der Verfasser dieses Büchleins, der uns in meisterhaftem Stil auf
Höhen der Welt- nnd Kunstanschauung führt, aus dem Arbeiterstande

*) Arbeiter und Kunst, Ein Beitrag von August Springer. Mit einem
Vorwort von M. Hülsmann, Direktor der deutschen Schule in Palermo. — Mit
12 ganzseitigen Illustrationen von Burnand, Kallmorgen, Menzel, Meunier und
Uhde. — Preis in Leinen gebunden Mk. 1.80. — (Verlag für Volkskunst, Richard
Keutel, Stuttgart.)


	Zur Vertiefung des Sozialismus

