
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 5

Artikel: Die Kirche und ihre Zukunft : Vorbemerkung. 1., Die Wahl des
Gesichtspunktes ; 2., Ursprung und Zweck der Kirche ; 3., Die
Entartung der Kirche

Autor: Schindler, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 180 —

zeigt sie, daß der Strand nicht die einzige Wirklichkeit ist, fondern daß
eine weit größere Realität unendlich, unbegrenzt das Land umgiebt.

Kühn und freudig wagt sich die Religion auf dies Gebiet.
Religion ist Sinn für Realität, sagt Lagarde. Sie ist Sinn dafür, daß
unser Leben nur ein kleiner Ausschnitt einer großen, weiten Wirklichkeit

ist, Sinn dafür, daß eine mächtige Realität in die enge,
langweilige, philiströse Welt, die wir so oft für die einzige Realität halten,
eingreift. Sie ift Sinn und Organ für die Art, wie sich dieses Leben
offenbart.

Sie ist Sinn dafür und ist noch mehr. Sie spürt nicht nur
diese Realität, ste hat auch den Schlüssel zu ihrem Verständnis. Sie
ist Sinn für den hohen Willen, der sich durch Sturm und Chaos in
dieser höhern Realität offenbart. Sie spürt das große, erweiternde,
belebende dieser Realität und findet anch im wildesten, seltsamsten in
ihr einen Sinn. Sie bricht mit den Schlagwörtern des gewöhnlichen
Realismus und kann darum in den Aeußerungen dieser höhern Realität

die Offenbarnng eines bewußten göttlichen Willens anerkennen.
Wie das feste Schiff wird sie auch vom Sturm getragen. Daher das
Erweiternde, Befreiende der Religion. Daher auch ihr Gegenfatz
gegen den engen, kleinlichen Realismus. Weil sie der Sinn für die
größte, mächtigste Wirklichkeit ist, weil sie von ihr Besitz nimmt, in
ihr lebt, steht sie im stärksten Gegenfatz zu jedem kurzsichtigen,
bornierten Realismus. Sie verachtet und bekämpft ihn als eine flache
Nachahmung. Gerade da, wo er sich aufbauscht und großtut, tritt
sie ihm am schärfsten entgegen und entwertet ihn völlig.

So ist die Religion die Macht, die den modernen Realismus
mit seine» Auswüchsen besiegen kann. Die rohe, kleinliche Stimmung
unserer Tage wird nur durch den Sinn für die höhere Realität
überwunden werden. Wo dieser Sinn vorhanden ist, da wird der schwere
Bann gebrochen, der auf der heutigen Welt liegt. Der Horizont wird
frei. Groß, kühn weitet sich das Leben aus und entwächst der
Kleinlichkeit und Gemeinheit. Von Stufe zu Stufe aufsteigend, erhebt es sich

zu einer Wirklichkeit, die nicht nur ein Idealbild ist, fondern immer
intensiver erlebt wird. Der Sinn für Realität hat den Realismus
zu Tode getroffen. I. Matthieu.

Me Wrcde uns idre Zukunft.
Vorbemerkung.

März dieses Jahres hatte Herr Prof. L. Ragaz die Freund-
lichkeit, mich einzuladen, meine Gedanken über obiges oder ein
ähnliches Thema in einem Aufsatz von nicht über acht Seiten für

die Neuen Wege zusammenzustellen, wozu ihm wahrscheinlich meine vor



— 181 —

Jahren und Jahrzehnten veröffentlichen Schriften ähnlichen Inhalts
spezielle Veranlassung gegeben haben.

Ich glaubte im ersten Moment dieses ehrende Anerbieten aus
verschiedenen Gründen ablehnen zu sollen, deren erster darin bestand,
daß für mich die ganze kirchliche Frage längst als eine entschiedene und
hoffnungslose Weltfrage abgetan sei, so daß ich nach dem, was ich zu
ihren Gunsten getan und geschrieben hatte, mein kleines Schifflein
ruhig am Ufer angebunden stehen lassen könnte.

Ich schlug diese Entschuldigung dadurch nieder, daß ich mir sagte,
ich dürfe eine unter neuen Verhältnissen und durch traditionell weniger
gebundene Persönlichkeiten freundlich geöffnete Türe nicht eigenwillig
oder eigensinnig zuschlagen.

Aber noch ein drittes Bedenken stellte sich in der Frage ein: wie
kann ein literarischer Dilettant auf dem glattpolierten Fechtbvden, neben

waffengeübten Gelehrten und Theologen, fich hören lassen, seine Argumente

verteidigen oder auch nur rechtfertigen! Dazu fehlte mir ja
auch jener Enthusiasmus der Ueberzeugung, welcher alle menschliche

Arbeit, sogar die trockene Ackerarbeit begleiten und erfolgreich machen
sollte.

Ueber diese Furchtsamkeiten hob mich der Gedanke empor, daß eins
der ersten Worte an die Zaghaften stets lautete: „Fürchtet euch nicht."

Ich versuchte zunächst einmal das Programm des Aufsatzes zu
entwerfen, da es heißt, ein richtiges Projekt sei schon das halbe Werk.
Konnte ich dieses Skelett dann nicht mit wohlgefälligen Körperformen
bekleiden, so ist der Weg in den Papierkorb weder hier noch bei der
verehrlichen Redaktion der Neuen Wege sehr weit.

Folgendes kommt in Betracht:
1. Die Wahl des Gesichtspunktes: Von der Stellung

des Objektivs hängt die richtige Beleuchtung des Bildes ab,
denn die Schatten sollen nicht zu schwarz und das Licht nicht
zu grell sein. Die Wahl ist schwierig, weil die Zahl der

Standpunkte Legion ist.
2. Der Ursprung, das Ziel und die welthistorische

Bestimmung der Kirche.
3. Ihre Entartung.
4. Ihre Gegenwart und Zukunft.

I. Die Wahl Ses «esicfttspunlttes.
Es ist nicht gerade ein gutes Zeichen für die Einheitlichkeit des

Charakters eines Menschen, wenn man nicht recht weiß, von welchem
Standpunkt aus man ihn am besten beurteilen kann. Es gibt menschliche

Chamäleone, deren Hauptfarbe schwer zu bestimmeu ist, weil fast
alle Regenbogenfarben bei ihnen abwechselnd und sogar simultan zur
Erscheinung kommen.

In Weltanschauung, Politik, Sozialwirtschaft, in wissenschaftlichen
Systemen, theologischen und religiösen Gruppierungen, kirchlichen Ab-



— 182 —

teilungen :c. nimmt es an bunter Mannigfaltigkeit und Auswahl kein

Warenlager der Großstadt mit der Kirche auf.
Da sehe ich meinerseits das Heil nur in möglichster Höhe des

Flugapparates, wohin das schwindelerregende Gewirre der menschlichen
Meinungen und ihre gefährlichen Vernunftgeschofse nicht reichen.

Der einzige richtige Standpunkt wird also der fein, der die Kirche
weder von unten, noch von links oder rechts ansteht, sondern von oben.

Das wäre der göttliche Staudpunkt, der eigentlich in allen Dingen,
nicht nur in kirchlichen, das entscheidende Wort haben sollte. Auch
die Kirche selbst, nicht nur ihre Kritiker, ist leider weit genug von
diesem Grundgesetz abgewichen und ihr nach die ganze übrige Welt.

Da man irgend einen Standpunkt notwendig haben muß, der
göttliche aber als altvaterisch der Welt nicht mehr gefallen wollte, so

verhieß bald die Naturwissenschaft, bald die Theologie und die
Biologie, sie wolle für etwas Befferes und Solideres besorgt sein. Ich
warte schon ein doppeltes Menschenalter lang auf den Posaunenstoß,
daß wenigstens das Fundament desselben gelegt und absolut sicher sei.

Mittlerweile mußte ich auf der alten Basis stehen bleiben und
ärgere mich nur darüber, daß die Gelehrten, bevor sie ihren eigenen
Turm gebaut nnd fertig gestellt haben, mit dem Streusand ihres
goldglänzenden Wissens die klaren Schriftzüge, an die wir uns bisher mit
großem Vorteil gehalten, immer wieder bedecken wollen.

Das bezieht sich nicht uur auf das Neue, sundern ebenso gut auf
das Alte Testament, denn da Jesns sich beständig auf dieses bezieht,
so gestattet mir die Ehrfurcht vor Ihm nicht, Ihn schulmeisterlich zu
belehren, daß Er sich gewaltig irre und nicht einmal so viel wisse wie
wir Moderne.

Wenn ich nicht irre, fo liegt die Urfache der entsetzlichen modernen
Zerfahrenheit und bunten Vielheit und Flatterhaftigkeit der Standpunkte

nicht im Unglauben als solchem, der oft auf nobleru Füßen
steht als mancher sogenannte Glaube, sondern fie liegt in einer furchtbaren

Abstumpfung des feinen Wahrheitsinstinktes für das Göttliche
und Aechte. Wie die Tiere durch Gefangenschaft den unbeschreiblich
feinen Geruchs- und Geschmackssinn, der ihnen schöpferisch beigelegt
ist, verlieren, so verliert der Mensch durch Mißbrauch und Abstumpfung
der Sinne jenes zarte Gemerk, durch das er göttliche Wahrheit vou
dem Lügengeist der Welt unterscheiden kann. Das durchschnittliche
Abhandenkommen dieser dem Menschen unentbehrlichen Eigenschaft ist
für mich das bedenklichste Charakteristikum der Weltsignatur.

Die Beurteilung der Kirche mag aber stattfinden, von welchem
Standpunkt man wolle, darin wird ein wesentlicher Unterschied kaum
vorhanden sein, daß sie durchaus nicht das ist, was sie sein sollte.

Einen Widerspruch erhebt allerdings gegen dieses Urteil der
kirchliche Allgemeinglaube, der eben nicht als Urteil und als Glaube
bezeichnet werden kann, weil er auf furchtbarer Oberflächlichkeit, Blindheit

nnd Selbstgenügsamkeit beruht.



— 183 —

Ein kirchlicher Gewährsmann erster Qualität wird uns mit eignen
Worten bestätigen, daß die Kirche nicht das ist, was sie sein sollte.

Or. M. Luther beklagte es tief, daß der Zusammenlauf
allgemeinen Volks, Krethi und Plethi, zum bloßen Anhören der Predigt als
christliche Kirche, scLissiä, d. h. als brüderlich verbundene Gemeinde
der Gläubigen, aufgefaßt und bezeichnet werde. Der hohe aber an-
maßliche und falsche Titel hat den größten Anteil an der
verhängnisvollen Entartung der Kirche; denn wenn sich die Welt selber zur
Kirche macht, so ist diese auch nur Welt.

Jesus hat dem Christentum den Charakter der schroffsten
Weltopposition aufgeprägt, als Leuchte in der Finsternis, als Salz in der
Fäulnis, als etwas ganz Reines und Neues, gegenüber dem Verdorbenen

und Alten.
Von diesem Allgemeinstandpuukt aus glaube ich also die Kirche

in's Auge fassen und beurteilen zu sollen.

2. Ursprung unS Sweck Ser Mcke.
Der Ursprung der Kirche liegt in der christlichen Urgemeinde mit

dem Zweck der Sammlung eines Gottesvvlkcs, zur Bildung eines
Gottesreichs, sowohl im Diesseits als in der Zukunft. Als Borstufe
dieser auf Glaubensgehorsam gegründeten Körperschaft diente die Stiftshütte

und der Tempel zu Jerusalem. Dies war sozusagen die Kinderstube

oder die Kinderbewahranstalt des auserwählten Volkes. Es sollte
sich an dem genauen und scharfen Zeremonialgesctz in Gehorsam nnd
am Opferdienst in der Hingebung an Jehova üben.

Die Entstehung der Gemeinde Gottes geschah durch Gnadenwahl
eines Volkes aus den andern, aber auf Grund der Wahl eines glaubensstarken

einzelnen Mannes, Abrahams und der Glaubeusdynastie seines
Sohnes nnd Enkels Isaak und Jakob.

Das Volk Israel wurde zwar als Volk und als Masse berufen,
aber die gotteskindschaftliche Qualifikation geschah nur aus Grund des
persönlichen Glaubensgehorsams.

Dies war auch das Prinzip für die christliche Urgemeindebildung:
Viele oder alle berufen, aber ivenige anserwählt. Gotteskindschaft kann

nur auf dem Edelprinzip dcr Freiheit beruhen und wäre eine oon-
tl-^clictio in sch'scto, wenn Zwang und Uuaufrichtigkeit des Herzens
dabei möglich wäre.

Wie alle Kräfte und Großmächte durch zentripetales
„Hinzugetanwerden" vieler Einzelkräfte gesammelt und gebildet werden, so grüm
dete sich die Urgemeinde, nicht auf ein interessantes menschliches Statut
oder volkswirtschaftliches Programm, sondern war die Folge eines

Ergrifsenseins der einzelnen Seelen durch eine lebendige, Fleisch und
Welt weit überragende Kraft.

Das kirchliche Grundgesetz hieß damals: „Wv zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da ist meine Kirche." Das hieß

impli.Li.ts: „Wo ich nicht bin, da ist keine Kirche, auch wenn der Dom



— 184 —

zehn Millionen gekostet hätte und in der Pracht der Peterskirche
erglänzte."

Von einer Lokalfrage war bei Jesus nie die Rede. Schon an
Seiner Geburt wurde ein Kuhstall zur Kirche geweiht. Jedes Haus,
jede Straße, jedes Feld, jedes Schiff, auch Synagoge und Tempel
verschmähte er, trotz ihres geistlosen Zustandes, nicht, das Reich Seines
Vaters und das Heil des Volkes zu verkünden.

Der formelle Apparat wäre also ungeheuer einfach und billig,
wenn der lebendige Geist, der Hauch Gottes aus der Seele strömte
und alles künstliche, gemachte und menschliche ersetzte.

Man verlangt für die Kirche ein recht würdiges, schönes Aenßeres.
Es hat etwas geradezu rührendes, wenn in kleinen ländlichen katholischen
Kirchlein eine ganze Fülle zärtlicher Empfindung und Ehrfurcht
aufgehäuft erscheint von Leuten, die aus ihrer Armut Gott diese Opfer
mit innerer Freude bringen.

Noch schöner freilich wäre es, wenn der Schwerpunkt des christlichen

Lebens sich weniger ausschließlich im Tempel finden würde,
fondern überall, wo Menschen gehen nnd stehen, arbeiten, wohnen und
zusammen in Handel und Wandel verkehreu, seine Kraft und fein
reales Dasein kund uud fühlbar machte.

Z. vie 6ntattung Ser Mcve.

Jesus hat in furchtbaren Worten die entsetzliche Entartung des

Tempels, dieses einzigen wahren Gotteshauses, gestraft. Es ist zum
Kaufhaus und zur Mördergrube geworden. Wie ist das zugegangen?
Durch Untreue und Unglaube. Kann denn das so großes Unheil
anrichten? Ein bischen Untreue und Unglaube ist dvch recht bald
geschehen, wer wird davon viel Aufhebens machen! Gott kann nicht so

grausam und exakt sein. Nein, Gott straft eigentlich nicht die Sünde,
sondern nur unsere obstinate Unbußfertigkeit. Jener gegenüber hatte
Gott stets eine fast unendliche Geduld, wie mit dem Ganzen, so mit
dem Einzelnen, aber endlich muß sie doch ein Ende nehmen.

Wir können durch einzelne akute Sünden zn tiefem Fall kommen
und durch plötzlichen Zorn zum Mörder werden. Das eigentlich
Gefährliche für uns liegt aber in der Strömung, in die wir fast unvermerkt

gelangen und die uns in eine ganz neue und falsche Richtung
und Umgebung versetzt.

Wie der Mensch nicht die Absicht hat zu sündigen, ebensv ivenig
wollte die Urkirche und die nachfolgende ausdrücklich der Entartung
verfallen. Sie will ja heute noch Gott dienen, aber ohne rechte Buße
und mit eigenen menschlichen Mittelchen, Surrogaten und Halbheiten,
ohne an die Wurzel zu rühren.

Die richtende und leitende Autorität der katholischen wie der
protestantischen Kirche ist nicht mehr wie in der Urkirche der heilige Geist,
sondern der menschliche Geist. Damit ist eigentlich alles gesagt und



— 185 —

die Kirche steigt damit auf das Niveau aller andern menschlichen
Anstalten hinab.

Mit dem Preisgeben des transzendenten Prinzips hat sie ihren
Sinn als Kultusstätte eingebüßt und qualifiziert fich uur noch als
Lehranstalt. Sie ist durch den hohen Namen, den sie sich beilegte, in
Mißachtung gefallen, weil sie ihn nicht rechtfertigte und die Welt sich

auf die Länge nicht täuschen läßt.
Durch Verlust des Grundprinzipes war die Kirche genötigt, ihre

ganze Gepflogenheit umzuändern. Sie konnte sich nicht mehr aus der
Volksmasse rekrutieren, sondern mußte die Masse selbst sich inkorporieren,
gleichviel aus was sie bestund. Wie gewisse Jndnstriegeschäfte uur auf
Massenproduktion eine lukrative Existeilz gründen können, so beruht
auch die Kirche auf dem Vorhandensein einer gewissen Volksmenge,
obschon ste nicht von materieller Rentabilität abhängt.

Natürlich mußte das normale Rekrutenmaß und -Gewicht jeweilen
den Verhältnissen entsprechend herabgesetzt nnd sogar Leute eingereiht
werden, deren Qualifikation als Vaterlandsverteidiger fich weit unter
dem Nullpunkte befand. Es hängen ja mit der Kirche berufliche Dinge
zusammen, die mit dem Christentum gar nichts zu tun haben.

Der Raum dieser Zeilen gestattet mir nicht, einen Blick zu werfen
auf die Anstregung der Kirche, durch Unterricht nnd Konfirmation die

Blößen und Mängel der Kirche zu decken. Ich sehe soeben in einem
diesfallsigen religiösen Bericht des kirchlichen Ordnungsstaates Deutschlands,

daß von 104 frisch konfirmirten Knaben fast alle, unter Gründen,
die zum Teil komisch genannt werden müßten, wenn sie nicht entsetzlich

traurig und für die Kirche vernichtend wären, urteilten, daß die Religion
überhaupt keinen Wert habe.

Wenn der hohe Ernst und die umfassende Geistes- uud Charakterbildung

der Pfarrer den unselbständigen und geistig schlaffen oder gleichgültig

kalten oder lauwarmen Zustand des kirchlichen Durchschnittspublikums

nicht recht erklären lassen, so mag doch auch in dieser Richtung
der Druck und Einfluß des Weltgeistes an der Dämpfung des göttlichen
Feuers mehr, als man vermutet, schuld sein. Wenn menschliche Arbeit
gelingen soll, mnß sie mit Enthusiasmus getan wenden, uud vielleicht
läßt die kirchliche Atmosphäre als solche diese Temperatur nicht
aufkommen. Das Milieu, in dem wir stehen und atmen müssen, ist ja
von ungeheurem Einfluß für uns. Es kann freilich vom Prediger
selbst bis zu eiuem gewissen Grad gehoben und belebt werden, aber
der ganze kirchliche Habitus wird sein allzu steifes Wesen bald
genug wieder in beengender Weise zur Geltung bringen. Die Kirche
trägt zu sehr das Gepräge der Schablone, wie alles, was stch von
der Natur entfernt. Schablone und Natur sind die absolutesten
Gegensätze, und nicht einmal die Grashälmchen und Blätter sind nach
der Schablone gemacht, sondern jedes ist Originalschöpfung.

Als eine der größten Ursachen für den Zerfall und die Entartung
der Kirche möchte ich, trotz großem Geistesreichtum sehr vieler Prediger,



— 186 —

die Langweile, welche in derselben herrscht, erklären. Ich verstehe
darunter nicht den Mangel an Unterhaltung durch geistvolle und
rhetorisch glänzende Ausführungen und tiefgründige exegetische
Erklärungen, au denen es meist uicht fehlt. Ich verstehe darunter mehr
die Tatsache, daß diese schönen Dinge bloß allgemeine Wahrheiten sind,
denen man als Wahrheiten gern Anerkennung zollt, sie sogar als goldene
Früchte in silberner Schale bewundert, die aber den Fehler haben,
den einzelnen Menschen nicht als Mittelpunkt dieses zyklonisch-geistigen
Wirbelwindes in die Luft zu heben, als wäre es nur auf ihu
abgesehen.

Gegen alle Interesselosigkeit und Schlafsucht in Schule uud
Kirche dient am besten das Anfassen der Persönlichkeit, während bei
uns das allgemein gehaltene nur die Oberfläche berührt und keine

Wurzel faßt. (Bei meinen Hausandachten galt immer der Spruch: keine

Explikationen, fondern direkte Applikation. Das schlug nur zu
gut ein.)

Die Oberflächlichkeit ist im kirchlichen Betrieb, trotz allem
seelsorgerlichen Ernst, fast nicht zu vermeiden. Damit wird ein großer
Schaden bezeichnet, dessen Nachweis mir, der Nanm nicht gestattet. Ich
beschränke mich darauf, eine Folge der Oberflächlichkeit zu nennen, welche
mir am meisten durch die Erfahrung zum Bewußtsein kommt. Ich
meine die äußere gesetzliche Korrektheit des Wandels der kirchlichen
Christen bei einer allzugroßen Skrupellosigkeit in den unscheinbareren
Eigenschaften des Herzens, welche als verborgene Quelle und Triebfeder

unseres ganzen Lebens, Denkens, Wollens und Tuns eigentlich
viel wichtiger sind, als unsere vielfach recht fehlerhaften Handlungen.
Sie find nicht nur psychologisch und sittlich wichtiger als unsere Werke,
sondern auch viel gefährlicher, weil sie verborgen sind und auch
gefälscht iverdeu können und der öffentlichen Beurteilung vder Kontrulle
sich vft lebenslänglich entziehen und deshalb auch nur schwer geheilt
werden können.

Der Geist Gottes allein und die erschütternden Tragödien des
Lebens und Sterbens greifen bis in den Tiefgrund des menschlichen
Herzens, und es hat wvhl keine Weltepoche so viele feine nnd deshalb
gefährlichere Feinde der menschlichen Seele gezeitigt, als die heutige.

Die letzte meiner Programmnummern:

Ulas nun?
kann eigentlich nicht von mir, sondern muß von solchen erledigt werden,
die an die Fortdauer der jetzt so gestalteten uud historisch gewordenen
Kirche glauben.

Der Unterschied liegt darin, ob die Kirche wie bisher mehr im
alttestamentlichen und katholischen Sinn, als feierliche Kultusstätte,
als Sanctuarium, als Gotteshaus, mit einer Art gesondertem levitischcn
Priefterstcmd, wie Stiftshütte und Tempel, aufgefaßt werden will —
oder aber unter dem Gesichtspunkt des weiten evangelisch freien Prin-



— 187 —

zips des allgemeinen Priestertums, ohne hierachische Ordnung uud ohne
kultische Formen.

Das Erstere wäre lediglich eine Fortsetzung des bisherigen
Geleises, das andere wäre eine absichtliche, glückliche Entgleisung vor dem
Rand eines nahen Abgrundes.

Jenes hätte ohne Ziveifel die größten Chancen des Gelingens,
aber um so geringere des Heilens der kirchlichen Uebelstände.

Die Schwierigkeit des zweiten Weges besteht darin, daß es sich

dabei nicht um neue Formen und Dinge handelt, sondern um ueue
Menschen.

Das wirkliche Neuwcrdcn der sozialen Verhältnisse beruht eiu

für allemal auf dem Neugebvrenwerden des Herzens, durch welches das
Grundübel der Menschheit, die Selbstsucht allein vernichtet und durch
das große Licht und Lebcusprinzip der Liebe ersetzt werden kann.

Von diesem Mittelpnnkt aus muß wohl die scelssm rriiiitans
immer gegen die tausend Fragen, die wir an der Peripherie stehen
sehen, vorgehen, denn auf dem'umgekehrten Angriffsweg geht es uns
wie im Urwald, d. h. wir verlieren uns und gelangen vielleicht nie
ans Ziel.

Diesen verwirrenden Eindruck machen uns Naturmenschen oft
die vielen Probleme, welche die Wellen der modernen Zeit wie
Schiffstrümmer ans Ufer werfen.

Oft bedauern wir die edle Bemühung der Ztettungswilligen und
Fähigen, weil noch fo viele Schiffbrüchige rettender Hände dedürften.

A. Schindler.

8ur verliesung Ses Sozialismus.

unseren wichtigsten Programmpunkten gehört die Arbeit an
einer tieferen Verbindung zivischen Sozialismus und idealistischem
Denken. Wir sind zwar weit davon entfernt, die Macht des

praktischen (und im Gründe auch des theoretischen) Jdealismns, der
in der sozialistischen Bewegung wirksam ist, zu verkennen. Er ist
immer noch ungleich größer, als der in den sogenannten bürgerlichen
Parteien vorhandene. Aber so stark wir diese Tatsache anerkennen
und betonen, so bleibt doch wünschenswert, daß der dem Sozialismus
zu Grunde liegende Idealismus einen besseren Ausdruck finde, sowohl
in der Theorie als in der Praxis. Denn wir stehen auch vor der
Tatsache, daß dieser Idealismus bis jetzt vielfach in einer Form
aufgetreten ist, die das Gegenteil von Idealismus zu sein scheint. Er
hat sich nämlich mit dem Materialismus verbunden, nicht überall
freilich, aber doch in jener weltgeschichtlich bedeutsamsten Form des
modernen Sozialismus, welche Marxismus heißt und welche das Denken


	Die Kirche und ihre Zukunft : Vorbemerkung. 1., Die Wahl des Gesichtspunktes ; 2., Ursprung und Zweck der Kirche ; 3., Die Entartung der Kirche

