
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 5

Artikel: Sinn für Realität

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 174 —

Jugendlichen allzu gering einzuschätzen, weil wir unwillkürlich uns
angewöhnen, sie nach dem dafür bezahlten kleinen Lohn zu werte».

Der junge Arbeiter greift viel eher znr Notwehr gegen den Ruin
seiner Kräfte, als die Arbeiterin? durch kräftige Zwischenmahlzeiten
ergänzt er die mangelhaft häusliche Kost, sobald sein Lohn es ihm
einigermaßen erlaubt, und seine Freizeit verwendet er ausschließlich für
sich selbst, für seine Erholung. Die jugendliche Arbeiterin findet aber

zu Hause immer noch Pflichten, die ihre beschränkte Freizeit verkürzen.
Sofern sie bei den Eltern lebt, muß sie nach Kräften mithelfen bei
den häuslichen Arbeiten, steht sie allein, so bleibt ihr für sich selbst

genug zu tun mit Stricken und Nähen und mit der Besorgung ihrer
Kammer; stets hat sie notwendige Verrichtungen zu besorgen und
kommt nicht dazu, an ihre Fortbildung oder gar an Erholung zu
denken. Ihr kleiner Lohn erlaubt es ihr auch nicht, ihre Kost zu
verbessern und durch Extraleistnngen sich zu kräftigen. Wir finden
deshalb unter den jungen Proletarierinnen uur selten gesunde starke

Naturen, müde und blasse Gesichter uud schmale Schultern dagegen
sind bei ihnen umso häufiger anzutreffen.

Die meisten Mädchen wehren sich gar nicht gegen die Tretmühle,
in die sie gezwungen werden, sie tragen mehr oder minder geduldig
die Arbeitslast, die ihnen aufgebürdet wird, die Last, die auch ihre
Mütter getragen oder noch tragen. Wer will es ihnen verargen,
wenn dann bei Gelegenheit, bei Sonntagsvergnügen vder im Trubel
des Jahrmarkts, bei Vvlksfesten vder im Taumel des Karnevals ihre
verkümmerte und zurückgedrängte Jugendlust brausend überschäumt?
Wer kann sich wundern, wenn ihre seltenen Freuden und Vergnügen
laute und geräuschvolle sind? Ihre Arbeit gewöhnt sie meist daran,
sich untereinander mit Schreien zu verständigen, weil das leise
gesprochene Wort untergeht im Lärm und Geräusch der Arbeitsräume;
so kommt es, daß auch ihre Freude in lauten Tönen sich kundgibt,
für stille Freuden hat die Maschine, hat ihre Arbeit sie unempfindlich
gemacht. M. T, Schaffner.

(Schluß folgt,)

Sinn sur «ealitât.

F Insère Zeit ist stolz auf ihren Sinn für Realität. Sie glaubt,
UH ihre Errnngenschafteu ihrem gesunden, starken RealiÄnnö zn ver

danken. Haben sich nicht der Aufschwung der Technik, die

Eroberung der Natur und die Beherrschung der Welt im Zeichen des

Realismus vollzogen? Wie der einzelne Staat ist die moderne Menschheit

dnrch Realpolitik groß uud stark geworden.



175 —

Wie eine Landschaft mit wenig scharfen Umrissen war früher die
Welt. Man mnßte nicht recht, wo die Realität aufhörte, und wo das
Gebiet der Phantasie begann. Ja, es lag wie Nebel auf der ganzen
Landschaft. Darum war es schwer, ohne Fehltritt den sichern Weg
zu finden und fich nicht zu verirren. Nun ist es anders. Die Umrisse
sind klar, die Grenzen treten deutlich hervor. Fest ift der Boden, auf
dem mau steht und wirkt. Keine Gefahr mehr, fich ins Vage,
Unsichere zu verlieren; man müßte denn ein unverbesserlicher Träumer
sein. Denn die letzten Nebel sind wcggescheucht. Der Sinn für klare,
scharfe Realität ist erwacht.

«Ich sag' es dir: ein Kerl, der spekuliert,
Ist wie ein Tier, auf dürrer Heide
Von einem bösen Geist im Kreis herum geführt,
ilnd rings herum liegt schöne, grüne Weide."

Man macht nun Erust damit. Nur uicht etwa Schatten statt
Wesen! Sich nur uichts vormachen lassen! Ja nicht ein Nebelbild für
etwas Wirkliches halten. Es ift schon fast zu viel, ihm Beachtung zu
schenken, mag seine Form noch so schön, mag die Stimmung, die es
über die Natur ausbreitet, uoch so wundervoll sein. Denn Realwert
hat es nicht. Bei Großen nnd Kleinen finden wir dieselbe Angst.
Man will nicht im großen Schauspiel des Lebens der geprellte dumme
Teufel seiu. Man kann diese Stimmung schon bei dcr Jugend
konstatieren. „Sie sind furchtbare Realisten, unsere Kinder," hörte ich
letzthin sagen. Ich hörte sogar mit Stolz sagen: „Unsere Jugcud
tränmt nicht mehr." Das ist oft nnr zu wahr. Ob man stolz darauf
sein darf, ist eine andere Frage.

Es fehlt natürlich nicht an Gegenströmungen Man klagt über
die Leere und Nüchternheit der Zeit. Die Föhnluft des Realismus
hat die letzten Nebel weggescheucht. Die Umrisse sind klar und scharf.
Brutal deutlich ist nun das Landschaftsbild. Aber es ist auch alles
zarte, duftige daraus verschwunden. Und die Luft ist schwer, erstickend
und trocken.

„Gewiß," hört man sagen, „der Sinn für Realität hat gewaltige
Eroberungen ermöglicht, ungeahnte Kräfte entfesselt nnd verborgene
Schätze ans Licht gebracht. Aber man wird dieser Schätze doch nicht
recht froh. Ob man nicht an diesem Reichtum geistig zugrunde geht?"
Immer stärker zweifelt man daran, daß der Realismus alles hält,
was er verspricht. Immer lauter wird die Klage, er habe die Menschen

betrogen. Er, angeblich der bahnbrechende und fördernde, mache
die Menschen klein und roh. Er sei unfähig, die großen Impulse zu
geben, ohne die das Leben unerträglich flach nnd gemein wird. So
sehnt man sich aus dem Realismus heraus. Wo aber findet man die

Erlösung?
„Mehr Jdealismns, ein neuer Idealismus," so scheint die

nächstliegende Lösung zn lauten. Wir müssen weniger auf das bedacht sein,
was unmittelbar vor uns liegt. Das scharf umrissene, aber öde Bild



— 176 —

der Moderne muß ergänzt werden. Etwas wie Stimmung, Schwung,
Poesie, Ideai muß hineinkommen, sollte es auch die Schärfe der Umrisse

beeinträchtigen. Es muß etwas hinzukommen, das nicht real ist,
und das einmal die Seele vom bleischweren Druck des Realen erlöst.

Gewiß, wir sehnen uns nach einem neuen, großen Idealismus,
wie man sich im Sommer aus der Stickluft der engen Gasse vder der
Fabrik nach der frischen Luft des Hochgebirges und der meiten Fernsicht

sehnt. Sehnen wir uns aber nicht nach etwas noch Größerem?
Wollen wir denn nur etwas, das uns auf Augenblicke vom Druck des
Realen befreit? Geht unsere tiefste Sehnsucht nicht dahin, ganz von
diesem Druck erlöst zu werden, statt ihm auf kurze Momente zu
entfliehen

Auf alle Fülle muß diesem Idealismus eine hinreißende Macht
innewohnen, wenn er uns die Befreiung bringen soll, die wir von ihm
erwarten, und die wir von ihm verlangen dürfen. Bleiben nicht die

Pläne des Ingenieurs Pläne, papierener Idealismus, beengen nicht
die Felsmasfen den Horizont, versperren sie nicht den Weg in die
neuen Gebiete, bis Dynamit die rohen Massen sprengt?

Besitzt der moderne Idealismus diese Kraft? Edel ist sein Streben,
kühn und groß sein Schwung. Seine Sehnsucht drängt ihn, das Weite
zn suchen; er möchte große, neue Gebiete erobern. Wird er wirklich
Besitz davon nehmen? Verfügt er über den Sprengstoff, der ihm den
Weg dazu frei machen wird? Man kann manchmal kaum das Gefühl
unterdrücken, daß es ihm an innerer Kraft fehlt. Dem großen Streben
mangelt es an der Kraft, die das Streben zur Wirklichkeit werden
läßt. Es ift oft mehr Traum als Macht, mehr ein schönes Bild als
kraftvolles Gestalten.

Seltsam und reich an Paradvxieen ist die hentige Lage. Im
Grund ist sie eine große Paradoxic.'. Ist sie vielleicht durch eine Paradoxic

zu lösen? Huben mir vielleicht nicht zu viel, sondern zu wenig
Realismus? Müssen wir uns vielleicht dazu entschließen, nvch kühnere
und entschlossenere Realisten zu werden, wenn wir die tote, öde Welt
der Moderne wirklich aus den Angeln heben wollen? Fehlt etwa
unserem Idealismus die Beziehung zu einer grvßen Realität?

Dies mag höchst seltsam klingen, und doch muß die Frage
aufgeworfen werden. Es wäre nicht das erstemal, daß ein grvßer Wendepunkt

in der Geschichte ein paradoxes Antlitz trüge. Zur ergreifenden
Tragik solcher Krisenzeiten gesellt sich etivas wie Jrvnie, fast etwas
wie höhere Komik. Oder ist es nicht eine unsagbar feine Ironie, daß
an solchen Wendepunkten mit dem größten Eifer, mit den heißesten
Bemühungen etwas erstrebt wird, das man auf diese Art gar uicht
erreichen kann? Alles scheint da zu seiu, Eifer. Kraft, Wille. Aber
irgendwo hapert es. Alles drängt sich zum Ausgang, will ius Freie.
Nur ist am betreffenden Ort kein Ausgang vorhanden. So ift es oft
in den entscheidenden Zeiten.



— 177 —

„Ach, unsre Taten selbst so gut als unsre Leiden,
Sie hemmen unsres Lebens Gang "

Oft hat es die Menschheit erfahren. Heute erfährt sie es wieder.
Denn in seinem Bestreben, möglichst realistisch zu sein, geht der moderne
Realismus achtlos an den größten Realitäten vorbei. Darin besteht seine
Komik. Das ist die Ironie, die in seinem Wesen liegt. Eine Ironie,
die zugleich deu Schluß nahe legt, daß der Leiter der Welt die Menschen

nicht nur auf die tiefste, sondern auch auf die feinste Art erzieht.
Es ist göttliche Pädagogik, die Menschen ihre kurzsichtigen Gedanken

zn Ende denken und ihre verkehrten Wege zu Ende gehen zu lassen.
Vor mehr als zwei Jahrtausenden verspottete ein weitsichtiger Realist

die kurzsichtigen und flachen Realisten seiner Zeit. „Ihr lebt in einer
Höhle," sagte er, „und zwar kehrt ihr dem Eingang den Rücken zu.
Fesseln hindern euch daran, euch umzukehren, das Licht zu schauen
und zu sehen, was sich am Eingang der Höhle abspielt. Ihr seht
immer nur die Schatten, die auf die Hiuterwaud geworfen werden.
Und weil ihr nichts anderes kennt als Schatten, nennt ihr die Schatten
Realität. Wenn einer vou draußen kommt und euch sagt: „Die wahre
Realität ist anders, als ihr sie ench vorstellt, ihr armen; was habt
ihr für ein dürftiges, flaches Bild davon," da könnt ihr nicht genng
Hohn und Spott über ihn ausgießen.

Ist das Bild Platos veraltet? Mich düukt, wenn irgend eins,
ist es modern. Schatten sind es oft, die ivir für das Wesen der
Dinge halten, und dabei verlieren ivir den Blick für die große Realität
vder kehren ihr den Rücken.

Wir beherrschen etwas, das uns ein gewaltiges Gebiet zu seiu
scheint. Wir wissen viel : wir erreichen viel mit unseren technischen
Methoden. Wie mit einem Netz umstricken wir mit nnsern
wissenschaftlichen und sozialen Formen ein großes Stück Wirklichkeit. Manchmal

ist es zwar nur halbe Wisseuschaft, und oft ist das Soziale etwas
ganz Offizielles nnd Oberflächliches. Und doch halten wir dieses
Gebiet für die reale Welt. Und es geht uns der Sinn dafür verloren,
daß es im Vergleich zu der ganz großen, gewaltigen Welt nur eiu
kleiner Abschnitt ist. Nicht einmal der Schatten der Wirklichkeit. Diese
kleine, erbärmlich begrenzte Welt, die mir beherrschen, und die oft so

nüchtern, philiströs und kleinlich ist, ist nur ein Ausschnitt der großeil
Realität — uud uicht der beste.

Mau hat da, wo man es ohne Gefahr tun konnte, vom frischen
Bergstrom Wasser abgeleitet. Man hat es hübsch eingedämmt. Nun
beherrscht man es und braucht mau es. Das Wasser schäumt und
sprudelt nicht mehr. Dafür fetzt es Maschinen in Beiveguug und wird
in Färbereien gebraucht. Es war gut, cs war nötig; denn Menschen
brauchen Maschinen und Färbereien. Nnr soll man das eingedämmte,
schmutzige Wasser nicht mehr Bergstrom nennen.

Und doch machen wir es so mit dem starken Strom des Lebens.
Das, was mir gerade brauchen, halten wir sür die einzige Realität.



— 178 —

Und indem wir uns an den Ausschnitt der Wirklichkeit halten, den
mir uns zurecht gelegt haben, der unsern nächsten Bedürfnissen
entspricht, und deu wir mit dem nächsten Blick zu umfassen vermögen,
werden wir selber klein, eng, borniert und innerhalb dieser Grenzen
oft roh und gemein. Das ist der tiefere Grund, warum das Leben
durch den modernen Realismus fo traurig verflacht nnd verroht.
Wir haben vergessen, daß der Arm, den wir abgelenkt haben und für
unsere nächsten Ziele verwenden, nur ein Teil des großen Stromes
ist. Ist dieser Strom darum weniger mächtig und real, iveil wir ihn
nur zum Teil für unsere nächsten Bedürfnisse verwenden können?

Den Beweis seiner Realität liefert er nns felber. Wir mögen
das Leben so abgrenzen, so eindämmen — auf einmal bricht etwas
herein, das über die Dämme steigt und sie hinwegfegt.

Es gibt im Leben Eingriffe einer höheren Realität. Sie bringen
in diese wohl geordnete, recht maschinenmäßig funktionierende Welt
ein ungebärdiges Element.

Sorgfältig hat man das Leben eingerichtet. Wie eben lind rnhig
fließt es dahin! Warum follie man gestört werden? Der ganze Lebenslauf

ist ruhige, breite Behaglichkeit. Und da bricht auf einmal etwas
ganz Neues, Großes herein. Das Absolute verlangt sein Recht. Herrisch
tritt das Gute auf. Gewifsensqualen, nagende Schmerzen, Verzweiflung
sorgen dafür, daß man dem ungebärdigen Fremdling sein Recht nicht
vorenthält. Er legitimiert es durch Krisen und Revolutionen im
Gewissen des Einzelnen, wie in der Völkerwelt. Aber er legitimiert es so

groß und stark, daß uichts anderes übrig bleibt, als sich zu fügen und
ihn als eine höhere Realität anzuerkennen.

Die ganze Tragik des Lebens bricht herein. Ohne Mitleid nnd
Schonung zerschlägt sie Pläne und Absichten nnd zerstört die ganze
Harmonie unseres Daseins. Rücksichtslos wirft sie Menschen, Familien,
Klassen, Völker aus den Bahnen, die sie für die einzig wahren hielten.
Man wähnte sich im Zentrum. Und nun wird man auf die
Peripherie geworfen, ohne zunächst zu verstehen, warum. Erst nach und
nach wird einem klar, was diese Verlegung zu bedeuten hat. Sie ist
eine Erweiterung des ganzen Lebens. Was man für das Zentrum
hielt, zeigt sich nnn als Mittelpunkt eines unsäglich kleinlichen, engen
Lebens.

'

Auf die Peripherie geworfen werden, das heißt: seinem wahren
Zentrum näher kommen; das heißt: in seinem Leben die Macht spüren,
die auf wahrhaft große Weise die Welt leitet.

So brechen in unsere Welt Kräfte einer höheren Realität ein.
Manchmal wie Sonnenstrahlen aus der Höhe in eine Nebellandschaft,
manchmal wie Untergrundwellen in die Ruhe der weiten Meeresfläche.
Aber ob Lichtstrahl, ob wilde Welle sind sie Zeugnisse einer andern
Realität als der, die unmittelbar vor unsern Augen liegt.

Was unsere Zeit neben und trotz ihrem rohen Realismus
kennzeichnet, ist das Erwachen des Sinns für diese Realität und ihre



— 179 —

Offenbarungen. Man ist des bornierten, mechanischen Realismus müde
und sehut sich nach einer weiten, großen, neuen Realität. Man ist
mißtrauisch geworden gegen einen bleichsüchtigen, kraftlosen Idealismus
und möchte das ideale Streben auf ein großes, stark pulsierendes
Leben fundieren. Man beginnt, weitere Grenzen zu ziehen. Man hört
auf, die Grenzen der Wirklichkeit dorthin zu verlegen, wo die Welt,
die wir klar und deutlich sehen, aufhört. Man wird wieder kühner.
Wir treten in das Zeitalter der Rätselfrohen. Man wagt sich weiter
hinaus; man ahnt weite, ferne Gestade und sehnt stch nach ihnen. Man
ahnt, daß sie viel mehr sind als die, welche man kannte. Man wird
das Gefühl nicht los, daß ste nicht ein bloßes Bild sind, fondern etwas
Größeres, Höheres, noch Realeres als das, was uns umgiebt.

Hierin begegnen fich die verschiedensten Strömungen, solche, die
einander zu bekämpfen scheinen. Greifen wir nur ein paar prägnante
Gestalten heraus. Was will im Grunde Nietzsche, da, wo sein Streben
rein und groß aus der heutigen Notlage herauswächst? Er will den
Sinn für eine andere Realität schärfen als die, welche wir im
gewöhnlichen Leben umfassen. Oder besser gesagt als die, zu welcher wir
das Leben reduziert haben mit unserm Streben nach Ruhe und Glück,
gleichviel, ob wir das Ziel um den Preis der Größe und Hoheit
erreichen. Daß die Welt, welche die Menschheit in ihrem kurzsichtigen
Streben nach flacher Harmonie umfaßt, nicht die ganze, nicht die
wahre Welt ist, das wollte er so laut sagen, daß man es nicht
überhören könne. Er wirkte ivie eine vulkanische Erschütterung. Aber
vielleicht war die Umgebung so tot, so fest eingeschlafen, daß nnr eine

Eruption wieder Leben schaffen konnte. Vielleicht war eine Explosion
eine höhere Notwendigkeit, damit der Sinn für den tragischen Untergrund

des Lebens nicht verloren ginge.
Wie tief die Nietzschesche Reaktion in der heutigen Zeit wurzelt,

zeigt ihre Wesensverwandtschaft mit einigen Grundgedanken der
Philosophie, die vielleicht der größte Ausdruck des Sehnens und Strebens
unserer Zeit ist.

Das Leben, das wir genauer umgrenzen, umfassen und im Alltag

beherrschen, sagt Bergson, ist ein ärmlicher Sektor einer viel
größeren, viel gewaltigeren, tragisch schöpferischen Realität. Aus dieser
Realität greifen wir heraus, was wir für den Alltag brauchen. Wir
schaffen beiseite, was nnsern unmittelbaren Bedürfnissen nicht entspricht.
So ist unsere Realität die Welt des Philisters im Gegensatz zu der
des Helden. Sie ist das kleine Stück bebauten Landes im Tal im
Gegenfatz zu den Riesen des Hochgebirges.

Es ist vielleicht das größte an der modernen Philosophie, daß
sie selber den Blick auf diese Realität hinlenkt und die Aufforderung
an uns ergehen läßt, sie bei der Bewertung des Lebens in Betracht
zu ziehen. Lange hat sie den Blick davon abgelenkt und die Weisung
gegeben, bei dem stehen zu bleiben, was sich unmittelbar als Realität
ergibt. Nun leuchtet ihr Licht weiter. Wie ein mächtiger Leuchtturm



— 180 —

zeigt sie, daß der Strand nicht die einzige Wirklichkeit ist, fondern daß
eine weit größere Realität unendlich, unbegrenzt das Land umgiebt.

Kühn und freudig wagt sich die Religion auf dies Gebiet.
Religion ist Sinn für Realität, sagt Lagarde. Sie ist Sinn dafür, daß
unser Leben nur ein kleiner Ausschnitt einer großen, weiten Wirklichkeit

ist, Sinn dafür, daß eine mächtige Realität in die enge,
langweilige, philiströse Welt, die wir so oft für die einzige Realität halten,
eingreift. Sie ift Sinn und Organ für die Art, wie sich dieses Leben
offenbart.

Sie ist Sinn dafür und ist noch mehr. Sie spürt nicht nur
diese Realität, ste hat auch den Schlüssel zu ihrem Verständnis. Sie
ist Sinn für den hohen Willen, der sich durch Sturm und Chaos in
dieser höhern Realität offenbart. Sie spürt das große, erweiternde,
belebende dieser Realität und findet anch im wildesten, seltsamsten in
ihr einen Sinn. Sie bricht mit den Schlagwörtern des gewöhnlichen
Realismus und kann darum in den Aeußerungen dieser höhern Realität

die Offenbarnng eines bewußten göttlichen Willens anerkennen.
Wie das feste Schiff wird sie auch vom Sturm getragen. Daher das
Erweiternde, Befreiende der Religion. Daher auch ihr Gegenfatz
gegen den engen, kleinlichen Realismus. Weil sie der Sinn für die
größte, mächtigste Wirklichkeit ist, weil sie von ihr Besitz nimmt, in
ihr lebt, steht sie im stärksten Gegenfatz zu jedem kurzsichtigen,
bornierten Realismus. Sie verachtet und bekämpft ihn als eine flache
Nachahmung. Gerade da, wo er sich aufbauscht und großtut, tritt
sie ihm am schärfsten entgegen und entwertet ihn völlig.

So ist die Religion die Macht, die den modernen Realismus
mit seine» Auswüchsen besiegen kann. Die rohe, kleinliche Stimmung
unserer Tage wird nur durch den Sinn für die höhere Realität
überwunden werden. Wo dieser Sinn vorhanden ist, da wird der schwere
Bann gebrochen, der auf der heutigen Welt liegt. Der Horizont wird
frei. Groß, kühn weitet sich das Leben aus und entwächst der
Kleinlichkeit und Gemeinheit. Von Stufe zu Stufe aufsteigend, erhebt es sich

zu einer Wirklichkeit, die nicht nur ein Idealbild ist, fondern immer
intensiver erlebt wird. Der Sinn für Realität hat den Realismus
zu Tode getroffen. I. Matthieu.

Me Wrcde uns idre Zukunft.
Vorbemerkung.

März dieses Jahres hatte Herr Prof. L. Ragaz die Freund-
lichkeit, mich einzuladen, meine Gedanken über obiges oder ein
ähnliches Thema in einem Aufsatz von nicht über acht Seiten für

die Neuen Wege zusammenzustellen, wozu ihm wahrscheinlich meine vor


	Sinn für Realität

