
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 4

Artikel: Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? (Schluss) : Teil
IV, V und VI

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 133 —

Pantheismus
oser glaube an Sen persönlichen Sott?

(Schluß,)

IV.

^^reilich haben wir damit unser Problem noch nicht erledigt. Wir
H müssen seinen Schwierigkeiten noch ein Stück weiter nachgehen.^ Das tun wir nun wvhl am besten so, daß wir uns zunächst der

Denkweise zuwenden, die dem Pantheismus entgegensteht, dem Glauben
an den persönlichen Gott.

Was bedeutet es, an einen persönlichen Gvtt glauben?
Was dies rein religiös betrachtet sagen will, haben wir schon bisher

ivohl genügend gezeigt. Dieser Glaube entspricht dem Grundtrieb aller
lebendigen Religion, einen Gott zu habeu, der über uns ist. Der
Ausdruck „persönlich" hat in unserer Untersuchung bisher keine wesentliche

Rolle gespielt, mit Recht, denn so konnten wir d i e S a che, um die
es sich handelt, unbefangen ins Auge fassen. Schon durch diesen Weg,
den unser Gedankengang gewählt, haben mir gezeigt, daß es uns auf
das Wort nicht ankommt. Dabei soll es bleiben. Nun aber gilt es

zu zeigen, welches Recht wir haben, uns zu dem persönlichen Gott
zu bekennen, von Gottes Persönlichkeit zu reden.

Zn diesem Zwecke müssen wir uns aber zuerst klar machen, ivas
es denn überhaupt bedeutet, an Gott glauben und Ausfageu über
Gott zu tun.

Was heißt es, an Gott glauben? Es ist schwer, eine Sache, die
so stark mit unserm Gefühlsleben verbunden, und dabei so tief und so

weit ist wie das Leben selbst, in eine dürre Formel zu fassen; es ist
aber auch schwer, dafür eine Formel zu finden, die auf allgemeine
Zustimmung rechnen dürfte. Die folgende darf dies doch wohl
beanspruchen: Im Gottesglauben drücken wir unsere Auffassung von dem

letzten Grund und Ziel der Wirklichkeit aus. Daß die Formel sehr
weit und allgemein gehalten ist, spricht nicht gegen sie, denn sie soll
eben jede Art von Gottesglauben umspannen. Es gibt ja eine Fülle
von Möglichkeiten, Grund und Ziel der Wirklichkeit zu verstehen. Diese
Fülle liegt in den verfchiedenen Religionen und Gottesvorstellungen
vor. Aber diese Fülle läßt sich bei genauerer Betrachtung auf zwei
Hauptformen, gleichsam zwei Typen, zurückführen und auf diese zwei
Typen kommen wir auch, wenn wir die sich uns darbietenden
Gedankenmöglichkeiten einer prinzipiellen Prüfung unterwerfen.
Denn es gibt gleichsam nur zwei Grundstoffe der Wirklichkeit, durch
die wir den Sinn der Dinge ausdrücken können: sie heißen Natur
und Geist. Immer wieder ist das Denken bei diesen
Grundelementen der Wirklichkeit, aus denen sich ihr ganzer Inhalt entwickelt,



— 134 —

angelangt. Diese beiden Begriffe find aber nicht in der
Verschwommenheit, die für die gewöhnlichen Zwecke hingehen mag, zu
brauchen, sondern in einer scharfen und zugleich bedeutsamen Fassung.
Unter „Natnr" versteht man ja gewöhnlich bloß die sichtbare Welt, mit
Ausnahme des Menschen und seiner Werke, unter „Geist" aber alles
seelische Leben, also auch das des Tieres inbegriffen. Wir machen den

Schnitt anders. Unter Natur verstehen wir die gesamte Wirklichkeit,
soweit sie uns bloß als Stoff oder Werkzeug gegeben ist, also auch
das sogenannte geistige d. h. seelische Leben, soweit es bloß Anlage
ist. Der Geist aber tritt da ein, wo aus diesem seelischen (psychischen)
Leben sich ein Moment freier Tätigkeit erhebt, die sich gegen
den bloßen Stoff wendet, ihn zu bearbeiten und für seine frei gewählten
Zwecke zu gestalten. Geist in diesem prägnanten Sinne ist also
sittlicher Geist. Frei tätiges, zwecksetzendes, sittliches Leben ist aber
persönliches Leben. Denn Persönlichkeit bedeutet, wenn der Begriff in
philosophischer Strenge gefaßt wird, nichts anderes als ein solches
geistiges Leben, das als eine geschlossene Einheit dem
gleichgültigen Ablauf der Dinge entgegen tritt und ihn in den Dienst seiner
Zwecke nimmt. Das tut es, weil es fich selbst als wertvoll, in
seiner höheren Entfaltung als unbedingt wertvoll empfindet.
Persönliches Leben, Persönlichkeit ist also der prägnante Ausdruck für die

Eigenart des Geistes im Gegensatz zu der bloßen Natur, auch der psychischen
Natur. Diese physisch-psychische Natur heißt ihrerseits, soweit sie der
menschlichen Persönlichkeit als Grundlage dient, Individualität.
Sie darf bekanntlich nicht mit Persönlichkeit verwechselt werden, was
gerade für unsere Untersuchung sehr wichtig ist. Die Persönlichkeit ist
also die höchste Erscheinungsform des Geistes, sie erst ist der Geist im
genauen Sinn des Wortes, nämlich der von der Natur unterschiedene
Geist.

Das also sind die beiden Grundbestimmungen, durch die wir den
Sinn der Wirklichkeit allein ausdrücken können. Und nun sagen wir:
Durch sie allein können wir auch ausdrücken, was wir von Grund und
Ziel der Wirklichkeit denken, mit andern Worten: durch sie allein
können wir unsern Gottesglauben ansdrücken. Wir
bekennen uns entweder zur Natur oder zum Geiste als letztem Grund
und Ziel der Wirklichkeit. Ein Drittes gibt es für ein entschlossenes
Denken nicht. Denn unser Denken muß mit dem Material arbeiten,
das uns gegeben ist, und wir kennen kein Element der Wirklichkeit
außer Natur und Geist. Wir müssen Gott als Natur oder als Geist
fassen. Tun wir das Letzte, so fassen wir Gott als persönlich, tun
wir das Erste, fo entscheiden wir uns für irgend eine Form des
Pantheismus. Vielleicht müssen wir uns genauer so ausdrücken: der
Pantheismus wagt diesen Schritt nicht zu tun, sondern bleibt im
Unentschiedenen stecken.

Der Glaube an den persönlichen Gott ist also einfach Glaube
an den Gott, der vollendet geistige und daher sittliche Macht ist, er ist



— 135 -
die entschlossenste, wir dürften vielleicht auch sagen: paradoxeste Form
dieses Glaubens.

Diese Erläuterung genügt wohl, um den Sinn des Theismus,
d. h. der Behauptung der Persönlichkeit Gottes, endgültig klarzustellen.
Das religiöse und philosophische Recht, das ihr zu Grunde liegt, wird
nicht leicht bestritten werden können. Aber cs mag trotzdem die
Abneigung gegen die Verwendung des Wortes und Begriffes der Persönlichkeit

zur Bezeichnung des Wesens Gottes bestehen bleiben; man
mag immer noch das Gefühl haben, Gott werde dadurch verendlicht,
vermenschlicht. Darum mögen über diesen Punkt noch einige weiteren
Ausführungen am Platze sein.

Zunächst erklären mir noch einmal, daß es uns auf das Wort
„Persönlichkeit" nicht im Geringsten ankommt. Mit Recht vermeidet
es der religiöse Sprachgebrauch. Die unmittelbare Religion redet vom
„Vater" oder vom „lebendigen Gott". Nur zum Zwecke philosophischer
Auseinandersetzung brauchen wir jenen umstrittenen Ausdruck, und
zwar gerade, weil er umstritten und weil er paradox ist. Denn gerade
dadurch bezeichnet er schars den Unterschied der zwei Denkweisen, die
in unserem Problem aufeinanderstoßen. Wenn aber jemand die
Wahrheit, auf die es uns ankommt, anders ausdrücken kann und
will, so haben wir nichts dagegen. Man hat vorgeschlagen, Gott
„überpersönlich" zu uennen, um damit auszudrücken, daß Gott einesteils

nicht als menschlicher und endlicher Geist, andernteils aber auch
nicht als „unterpersönlich", also als naturhaft, sondern als sittliche
Macht, und eben als unendlich gedacht werden solle. Aber was heißt
„überpersönlich"? Der Ausdruck erinnert stark an „übermenschlich" nnd
scheint sich dadurch zu empfehlen. Aber können wir uns dabei etwas
Bestimmtes denken? „Unpersönlich" soll cs nicht heißen, persönlich soll
Gott bleiben, aber gibt es denn in der Persönlichkeit ein „Ueber"?
Ueberpersönlich könnte nur unpersönlich sein und unpersönlich ist
ungeistig.

Um über diesen Punkt endgültig ins Klare zu kommen, ist
nötig, daß wir uns darüber verständigen, was sür einen Sinn alles
Reden über Gott hat. Es bestehen darüber große Mißverständnisse,
die unser religiöses Leben belasten.

Auf zweierlei Weise können wir von Gott reden, auf negative
und auf positive Weise, d. h. wir können aussprechen, was er nicht ist und
was er ist. Das Erste ist nicht schwer. Wir werden Gott bloß
diejenigen Eigenschaften absprechen, die den Wesen, die nicht Gott sind,
als solchen zukommen und wir wissen dann, was Gott nicht ist. Diese
negativen Aussagen fließen zusammen in dei: Begriff der Unendlichkeit
Gottes, der mit seiner Unbedingtheit zusammenfällt. Die philosophische
Schulsprache hat dafür den Ausdruck: „das Absolute". Es ist
bezeichnenderweise ein Neutrum. Diesen Weg, zn Aussagen über Gott
zu gelangen, hat man vvn alters her den Weg der Verneinung (vis.
nsAätioiiis) genannt. Aber man hat immer auch gewußt, daß er



- 136 —

nicht genüge, daß wir vielmehr, um wertvollere Aussagen über Gott
zu erlangen, auch den Weg der Bejahung oder Erhebung (via «m-
mmsrUius genannt) gehen müßten. Die Eigenschaften der endlichen
Dinge, insbesondere des Menschen, seien auch von Gott auszusagen,
nur so, daß davon alles Unvollkommene abgezogen und das Ucbrige
ins Unendliche gesteigert werden müsse. Dabei drängt sich schon mehr
oder weniger deutlich die Einsicht auf, daß die Aussagen der zweiten
Art mehr oder weniger uneigcntlich genommen werden müßten. Aehnlich
werden auch wir Verfahren müffen. Auf negativem Wege gelangen
auch wir dazn, Gott als das Unendliche und Unbedingte (Absolute) zu
bezeichnen, als das Wesen, das alles bedingt, aber selbst durch nichts
bedingt wird, das durch keine Schranken begrenzt ist, sondern aus sich

selbst alle Beschränkung setzt. Aber es ist klar, daß damit sehr wenig gesagt
ist. ^ Dieser „Gott" könnte allfällig auch materialistisch gedacht werden,
d. h. als die unendliche Materie. Wenn wir aber dazu fortschreiten,
bestimmte Aussagen über das Wesen Gottes zu tun, dann beginnt
eine große Schwierigkeit. Wir können uns für diese Aussagen nur
des Vorstellungs- und Begriffsmaterials bedienen, das uns die end-
licheit Dinge liefern, wir können davon nur iu menschlicher Sprache
reden. Dann aber müssen die auf diesem Wege für die Bezeichnung
des Wesens Gottes geschaffenen Ausdrücke einen uneigentlichen Sinn
bekommen. Sie wollen etwas anderes sage», als sie direkt ausdrücken
können. Sie können die Sache, die sie ausdrücken wollen, mehr
repräsentieren, als ausdrücken; sie werden m. E. W. symbolisch, denn
das ist das Wesen des Symbols, daß es eine indirekte Bezeichuung
einer Sache sein will, eine bildliche Darstellung derselben. Diesen
Sachverhalt drückt das deutsche Wort „Sinnbild" trefflich aus. Das
Symbol ist ein „Bild", das aber einen andern „Sinn" hat, als man
annehmen müßte, wenn man das Bild allein nähme. So ist eine

gemalte oder plastisch dargestellte Taube an sich ein Vogel aus dem
Hühnergeschlecht, als Sinnbild aber die Darstellung des heiligen Geistes,
oder, auf dem weltlichen Gebiet, eine Fahne eigentlich ein Stück
seidenes Tuch, als Sinnbild aber die Repräsentation des Vaterlandes.
So find die positiven Aussagen über Gottes Wesen zn verstehen,
sobald ste einen konkreteren Sinn haben. Sie stnd dem Endlichen
entnommene Symbole des Unendlichen. Wir nennen Gott ein Feuer,
ein' Meer, einen Sturm, einen Felsen, eine Burg, eilte Sonne, also
mit naturhaften Bildern, wir nennen ihn auch König, Herr, Schöpfer,
Vater, also mit menschlichen Bildern. Das Christentum faßt bekanntlich

das Tiefste, was es von Gott sagen kann, in das Wort vom
Vater zusammen. Der Vater wird sein zentrales Symbol.

Die Religion muß also in letzter Instanz symbolisch von Gott reden.
Freilich kann die Religionsphilosophie an Stelle der konkreten
Vorstellungen abstrakte Begriffe setzen, sie kann z. B. statt „himmlischer Vater"
„absoluter Geist" sagen, aber diese zweite Bezeichnung, die für
philosophische Zwecke nützlich sein kann, darf nicht im geringsten beanspruchen,



— 137 —

das Wesen Gottes richtiger auszusprechen, als die andere : im Gegenteil:

ihre Abstraktheit ist auch ihr Nachteil. Also gerade menu wir
intensiv religiös reden, so reden wir symbolisch. Darum find alle
großen religiösen Geister auch Künstler, zumeist Dichter gewesen.
Denn das Symbol ist ein Gebilde der Phantasie. Darum wird es
dabei bleiben, daß die Kunst die königliche Sprache der Religion ist,
es fei denn, daß wir die Darstellung der religiösen Wahrheit in dcr
religiösen Tat, also ihre Uebersetzung in die Sichtbarkeit, die „Menschwerdung

Gottes", ihre „Sprache" nennen wollten.
Etwas von diesem symbolischen Charakter besitzt nun auch der

Ausdruck „Persönlichkeit", auf Gott angewendet. Freilich kommt darin
das Symbolische nicht rein zum Vorschein; es ist ja eiu philosophischer
Begriff. Aber es schimmert gleichsam durch das Symbol des Menschen.
Denn Persönlichkeit kennen wir nur am Menschen. Der Mensch wird
dadurch zum obersten Symbol Gottes gemacht nnd zwar der Mensch
in der höchsten Erscheinung, die wir kennen: als sittlicher Mensch.
Haben wir dazu nicht eiu gutes Recht? Nach welcher Regel soll sich

denn die Auswahl der Symbole für Gottes Wesen vollziehen? Offenbar

gibt es dafür nur eine Möglichkeit: Wir müssen das Höchste, was
wir kennen, als Mittel benützen, um Gottes innerstes Wesen zu
bezeichnen. Dieses Höchste ist der Mensch. Es bedeutet darum überall
einen entscheidenden Fortschritt in der Geschichte der Religion, wenn
man dazu gelangt, an Stelle der tierischen Symbole für Gott den
Menschen zu setzen, und zwar uicht einen einzelnen Menschen, sondern
den Menschen als solchen in seiner idealsten Erscheinung. Es ist der
tiefste Gedanke des Christentums (wie auch schon der Religion Israels,
auf ihren Höhepunkten), daß Gott dem Menschen im Menschen
entgegentrete und daß sein Wesen in einer vollkommenen Menscheuwelt
sich völlig ausdrücken werde, Im Menschen wird Gott offenbar, Gott
ist also menschlich zu denken. Der Mensch Jesus ist darum sür die

Christenheit die Erscheinung der Wahrheit Gottes.
Ich sinde also das Bestreben, Gott möglichst hoch über das

Menschliche hinauszuheben, ihn vom Menschen durch eine unüberbrückbare
Kluft zu trennen, weder religiös noch philosophisch berechtigt. Es ist
das vielmehr die Art jener flachen Denkweise, die man Deismus
zu nennen pflegt und für die Gott zuletzt zu einem bloßen «tr-s

suprerns, einem höchsten X wird. Christlich ist jedenfalls die
Betonung der Gottverwandschaft des Menschen. Ich wundere mich, wenn
gerade Pantheisten so sehr Gewicht darauf legen, Gott und Mensch
absolnt zu trennen, da dvch das religiöse Recht des Pantheismus
gerade darin besteht, Gvtt im Menschen zn finden. So hat der
bekannte Pfarrer Jatho, der dem Pantheismus doch jedenfalls nahe
steht, gegen Harnack die Auffassung, die in Jesus Gottes Hervortreten

sieht, schroff abgelehnt. Damit hat er (theoretisch gesprochen)
sein Bestes verleugnet und ist der flachsten Aufklärerei verfallen. Auf
der andern Seite verwechselt aber der Pantheismus wieder Gott und



— 138 —

das Ich. In diesem Schwanken verrät sich wieder seine Schwäche.
Er verbindet falsch und mnß darum falsch trennen.

Wir dürfen aber soweit gehen, zu behaupten, daß gerade dnrch
die Behauptung der Persönlichkeit die Unendlichkeit und Geistigkeit
Gottes erst recht gewahrt wird, viel besser, als durch naturhafte
Bezeichnungen. Das Naturhafte kann wohl dem Geistigen in der
Bezeichnung des Unendlichen zu Hilfe kommen (wie wir sofort zeigen
werden), aber in letzter Instanz ist es doch der Geist, in dem
das wahrhaft Unendliche. Absolute erscheint. Es ist darnm falsch,
wenn man behauptet, daß durch die Anwendung des Begriffs der
Persönlichkeit auf Gott dieser vereudlicht werde. Gerade das Naturhafte

ist das Endliche. Es kann auch als Symbol des Unendlichen
gebraucht werden, sobald dieses als ein Geistiges sicher steht, aber
es ist ganz und gar unfähig, das Unendliche sicherzustellen. Die
Natur ist das Endliche, Bedingte, auch das Zerfließe,we, Chaotische,
trotz ihrer formalen Ordnung. Erst im sittlichen Geist taucht das
wahrhaft Absolute auf. Die Persönlichkeit in ihrer inneren
Geschlossenheit ist darnm weitaus besser zum Symbol der Absolutheit
Gvttes geeignet, als das Naturlcben. Oder sollte das zerfließende
Allgemeine wertvoller sein als das in sich Geschlossene, das Unbestimmte
höher als das scharf Umrissene? Man frage doch einmal die Kunst.
Wenn sie das Unendliche darstellen will, braucht sie dann etwa einen
riesengroßen Raum oder erreicht sie ihren Zweck dadurch, daß sie die

scharfen Liuien verschwimmen läßt? Im Gegenteil; gerade durch klare
und intensive Gestaltung, also dnrch Begrenzung, erreicht sie den
Eindruck des Unendlichen. Dieses ist ein Innerliches, Geistiges. Der
Geist tut es kund, nicht die Masse. Es ist auch durchaus nicht richtig,
daß Persönlichkeit immer andere Persönlichkeiten voraussetze. Das tut
die Individualität, die aber nicht mit Persönlichkeit zu verwechseln ist.
Das Persönliche bedeutet, richtig gefaßt, das Mvment des Allgemeinen,
den Sieg des Geistes über das bloß Naturhafte. Es geht im Menschen
freilich mit der Individualität die engste Verbindung ein, aber auch
schon im menschlichen Bereiche gilt, daß, je mehr ein Mensch stch

persönlich entwickelt, er desto mehr in sich selber ruht, selbstgenugsam
wird. Darum eignet sich gerade die Persönlichkeit am besten dazn,
Gottes Allgenugsamkeit nnd reine Geistigkeit auszudrücken.*)

Es sei in Bezug, auf diesen Punkt, der hier nicht weiter erörtert werden
kann, auf die trefflichen Ausführungen verwiesen, die Lötze in seinem
Mikrokosmus, III, B., S, S63 ff, gibt. Ich zitiere deren Zusammenfassung:

1. Selbstheit, das Wesen aller Persönlichkeit, beruht nicht auf einer
geschehenen oder geschehenden Entgegensetzung des Ich gegen ein Nicht-Ich, sondern
bestellt in einem unmittelbaren Fürsichsein, welches umgekehrt den Grund der Möglichkeit

jenes Gegensatzes, da, wo er auftritt, bildet. Selbstbewußtsein ist die durch
die Mittel der Erkenntnis zu Stande kommende Deutung dieses Fürsichseins, und
auch diese ift keineswegs notwendig an die Unterscheidung des Ich von einem
substantiell ihm entgegenstehenden Nicht-Ich gebunden.

2. In der Natur des endlichen Geistes als solchen liegt der Grund, daß



— 139 —

So bleibt der persönliche Mensch das beste Symbol Gottes.
Der „Anthropvmorphismus" der religiösen Sprache hat Recht und hat
sehr tiefen Sinn.

Natürlich ist damit nicht ausgeschlossen, daß auch naturhafte
Symbole für Gottes Wesen gebraucht werden dürsen. Diese mögen
sogar besser geeignet sein, geiviffe Seiten des göttlichen Wesens und
Waltens auszudrücken, als die menschlichen Symbole. Das Naturhafte
mag namentlich das Geheimnisvolle, Uebergewultige, Unendliche an
Gottes Tun und Sein trefflich charakterisieren. Die Natnr ist ja
überhaupt das Symbol des Geistes, auch des Menschengeistes. Aber
diese naturhaften Symbole müssen dem Sittlichen prinzipiell
untergeordnet sein. Das Symbol Gottes bleibt der Mensch, der
persönliche Mensch.

Vielleicht wird aber unsere Behauptung, daß wir von Gottes
Wesen nur im Sinnbild reden können, Anlaß zu einem Einwand.
Es scheint, als ob wir damit darauf verzichteten, Gott wirklich zu
erkennen, sein Wesen zu erfassen, als ob wir also bloß im Menschlichen
stecken blieben. Das ist aber ein bloßes Mißverständnis, aus dem
alten Irrtum stammend, daß nur die logische Formel die Wahrheit
richtig zu fassen imstande sei und alle anderen Formen nicht an ste

herankämen. Das Gegenteil dürfte auch hier das Richtige sein: Die
logische Formel kommt am wenigsten an das Wesen dcr Dinge heran,
jedenfalls viel iveniger als das Sinnbild. Was wir dnrch das Sinnbild

bezeichnen, ist für uns durchaus Realität. Der persönliche
Gott ist uns Wirklichkeit. Wir erleben ihn als das Du, das unserem
Ich antwortet, als die Hand, die uns führt, das Herz, das für uns
schlägt. Dieses Erleben können wir freilich niemanden als Wahrheit
beweisen, aber uns ist es Wahrheit. Was wir im Bildnis und
Gleichnis stammeln und vollends die philosophischen Formeln, die

ivir dafür bilden, ist ja nnr ein, im zweiten Fall sehr matter, Abglanz
dieses Erlebens. Wenn wir die Realität dieses Erlebens nicht
wissenschaftlich beweisen können, so ist auch keine Wissenschaft im Stande,
ihre Irrealität zn beweisen oder wahrscheinlich zu machen. Wir
stehen an diesem Punkte über der Wissenschaft.

die Entwicklung seines persönlichen Bewußtseins nur durch Einwirkungen des
Weltganzen, welches er nicht ist, also durch Anregung des Nicht-Ich geschehen kann,
nicht deshalb, weil er des Gegensatzes zu einem Fremden bedürfte, um für sich

zu sein, sondern weil er auch in diefer Rücksicht, wie in jeder andern, die
Bedingungen seiner Existenz nicht in sich sellisi hat. Diese Beschrankung begegnet uns
nicht in dem Wesen des Unendlichen; ihm allein ist deshalb ein Fürsichsein möglich,
welches weder der Einleitung noch fortdauernder Entwicklung durch etwas bedarf,
was nicht Es selbst ist, sondern in ewiger, anfangsloser und innerer Bewegung sich

in sich sebst erhält,
3. Vollkommene Persönlichkeit ist nur Gott, allen endlichen Wesen nur eine

schwache Nachahmung derselben beschicken; die Endlichkeit des Endlichen ist nicht
eine erzeugende Bedingung für sie, sondern eine hindernde Schranke ihrer
Ausbildung. So bleibt der persönliche Mensch das beste Symbol Gotles,



140 —

V.
Damit meinen wir nun nicht, alle in diesem Zusammenhang in

Betracht kommenden Schwierigkeiten des Denkens über Gvtt beseitigt
zu haben.*) Die wichtigste dieser Schmierigkeiten ist der D n ali s m us.
Wir behaupten dem Pantheismus gegenüber einen Gegensatz von Gott
und Welt. Aber wie — wollen wir sie völlig von einander trennen?
Dann ginge ja 0er Monotheismus verloren. Dieser behauptet dvch die
Abhängigkeit der Welt von Gott, ihr Geschaffensein durch Gott. Aber
wenn Gott die Welt geschaffen hat, wie kommt denn das Böse hinein;
wie überhaupt das Nebel? Und wie soll denn das Verhältnis von
Gott und Natur gedacht werden?

Darauf ist folgendes zu antworten: Es ist nicht unsere Aufgabe,
nun noch das Problem des Bösen und alle andern schwersten Probleme
des Gottesglaubens zu lösen. Nur angedeutet soll werden, daß, wenn
es für sie eine Lösung gibt, eine solche viel eher auf unserm Boden
möglich ift, uämlich daun, wenn wir einen Gegensatz von Natur und
Geist, einen Dualismus annehmen. Dann ist für die Freiheit Raum
geschafft und aus ihr ist bis zu einem gewissen Grade der Weltprozeß
auch mit all seinen Finsternissen begreiflich. Aber wir dürfen uns hier
darauf nicht weiter einlassen, sondern müssen nns auf die Feststellung
beschränken, daß es dem Pantheismus selbst nicht vvn ferne gelingt, diese

Probleme zu lösen. Er versucht sie bloß zu beseitigen, indem er
davor die Augen schließt. Er hebt den Unterschied von Natur und
Geist, Gut und Böse, Glück und Uebel auf oder mildert ihn nach
Möglichkeit. Er bedeckt alle Unterschiede, alle Disharmonie der
Wirklichkeit mit dem weiten Mantel seiner Alleinheit. Aber deswegen sind
sie doch da. Man mag die Begriffe verschieben, die Wirklichkeiten

bleiben fest. Man mag lange das Böse gut und das Dunkel
Licht neunen, das Böse bleibt doch böse und das Dunkel dunkel. Der
Monismus macht eine große Trübung und erklärt dann die Probleme
für gelöst. Aber alle echte Denkarbeit beginnt mit Scheidung, Kritik
(es ist das gleiche Wort) und schreitet dann erst zur Verbindung
fort. Der Dualismus hat vor dem Monismus den Vorzug, daß er
die Wirklichkeit zunächst nimmt, wie sie ist, als eine vom Kampf
streitender Mächte zerrissene, und von da aus dann zu einer Einheit
vorzudringen versucht, jedoch lieber auf die Einheit verzichtend, als auf
die Wahrheit. Er ist die höhere Denkform. Es ist besonders die

ganze sittliche Welt, das Reich des Geistes, das für ihn Zeugnis
ablegt. Die geistig-sittliche Welt ruht auf dem Dualismus.

Wir sind freilich wenig geneigt, eine dualistische Denkweife als
die höhere anzuerkennen. Denn wie wir früher ausgeführt haben,
wohnt dem Denken eine monistische Tendenz inne. Es hat eine Leidenschaft

für die Einheit. Es kommt auf seinem Wege leicht dazu, die

*) Wir gedenken uns mit den in Betracht kommenden Problemen in den
Neuen Wegen noch weiter zu beschäftigen.



— 141 —

qualitativen Unterschiede der Dinge zu verwischen, indem es diese iu
einer mechanistischen Formel zusammenfaßt. Das ist, was Bergson das
geometrische Element in allem Denken nennt. Es wird seinen guten
Sinn haben, daß die Wissenschaft, besonders die Naturwissenschaft, mit
Vorliebe diese Art des Denkens pflegt. Auf falsche Wege gerät dieses
erst, wenn es Weltanschauung wird, wenn es dazn fortschreitet,
durch Weglassung oder Vernachlässigung der qualitativen Unterschiede
eine All-Einheit herzustellen, die doch nnr ein künstliches Gebilde ist.
Denn die Wirklichkeit ist nuu einmal individuell gestaltet, keine

Erscheinung der andern gleich. Es ist eine Verwechslung von Denken
und Sein, wenn jene Einheit, die die Wissenschaft als Schema für
ihre Zwecke braucht, ohne weiteres mit dem wirklichen Sein der Dinge
verwechselt wird. Aber diese Verwechslung von Denken und Sein ist
freilich alt und in unfern geistigen Gewohnheiten tief gewurzelt.
Sie gehört zu jenem Intellektualismus, der unser geistiges Leben
bis auf diesen Tag dominiert. Dieser beruht seinerseits ans der
Gewohnheit, der Welt des objektiven Seins, die wir durch die Logik
erfassen, können, den unbedingten Vorrang vor der Welt der Werte,
die wir durch Gefühle uud Willen erfassen, zu gewähren, d. h. diese

für unsicher, weniger wahr zn halten. Das Geistesleben des Menschen
hat sich naturgemäß zuerst nach außen gewendet, langsam nur hat sich

der Blick nach innen gekehrt, hat der Mensch gelernt, dieser Welt der
subjektiven, persönlichen Werte ihr Recht zn geben. Sobald er das
tut, ist der Bann jenes Monismus zerbrochen. Das Denken bekommt

Mut, den Gegensatz zwischen einer Welt des Seins nnd einer Welt
des Sollens, einer Welt der Tatsachen und einer Welt der Werte
anzuerkennen, ihnen als gegeben hinzunehmen und ihn nicht durch eine
theoretische Konstruktion zuzudecken. Ein Streben nach einer letzten
Einheit der Welt im Denken wie in der Praxis wohnt ja freilich dem
Menschengeist inne, aber es ist ein großer Unterschied zivischen diesem
echten Monismus und dem, was sich heute oft fo nenut. Jener geht
in der sittlichen Welt von dem Gegensatz zwischen Sollen und Sein
aus und zielt auf einen Monismus ab, ivo beide dadurch Eins
geworden sind, daß das Gute völlig Sieger geworden ist. Er setzt an
das Ende, was der gewöhnliche Monismus an den Anfang setzt. Er
versucht unter Anerkennung des vorhandenen Dualismus der Wirklichkeit

eine einheitliche Weltanschauung zu schaffen, meint aber uicht, daß
die logische Einheit zugleich eine Einheit oder vielmehr Einerleiheit der
Wirklichkeit bedeute — was eben die Verwechslung des gewöhnlichen
Monismus wie des Pantheismus ist. Wie jenes geschehen möchte, kann
hier natürlich nicht ausgeführt werden. Es ist tatsächlich von deu

größten Denkern aller Zeiten getan worden: von Plato, Augustinus,
Kant.

Ich habe schon einmal den Namen Kants genannt. Er ist's,
der den Bann des falschen Monismus zerbrochen hat. Er hat dies

getan durch Kritik der menschlichen Erkenntnis. Diese zeigt, daß die



— 142 —

Notwendigkeit, eine Welt der Werte anzuerkennen, sich dem Geiste
ebenso stark, ja stärker aufdrängt, als die, eine Welt des Seins gelten
zu lassen. Damit ist das Recht des Dualismus gesetzt. Die monistische
Tendenz des Denkens ist auf ihr bestimmtes Gebiet eingeschränkt. Sie
hat nicht das letzte Wort zn sprechen, wo es den Sinn des
Weltprozesses zu deuten gilt. Derjenige Monismus, der notwendigerweise
den Pantheismus erzeugt, ist also eine rückständige Denkweise. Er lebt
von alten und veralteten, allerdings sehr zähen Vorurteilen des Denkens.

VI.
Fassen wir zunächst das Gesagte zusammen, tun sodann den

Abschluß unserer Erörterung zu gewinnen.
Die Auseinandersetzung zwischen Pantheismns und Glauben an

den persönlichen Gott ist eine Form jenes Gegensatzes, der vielleicht
der größte von allen ist, die im Kampfe des Geistes um feinen Sinn
und sein Recht auftauchen. Der Pantheismus gehört seinem Wesen
nach zu eiuer Weltanschauung, deren letztes Wort die Natur ist.
Dafür ist — ich wiederhole es — so bezeichnend seine Neignng, das
Wort „Gott" durch „Natur" zu ersetzen: vsu.« sivs natui'u.. Die
Welt des ruhenden Seins ist ihm die wahre Welt, alles andere mehr
oder weniger bloß Schein. Schwer stndet er Raum für den selbständigen
Geist, für die Freiheit. Eine schöpferische Tat, worin doch allein
die Selbständigkeit des Geistes zum Ausdruck kommt, gibt es auf
seinem Boden nicht, wie er ja auch keine wirkliche Schöpfung der
Welt kennt. Jene geschlossene Lebenseinheit, die in der sittlichen
Persönlichkeit gleichsam als eiu Wunder inmitten der Welt des fließenden
Seins erscheint, ist ihm ein Rätsel, eine Unmöglichkeit, er muß sie ins
Allgemeine auflösen, muß die Nichtigkeit des individuellen Lebens
behaupten. Er nimmt alles schöpferische Vorwärtsdrängen und Vorwärtskämpfen

des Lebens znrück in die Rnhe des All-Emen, das ewig sich

in sich selbst beschant. Er ist quietistisch, deterministisch, kontemplativ,
und gelangt darum in einer Weltreligion, dem Buddhismus,
folgerichtig dazu, das Nichts als Erlösung und Seligkeit zu preisen und den,
freilich mit allen Farben des Lebens bekleideten, Tod als das wahre
Leben zu erklären. Für eine folche Denkweise verliert die sittliche
Welt Recht und Sinn, mag man sie auch stehen lassen, weil man
muß. Sie hat keine Fundamente; die Wellen des sittlich indifferenten
Alleinen verschlingen sie.

Dieser Art tritt im Glauben an den persönlichen Gott der
Energismus entgegen. Er empfindet eine schöpferische Macht
als die treibende Kraft des Weltprvzesses. Wie er an eine Schöpfung
der Welt durch Gott glaubt — wir sagen gern: eine fortlaufende
Schöpfung, — so hat er auch Raum für die schöpferische Kraft des

Willens, und damit sür eine Selbständigkeit des Geistes. Für
ihn gibt es eine Freiheit des Tuns und damit einen ernsten und
wahrhaften Sinn des Sittlichen. Er liefert dieses nicht der Natur



— 143 —

aus. Das Sittliche kommt in der Persönlichkeit zum Ausdruck und
diese ist das Wertvollste, mas es gibt im Himmel und auf Erden.
Es ist Sinn und Ziel des Weltprozesses. Der Glaube an den
persönlichen Gott ist der höchste und paradoxeste Ausdruck des Glaubens
an die Welt der sittlichen Werte, an einen sittlichen Sinn des

Weltprozesses, an ein Reich des persönlichen Geistes, dem das letzte Wort
gehören wird.

Daraus erhellt uns endgültig der gewaltige Ernst dieses Kampfes.
Es gilt nicht mehr und nicht weniger als das Recht Z des.-sittlichen
Geistes und seiner Welt, es gilt die Fundamente unseres geistigen
Lebens. Dieser Gegensatz nun hat auch eine geschichtliche
Ausprägung im großen Stile gefunden. Die Religivnsform, die wir mit
einem Sammelnamen Heidentum nennen, ist gerade in ihren höchsten

Formen, der indischen und griechischen Religiousphilosvphie, pantheistisch
gestimmt. Sie erhebt sich nirgends auf die Dauer zu einer
entschlossenen Bejahung der weltüberlegenen Art Gottes, zum Glauben
an einen heiligen und lebendigen Gott. Ihr Gottesbegriff bleibt
uaturbefangen. Darum hat sie die Welt nicht erlösen können, hat sie

nicht aus der sinnlichen Versunkenhcit auf der einen und dem
Pessimismus auf der andern Seite herausgerissen. Da ist von Israel her
der Lebensstrom des Energismus gekommen. Der Gott der Bibel
ist ein heiliger und lebendiger Gott. Er ist darum auch der,Schöpfergott.

In fortlaufenden Taten tritt er dem Menschen entgegen, kann
diesem darum aber nur dann verständlich werden, wenn er mit ihm
Taten tnn will. Nicht im Naturleben enthüllt er sein Wesen, sondern
vor allem in der Menschenwelt, dem Reich des persönlichen Geistes.

In einer göttlichen Menschenwelt will er selbst Mensch werden. Das
ist, wie wir schon oben angedeutet, auch der Glaube des Christentums.
Der Vater des Evangeliilms ist ein lebendiger, heiliger Gott. Er ist
nicht eine Verklärung der vorhandenen Dinge, sondern seinMille geht
auf eine neue Welt. In der Gestalt Jesu hat das Christentum dieses

Wesen Gottes angeschaut. So hat es der alten Welt nene Jugend
gegeben, so bleibt es die ewige Jugendkraft der Welt. Der^Kampf
zwischen dem Pantheismus und dem Glauben an den
persönlichen Gott erscheint unter diesem Gesichtspunkt
als Kampf zwischen Heidentum uud Christentum.

Und doch ist damit das Verhältnis vvn Christentum und
Pantheismus nicht genügend bezeichnet. Es hat noch eine andere Seite,
auf die wir nun in aller Kürze eingehen müssen. Wir stoßen dabei
auf eine Ucberraschung. Es zeigt sich, daß zwischen Christentum und
Pantheismus doch nicht ein so ausschließlicher Gegensatz besteht, wie ivir
nach den bisherigen Ausführungen annehmen mußten. Nachdem wir
den Pantheismus, der den Glauben an den persönlichen Gott
ausschließt, abgelehnt haben, soll uns nochmals das nunmehr vom Irrtum
gereinigte Recht klar werden, das in der pantheistischen Denkweise liegt.

Das religiöse Grundmotiv des Pantheismus, sagten wir, sei das



— 144 —

Verlangen nach dem nahen Gott, dem Gott in uns und um uns,
die Sehnsucht, Gott in der Welt zu sehen. Zum mindesten ist das
das Motiv seiner religiös bedeutsamsten Vertreter. Davon aber ist

zu sagen, daß dies auch der tiefste Sinn des Christentums
ist. Denn was ist anders sein Wille und seine Hoffnung, als daß
Gott in die Welt komme, sie erfülle, sie verwandle in sein Reich und
seine Herrlichkeit? Das ist das ^l und ^ zum mindesten des ueu-
testamentlichen Evangeliums, aber im Grunde des ganzen Christentums.
Sein höchstes Wort ist das Gottesreich oder die Menschwerdung
Gottes. Gott will zu den Menschen kommen, will nnter den Menschen
wohnen in einem Reiche des vollkommen verwirklichten Gotteswillens,
das infolge davon ein Reich wahrer Menschlichkeit ist. Das ist das
letzte und höchste Wort schon des alten Bundes, Im neuen Bunde
aber heißt es: Gott ist zu den Menschen gekommen. Das Wort
ward Fleisch und wohnete unter nns. Im Menschen Jesus ist Gott
Mensch geworden. Aus ihm strahlt uns sein Licht an, in ihm
berührt uns seine heilige Güte. Er ist nicht mehr fern, er ist nahe.
Von ihm breitet sich göttliches Wesen über alles Menschentum aus.
In Jesus, dem Christus, wird die göttliche Art und Herrlichkeit des

Menschen offenbar. Er ist der Erstgeborene unter vielen Brüdern,
der Anfänger einer neuen, göttlichen Menschheit. Im Christus will
Gvtt „eine Hütte machen" unter den Menschen. Hier werden Gott
nnd Mensch eins. Von da aus wird göttliches Wesen die ungöttliche
Welt erfassen, sie überwältigen in gewaltigem Streit, auf daß zuletzt
Gvtt allein König sei und der Mensch mit ihm. — Das ist ganz
unbestreitbar die Botschaft des neuen Testamentes, das der Freudeitglanz,

der es durchstrahlt. Es ist der Sinn des Weihnachtsfestes,
und ist trotz allem der Sinn des Christentums. Diefes ist allerdings
vvn dieser Wahrheit vielfach abgekommen. Es hat Gott wieder in
Himmelsfcrnen entrückt, hat das Gvttesreich einseitig jenseits des

Grabes verlegt, und die Welt dem Fluch der Erbsünde überlassen,
zufrieden, die M euschen aus dieser verlorenen Welt zu retten. Dadurch
ist der Irrtum zustande gekommen, daß der Gegensatz von Gott und
Welt, die Ueberweltlichkeit Gottes, der Dualismus das Wesentliche
am Christentum sei, als ob dieses um so christlicher wäre, je weiter
cs Gott der Welt entrückte und je breiter es die Kluft zwischen Gott
und dem Menschen machte. Die Modernen tun, als ob diese
-Auffassung selbstverständlich die richtige sei. Aber sie beweisen damit eine

starke Unwissenheit oder religiöse Kurzstchtigkeit. Denn in der Gestalt
Christi, im Christusglauben, in der Lehre von der Menschwerdung
Gottes und der Gotteskindschaft des Menschen und fast allen andern
wesentlichen und entscheidenden Gedanken und Losungen des Christentums

trat sein Grundstnn immer noch deutlich genug hervor. Nicht
auf die Transzendenz Gottes kommt es dem Christentum

an, sondern auf seine Immanenz, nicht auf seine
Ferne, sondern auf seiue Nähe. Es ist die höchste Steigerung



— 145 —

des Gotteshungers und zugleich seine Stillung. Die Ueberweltlichkeit
Gottes behauptet es freilich stark, aber sie ist nur die Voraussetzung

seines Hoffens uud Glaubens: deuu nur der Gott,
der mehr ist als die Welt, kann die Welt erlösen, kann sie

verwandeln, aber daß er sie erlöse, verwandle, daß er ste erfülle,
darauf kommt es den Christen an. — Damit hängt noch ein
anderer Unterschied zusammen. Die Göttlichkeit des Menschen und
der Welt will der Pantheismus auf uaturhafte Weife herstellen,
d. h. so, daß die Welt einfach so wie sie ist, vergottet wird. Das ist
der furchtbare Irrtum in seiner Wahrheit, dcr diese freilich zu einem
dämonischen Betrug machen kann. Für das Christentum ist der Weg
zu göttlichem Wesen sittlicher Art: Vertrauen, Reinheit, Liebe. Er
setzt darum Selbstüberwindung voraus, führt durch die „enge Pforte",
ivird nm so nüchterner und steiniger, je mehr er zur Höhe führt. Da
ist aller dämonische Trug ausgeschlossen, da wandelt man in einem
klaren Lichte. Aber trotzdem, ja gerade deswegen ist hier Ruhe zu
finden, Ruhe im göttlich Guten. Die Müdigkeit, die der sittliche Kampf
erzeugt, findet hier Ausspannung in dem Bewußtsein des Getragenseins

von der Liebe Gvttes; aber diefe Ausspannung führt nicht zur
Schlaffheit, sondern zu neuer, freudiger Kraft; die Vereinigung mit
Gott wirkt nicht lähmend, sondern stählend, ihr Ziel ist nicht bloß
Ruhe, fondern in letzter Instanz Leben, ewiges Leben. Hier gilt
der Dualismus von Gut uud Böse in aller Schärfe als Bestand der

gegenwärtigen Weltzeit, er lvird so schroff betont wie nirgend sonst,
der Gericht s gedcmke hält die Seele wach und nüchtern. Aber dabei
beruhigt sich auch das Christentum nicht; sein Ziel ift auch ein
Monismus, nämlich der Monismus des Guten, der Sieg des Gvttes-
reiches, der vor ihm steht als Hoffnung und der nur erreicht werden kann
durch Kampf. Der Pantheismns geht von der Einheit aus und täuscht
sich dabei selbst, das Christentum strebt ihr zu. Diesen Monismus
des Christentums drückt das Wort des Paulus aus, daß der Kampf
des Gottesreiches einer Ordnung der Dinge zustrebe, da Gott alles
fein werde und in allen.

Das rechtverstandencChristcntum schließt dieWahrheit
in sich, die der Pantheismus meint, aber falsch
ausdrückt. Wir gelangen sogar zu der Paradoxic, daß uur dcr Glaube
an den persönlichen Gott die Wahrheit, die im Pantheismus liegt,
sicher stellt. Denn wir haben gezeigt, daß Gott nur dann die Welt
erfüllen kann, wenn er auch von ihr g e s ch i e d en ist; feine Jnnerwelt-
lichkeit hängt von seiner Ueberweltlichkeit ab. Auch an diesem Punkte
zeigt sich wieder, wie an allen andern, daß die Selbsttäuschung des

Pantheismus sich auflösen muß und er mit innerer Notwendigkeit
weiter getrieben wird.

Aber warum denn hat der Pantheismus eine solche Gewalt auch
über tiefere Gemüter bekommen können? Offenbar, unter anderem
auch darum, weil das Christentum die Wahrheit, die er meint, halb



— 146 —

vergessen hatte, weil sie in seinen Händen fast erstorben war. Denn
so ist es immer: wenn die Wahrheit in ihrer echten Gestalt verborgen
ist, gehen trügerische Abbilder von ihr um und gewinnen die Geister.
Der Pantheismus ist also wirklich eine frische Welle religiösen Lebens,
die über die lange dürr und öde gelegenen Felder des Christentums
geht. So darf er wenigstens in seinen edleren Formen verstanden
werden. Zum mindesten ist er ein Symptom des neuen religiösen
Verlangens. Er ist auch eine Gefahr, sicherlich; er kann als religiöser
Naturalismus znm Sumpfe werden; aber er ist auch Verheißung.
Auf uns kommt es an, welche von beiden Möglichkeiten Wirklichkeit
wird. Und doch nicht nur auf uns: wir glauben, daß die geistigen
Entwicklungen einer höheren Hand gehorchen. Darnm halten wir uns
zuversichtlich an die Verheißung. Die pantheistische Bewegung ist
für ihre Anhänger nur ein erster Schritt auf dem Wege zu Gott, den
unser Geschlecht geht. Sie ist eines der großen Symptome des
Erwachens des Christentums zu seinem alten großen Sinn, des
Fortschrittes vom Christentum zum Gottesreiche, sie ist, neben andern
Zeichen der Zeit, eine erste Gestalt größerer und besserer Dinge, die
kommen werden, wenn die Vorbereitungszcit vorüber ist. L. Ragaz.

SeSütten wir
einer schweizerischen reformierten Kirche?

R^m aktuelles Gesprächs- nnd Diskussivnsthenm ist znr Zeit das Verily

hältnis des Bundes zu deu Kantoneu. Die kantonale Autonomie
ist ein Produkt der Geschichte; als solches hat sie ihr gutes Recht —

vorläufig. Aber ste wird heute mehr und mehr zur Quelle mannigfacher

Uebelstände.
In unseren Ohren tönt noch der laute Streit einiger Heerführer,

die sich über die militärische Oberhoheit des Bundes oder der Kantone
zankten. Populär ist es, über die Bundesbahnen zu schelten; man
weiß aber, daß an ihrer Bureaukrutie nicht zum wenigsten die Einteilung
der Schweiz in fünf Kreise mit ihren besondern Stäben von Beamten
schuld ist. Andere Länder ivie Preußen und Bayern sind viel größer,
haben weit mehr Schieuen-Kilometer, und trotzdem ist dort alles straff
zentralistisch organisiert. Wer mit der Armenpflege zu tun hat, dem
ist bekannt, wie kompliziert die Verhältnisse liegen, wie viel unnötige
Mühe man sich machen muß mit Heimtransporten — einmal von
Genf nach Schasthausen, dann wieder von Frauenfeld nach Lansanne,
um von nnderm nicht zu reden — und das alles nur, weil das
kantonale, ja sogar das Gemeinde-Bürgerrecht den Ausschlag gibt.


	Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? (Schluss) : Teil IV, V und VI

