
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 4

Artikel: Prophetenbilder. II., Mose, der Mann Gottes

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 123 —

Ueberall ein Göhren, ein Sehnen, ein Brechen mit alten Formen,
überall ein Verlangen nach neuen Formen und nach einer neuen
Begründung des Lebens.

Das sind die Zeichen der Zeit. Entspricht ihnen unsere Haltung?
Wir leben in einer Zeit, die, sei es im Guten, sei es im Bösen,

in der Geschichte der Menschheit einen Wendepunkt bedeuten wird.
Alles drängt auf die Entscheidung hin. Christen standen bisher im
Zentrum, wenn es solche Entscheidungen gab. Sagen ihnen die

Zeichen der Zeit nicht deutlich, daß es auch heute so sein soll? Gott
redet zu unserer Zeit. Er redet im Sturm, sonst würde ihn unsere
Zeit nicht verstehen. Es ist gut, daß wir die Fluten der Ueber-
schwemmung einmal aus der Nähe sehen. Wir werden uns so selber
lächerlich vorkommen, wenn wir nns noch über die Kosten von
schwachen Dämmen zanken nnd streiten. Es ist gut, daß einmal die
stärksten Gärungen unsere Kultur erschüttern. Nur dadurch sehen

wir, welches die brennendsten Fragen und Probleme sind. Wir
werden uns vielleicht mit unserm noch so sehr an der Vergangenheit
orientierten Denken und Urteilen kleinlich und kurzsichtig vorkommen.
Es schadet nichts, wenn wir unter der Angst leiden, das Höchste stehe

auf dem Spiel. Wir werden das Höchste wieder schätzen lernen und
in seinem Dienst arbeiten und ringen lernen.

Es gibt Zeichen in unserer Zeit. Gott gibt uns die Möglichkeit,
zn sehen und unser Handeln darnach einzurichten. Aber er zwingt
uns nicht dazu. Auch hier gibt es ein Entweder-Oder, das wir
in freier Entscheidung beantworten sollen. Entweder: die Zeichen
verstehen, mit veralteten Kategorieen und bequemen, schon fertigen
Ansichten brechen, dem Schlagwort entsagen, auf neue schöpferische

Kräfte den richtigen Maßstab anwenden. Oder: kläglich dastehen
mitten in einer Zeit, da Gott so laut redet. Mit verbundenen Augen
und verschlossenen Ohren träg einhergehen, ohne von der Not ergriffen
zu werden, ohne freudigen Herzens, mit vollem Einsatz der
Persönlichkeit helfend einzugreifen. Gott gibt uns Zeichen. Er gebe uns
auch das Verständnis dafür. I. Matthicu.

?ropdetenvliaer.
II. Mose, der Mann Gottes.

U^is auf den heutigen Tag kennt der Inde iu der Geschichte der

D Religion keinen größeren Namen als Mose, den Mann Gottes.
„Mose und die Propheten", schon diese aus dem Neuen Testament

geläufige Zusammenstellung zeigt, daß die Juden Mose über die
spätern Propheten emporgehoben, ihm eine einzigartige Bedeutung
zugewiesen haben. Er ist ihnen die religiöse Autorität schlechthin,



— 124 —

und wir machen uns kaum eine Vorstellung davon, welche Kühnheit
es war, als Jesus den mosaischen Geboten sein „Ich aber sage ench"
entgegenhielt. Mose ist für die Juden der unüberbietbare Verkündiger
des göttlichen Willens, und seine Verkündigung ist für sie zusammengefaßt

im Gesetz.
Das Bild, das die Ueberlieferung der Juden von Mose zeichnet,

ist uns ivohl allen aus dem Religionsunterricht bekannt: Seine
Geburt in der Zeit der höchsten Bedrängnis, seine Aussetzung auf dem
Nil uud Auffindung durch die Tochter des Pharao, die Erziehung am
Königshofe, die Ermordung des ägyptischen Fronvogtes, der einen
Israeliten mißhandelt hatte, die Flucht ins Land Midian, die
Erscheinung Gottes im brennenden Busch, durch die er zum Befreier
seines Volkes berufen wird, die Verhandlungen mit Pharao, der
Auszug aus Aegypten und Durchzug durch das rote Meer, die
Wanderung durch die Wüste, die Gesetzgebung am Sinai, die Kämpfe
mit dem widerstrebenden Volk, der Abschied und einsame Tod auf dem
Berg Nabo. Praktische Bedeutung hat für die Juden vor Allem das
Gesetz, das auf ihn zurückgeführt wird, eine Kodifizierung der Moral,
des Rechts, der religiösen Sitte und Kultusordnung. Das Zentrum
dieser Gesetzgebung ist die Verehrung des einen, einzig wirklichen
Gottes, des heiligen Herrn der ganzen Welt, Dieser Monotheismus
erscheint als der gewaltige Vorzug und als die heilige Pflicht Israels,
des auserwählten Gottesvolkes.

Dieses Bild von Mose war bei Juden und Christen uncrschüttert,
solange die unbedingte Autorität des Bibclwortes als der vvn Gott
eingegebenen heiligen Wahrheit, an der nnch nur zu zweifeln fchon
Sünde wäre, unerschüttert stand. Aber als die Zeit kam, da mau,
nicht aus Pietätlosigkeit, sondern aus Wahrheitsliebe auch an die
jüdische Ueberlieferung dieselben Maßstäbe anzulegen begann wie an
diejenige jedes andern Volkes, dieselben Anforderungen an historische
Bezeugung stellte, nach denselben Grundsätzen Quellenkritik trieb, da
war auch die traditionelle Auffassung vvn Person und Werk des
Mose nicht mehr zu halten.

Es ist hier nicht unsere Aufgabe, die Geschichte der wifseuschaftlichen
Erforschung des Alten Testamentes zu erzählen. Aber wenn wir die
Bedeutung des Mose und die spätern Propheten schildern wollen, fo
können wir die wichtigste Entdeckung der Kritik nicht übergehen, die,
obfchon den meisten Theologen ziemlich selbstverständlich geworden, vielen
Laien noch unbekannt ist. Es ist die Entdeckung, von Karl Heinrich
Graf begründet, von Julius Wellhausen weiter ausgebaut und bei
einer immer wachsenden Zahl von Forschern zur Anerkennung gebracht,
daß das Gesetz nicht von Mose stammt, überhaupt nicht
an den Anfang der religiösen Entwicklung, sondern ans
Ende gehört, nicht vor, sondern nach den Propheten
^entstanden ist. Mögen auch viele einzelne Aufstellungen Wellhausens
und der an ihn stch anschließenden, meist nach ihm genannten wissen-



— 125 —

schaftlichen Richtung korrigiert worden sein und noch weiter berichtigt
werden, so darf doch seine Hauptthese zu den bleibenden Errungenschaften

der wissenschaftlichen Forschung gerechnet werden.
Die wichtigsten Gründe für diese Auffassung dürfen auch hier

nicht übergangen werden. Die Gesetze, die wir im 2.—5. Buch Mose
finden, bilden überhaupt keine einheitliche Gesetzgebung, sondern stellen
fich der aufmerksamen Betrachtung als verschiedene Schichten dar, die
verschiedene Verhältnisse voraussetzen und darum aus verschiedenen
Zeiten stammen müssen. So stellt die älteste Schicht, der volkstümliche
Rechtsspiegel in 2. Mose 21—23, das sog. Bundesbuch, Vorschriften
über den Bau eines Altars und das Verhalten beim Opfer für
jedermann auf, während die spätern Schichten die Laien streng vom Opfer
ausschließen und nur ganz bestimmte Altäre im einzigen Heiligtum
als legitim anerkennen. Aehnliche Differenzrn bestehen zwischen dem
Deuteronomium (5. Buch Mose) und dem priesterlichen Gesetz im 2.—4,
Buch Mose.

Aus welcher Zeit stammen nun die verschiedenen Schichten?
Sicher nicht alle aus der Zeit des Mose. Wir beobachten, daß in der
Zeit vor den großen Schriftpropheten ganz allgemein gegen die
Vorschriften des Gesetzes gehandelt wird, auch von den Frömmsten, und
zwar ohne Gewissensbisse. Samuel, obfchon aus dem Stamme
Ephraim, versieht, völlig mit dem Gesetz in Widerspruch, den Dienst
am Heiligtum in Silo und bringt überall im Lande Opfer. Ebenso
halten es Saul, David, auch Elia. Und die Propheten verraten
nirgends eine Kenntnis des kodifizierten Gesetzes, sie eifern gegen den
Kultus, den das Gesetz so peinlich und wichtig nimmt, ja sie sprechen
mit dürren Worten aus, daß Mose keine kultischen Vorschriften
aufgestellt habe: Amos 5, 25: „Brachtet ihr mir etwa in der Wüste
vierzig Jahre hindurch Schlachtopfer und Gaben dar, ihr Israeliten?"
(Das „Jawohl", das Luther hier hat, ist ganz von ihm eingetragen
und widerspricht völlig dem ganzen Zusammenhang.) Jeremia 7,22:
„Denn ich habe euern Vätern, als ich sie aus Aegypten wegführte,
nichts gesagt und nichts geboten von Brandopfern und Schlachtopfern,
sondern das habe ich ihnen anbefohlen: Gehorchet meinen Befehlen,
so will ich euer Gott sein und ihr sollt mein Volk sein, und wandelt
auf dem Wege, den ich euch heißen werde." Wäre schon damals ein
Gesetz, gedeckt durch so heilige Autorität, vorhanden gewesen, so wäre
eine folche Opposition gegen den Kultus rein unmöglich. Ja, noch
der Prophet Ezechiel hat in der Zeit der babylonischen Gefangenschaft
eine Verfassung entworfen, die in verschiedenen Punkten dem Gesetz

widerspricht. Wäre dasselbe schon vorhanden gewesen, so hätte er
das nicht getan, gar nicht zu tun brauchen.

Man hat diefer Auffassung vorgeworfen, daß sie nach einem
vorgefaßten Evolutionsdogma die Geschichte der Religion Israels
konstruiere. Das ist durchaus unrichtig. Nicht um die israelitische
Religionsgeschichte verständlicher zu machen, ist die Hypothese vom



— 126 —

nachprophetischen Ursprung des Gesetzes aufgestellt worden, sondern
aus dieser kritischen Entdeckung hat fich ein Bild von der religiösen
Entwicklung ergeben, das nun viel verständlicher ist, bei dem die
Propheten eigentlich erst einen Platz und eine Aufgabe erhalten, wie wir
im weitern Verlauf unserer Darstellung sehen werden. Erst so

erkennen wir, was für einen Fortschritt der Gotteserkenntnis nnd des

Dienstes Gottes ste gebracht haben. Es ist darum auch kein Zufall,
daß mit dieser Auffassung jene Neuentdeckung der Propheten Hand in
Hcmh gegangen ist, von der in unserm einleitenden Artikel (Nr. 1) die
Rede war. Daß die Annahme einer schrittweisen Entwicklung der
Religion Israels durch das Gotteserlebnis der Propheten nicht
Evolutionismus in dem schlimmen Sinne ist, als ob alles ganz von
selbst so geworden, göttliche Offenbarung und Leitung damit
ausgeschlossen wäre, das brauchen wir doch wohl unsern Lesern nicht
mehr auseinanderzusetzen.

Wenn nun aber auch das Gesetz nicht Moses Werk sein kann,
so spricht doch die Tatsache, daß es ihm untergeschoben und mit seiner
Autorität gedeckt wurde, eine deutliche Sprache. Das Gesetz wird
nicht einfach konstruiert, sondern entsteht aus dem Gewohnheitsrecht
und der Sitte. Die Träger der volkstümlichen Rechtsprechung und
religiös sittlichen Unterweisung sind aber die Priester. Und sie haben
offenbar ihre Rechtstradition und Sitte schon in alter Zeit aus Mose
zurückgeführt. Er galt ihuen als der Stifter der Religion und des

religiösen Brauches in Israel. Diese Ableitung wäre nicht denkbar,
wenn er nicht tatsächlich einen entscheidenden Einfluß auf die folgende
Entwicklung ausgeübt hätte.

Aber wenn der Mose dcr Tradition nicht der wirkliche gewesen
ist, was bleibt denn nun historische Wahrheit? Die Frage nach dem
historischen Kern der ganzen Mosetradition ist ungemein fchwer zu
beantworten und in letzter Zeit wieder viel diskutiert worden. Sie
ist darum so schwierig, weil wir von Mose und feiner Zeit keine
zeitgenössischen Aufzeichnungen, sondern bloß sehr viel später
niedergeschriebene mündliche Tradition besitzen. Was davon ist wirkliche
geschichtliche Erinnerung und was ist Legende? Es gibt Forscher, die
den Mose überhaupt für eine Figur der Sage halten und solche, die

ihm eine ganz entscheidende historische Bedeutung beimessen. Wir
dürfen es als Hyperkritik bezeichnen, wenn der Tradition immer
grundsätzlich Mißtrauen entgegengebracht und nur das als geschichtliche
Wahrheit anerkannt wird, wofür eigentliche Dokumente vorhanden
find. Und wenn Mose von der Legende umsponnen wird, so ist das
kein Grund, seine Geschichtlichkeit zu leugnen, sondern im Gegenteil
ein Zeichen davon, daß er eine überragende Persönlichkeit gewesen ist,
die eine tiefe Wirkung ausübte und der man das Außerordentliche»
zutraute. Um Dutzendmenschen pflegt sich keine Legendenbildung
anzusetzen. Man tut aber auch unrecht, hinter jeder Gestalt, die) von
der Legende mit übermenschlichen Dimensionen ausgestattet wird, einen



— 127 —

alten Gvtt, die Personist kation einer Naturgewalt zu wittern, oder
den Absenker einer uralten Sage. Diese Mythvlogitis ist eine
Kinderkrankheit der geschichtlichen Kritik. Warum denn nicht die einfachste
und natürlichste Erklärung annehmen, daß eine Gestalt, die tiefen
Eindruck machte, in der Erinnerung zu übermenschlicher Größe
emporgehoben wurde?

Bei Mose liegt die Sache insofern auch günstiger, als hier deutlich
ein Werk vorliegt, von dem man auf die Person zurückschließen kann.
Die israelitische Religion zeigt vou Anfang an eine Eigenart, durch
die sie sich deutlich über die Nachbarreligionen hinaushebt, eine
Entwicklungstendenz auf einen entschiedenen Monotheismus und eine ernste
sittliche Gottesvcrehrung, und diese Tatsache können wir uns nur
erklären aus der Nachwirkung einer kraftvollen religiösen Persönlichkeit
und ihres Gotteserlebnisses. Und wenn nun die Volksüberlieferung
von einer solchen Persönlichkeit berichtet, so liegt in der eben
angestellten Erwägung eine Bestätigung dafür, daß hier eine richtige
geschichtliche Erinnerung festgehalten sei.

Damit, daß fo die Geschichtlichkeit des Mose begründet wird, ist
aber noch kein Bild von seiner Person und seinem Werke gewonnen.
Es kann dabei natürlich lange nicht Alles aufgehellt werden; wir
können z. B. von dem Gottesglauben Moses keine klare und sichere
Darstellung geben. Wir müssen uns damit begnügeu, zu fragen, was
von der ganzen Ueberlieferung durch die folgende Entwicklung, durch
die geschichtliche Nachwirkung, bestätigt und gestützt wird.

Einhellig ist von alter Zeit her das Bewußtsein im Volk lebendig,
daß es aus Aegypten befreit worden sei, daß es darin die große Wohltat
seines Gottes Jahwe (so, nicht Jehovah, ist die richtige Aussprache)
empfangen und daß dabei Mose Gottes Werkzeug gewesen sei. Das
Werk des Mose ist die Einigung der Stämme zu einem Volk; das
einigende Band ist die gemeinsame Verehrung ihres Gottes Jahwe,
in dessen Namen Mose zu ihnen gekommen ist.

Was im 2. Buch Mose von der Jugend des Helden erzählt
wird, gehört in das Gebiet der völlig unkontrollierbaren Legende.
Und ebenso unkontrollierbar ist das, was von neuern Gelehrten über
monotheistische Einflüsse vermutet und behauptet worden ist, die aus
Moses religiöse Entwicklung eingewirkt habensollen. Was das I.Buch
Mose von dem Gottesglauben der Patriarchen erzählt, ift nicht wirkliche

historische Kunde. Die spätern Generationen, die sich diese
Geschichten mündlich weiter erzählten, bis sie schriftlich fixiert wurden,
haben natürlich ihre Religiosität, ihr Idealbild des frommen Israeliten

in völliger Naivetät hineingelegt. Der vormvsaische Gottesglaube

der Hebräerstämme wird in Dunkel gehüllt bleiben. Und wenn
tatsächlich in Aegypten kurz vor dcr Zeit des Auszugs der Pharao
Ameuophis IV. in seinem Reich eine monotheistische Spekulation, die
den Sonnengott zur Gottheit schlechthin machte und die übrigen
Götter zu bloßen Erscheinungsformen dieses einen, einzigen, wahren



— 128 —

Gottes stempelte, als offizielle Religion einführte, so wisfen wir von
einem Einfluß dieser Gedanken auf 'Mose so wenig, wie davon, ob er
abhängig ist von einer monotheistisch gefärbten Verehrung des Mondgottes

Sin, die in Nordarabien, im Lande Midicm, zu Hause gewesen

ist. Wir dürfen auch an die Tatsache erinnern, daß viele, auch
primitive Völker, von einem höchsten Himmelsgott reden, der über den

Göttern steht und den sie nicht mit Opfern verehren, weil sie ihn für
nicht beeinflußbar halten wie die niedrigeren, den Menschen näher
stehenden Götter, auf die sie mit ihren Opfern und Gebeten einwirken
möchten. Es wäre verkehrt zu behaupten, daß der Gedanke einer
einzigen, Alles regierenden Gottheit vor Mose noch nie in eines

Menschen Herz gekommen sei. Aber eine Abhängigkeit, sv wenig fie
ausgeschlossen ist, läßt sich doch nicht nachweisen. Es verrät wenig
Kenntnis des wirklichen Lebens, wenn überall, wo verwandte
Gedanken zum Vorschein kommen, flugs eine Abhängigkeit konstruiert
wird, als ob es keine geistige Selbständigkeit gäbe. Und schließlich ist
es einfach unsere iutellektualistische Befangenheit, wenn wir den
monotheistischen Gedanken so überschätzen. Die Hauptsache an Mose
ist gar nicht diefer Gedanke, von dem wir nicht einmal wissen, wie
weit wir ihn ihm zuschreiben dürfen, sondern die Kraft des Ergriffenseins

von Gott, die Macht des Vertrauens, die Entschlossenheit der

Hingebung, die Energie des Handelns im Gehorsam gegen Gott.
Das Entscheidende sind nicht die religiösen Gedanken, sondern die

religiöse Kraft, Vermöchten wir auch alle Gedanken des Mose
rcligionsgeschichtlich abzuleiten — was wir wie gesagt nicht vermögen
— so bliebe doch die religiöse Kraft und Wucht seiner Person als das
Schöpferische, Unerklärliche, als das unerforschliche Geheimnis.

Es entspricht durchaus den Erfahrungen der spätern Propheten,
wenn von Mose erzählt wird, daß er durch ein visionäres Erlebnis,
die Gotteserscheinung im feurigen Busch, zu seiner Aufgabe berufen
worden sei. Die Not seines Volkes, oder sagen ivir vorsichtiger des

in Aegypten geknechteten Teils seiner Stammesverwandten, und der
Wunsch, sie möchten befreit werden, wird schon vorher Moses Seele

bewegt haben. Und nun kommt mit unwiderstehlicher Macht die
Gewißheit über ihn: Du selbst bist berufen, diese Aufgabe durchzuführen.

Dein Gott, der sich dir zn fpüren gegeben hat, will es.

Der äußere Vorgang dieser Vision läßt sich uicht mehr feststellen —
wie überhaupt nie in solchen Fällen — und es kommt auf ihn auch
nichts an, sondern auf die innere Wirkung, das Bewußtsein der
Erwählung und Berufung und die damit verbundene innere Freiheit,
Energie nnd Zähigkeit des Handelns.

Eine schwere Aufgabe ist dem Mose auf diese Weise zugefallen:
das in der Knechtschaft energielos, willensfchwach und verzagt
gewordene Volk zu einer kühnen Tat aufzurütteln und das Vertrauen
zu Gott in ihm zu pflanzen, das seine eigene Seele durchglüht. Es
ist gewiß den Israeliten der Gott Jahwe von Sinai, in dessen Namen



— 129 —

sie Mose zum Auszug aufforderte, kein Unbekannter gewesen; er wird
ihnen als Gott ihrer Väter gegolten haben. Aber, fragten sie, wird
er uns auch helfen können gegen die Aegypter und ihre mächtigen
Götter, die in diesen gewaltigen Tempeln mit fürstlich reichen Opfern
verehrt werden? Wir dürfen jedenfalls diese Stämme nicht als
Monotheisten ansehen, die ihren Gott für den einzig wirklichen halten. Das
sind die Israeliten erst viele Jahrhunderte später geworden. Sie
zweifelten nicht an der Realität der ägyptischen Götter, wenn auch
sie selbst ihren Jahwe verehrten — ob ihn allein, wissen wir nicht.

Wie Mose seine Stammesbrüder zum Entschluß bringen konnte,
wisfen wir nicht; die ägyptischen Plagen, die ihnen nach der
Ueberlieferung so großen Eindruck machten, müssen wir der Legende
zuweisen. Es mag sein, daß ein großes Landesunglück, das die Aegypter
in Anspruch nahm, als Gelegenheit zur Flucht benützt wurde. Aber
die Aegypter ließen sie nicht ganz gutwillig ziehen; es kam zu
kriegerischen Verwicklungen, bei denen der schwerfällige Troß des
ausziehenden Volkes den ägyptischen Streitkräften wehrlos preisgegeben
schien. Da trat eine unerwartete Wendung ein durch das Ereignis,
das einen unauslöschlichen Eindruck hinterlassen hat, den Durchzug
durch das rote Meer. Wir lesen im 2. Buch Mose zwei Versionen
dieses Borfalles; eine jüngere, ins Märchenhafte gesteigerte, wonach das
Meer sich geteilt, das Wasser zu beiden Seiten des Durchpasses haushohe

Mauern gebildet hätte — so wie es in den Bilderbibeln abgebildet
ist. Die ältere Version erzählt von einem heißen Samun, der,
vermutlich in Verbindung mit der Ebbe, den seichten Meeresarm des

Schilfmeeres soweit trocken legte, daß eine Furt entstand, durch die
stch die Israeliten retten konnten, während die nachfolgenden Aegypter
in den zurückkehrenden Fluten den Tod fanden. Es kommt auch hier
wieder weniger darauf an, den historischen Kern heransznschälen, als
die Bedeutung dieser Rettung für den Glauben des Volkes nachzufühlen.
Es war eine glänzende Rechtfertigung des Mose und seiner Sendung,
eine machtvolle Bestärkung des Vertrauens auf den Gott, der ste

gerufen hatte. Es hatte sich gezeigt, daß ihm die ägyptischen Götter
nicht überlegen waren, und an dieses überwältigende Erlebnis
erinnerte man sich wieder, an dieser Erinnerung stärkte man sich wieder,
wenn in gefahrvollen Momenten das Vertrauen sinken wollte. Durch
das Bewußtsein der Berufung durch Gott, durch dieses Vertrauen ist
Mose der entschlossene, mitreißende Führer des Volkes, der ausdauernde
Willensmensch, der durch alle Schwierigkeiten hindurch unerschütterlich
seinem Ziele zustrebt. Er ist der Willensmensch, wie ihn Michelangelo
in seiner Staine des Mose dargestellt hat.

Es ist daran gezweifelt worden, ob alle die Stämme, die später
das Volk bildeten, schon beim Auszug dabei waren. Man hat vermutet,
daß die andern schon vorher beim Sinai wohnten und sich erst später
anschlössen. Wenn diese Vermutung richtig ist, so läge auch darin eine

Bestätigung für die kraftvolle Eigenart dieses aus Aegypten ausge-



— 130 —

wanderten Kernes; er hätte es also vermocht, sich die andern Stämme
zn assimilieren, ihnen seinen Glauben aufzuprägen. So lose auch nach
der Einwanderung in Kanaan der Zusammenhalt zwischen den einzelnen
Stämmen war, so ist doch das Verbindende die Verehrung und
Verpflichtung zum Gehorsam gegen Jahwe, den gemeinsamen Gott. Sie
gehören zusammen, weil sie zum gemeinsamen Gott gehören. Und
hierin dürfen wir wieder das Werk des Mose erblicken. Er hat offenbar
seine Begeisterung und Hingebung für Gott ihnen einpflanzen können.
Wir haben keinen Grund, an der Richtigkeit der Ueberlieferung zu
zweifeln, daß die Eroberung von Kanaan schvn das Ziel des Mose
gewesen sei. Es war ein so gewagtes Unternehmen für das Beduinenvolk

der Israeliten, fich in Kanaan mit seiner überlegenen Stadt- und
Ackerbaukultur festzusetzen, daß cs sehr viel für sich hat, als Motiv
ein religiöses Pflichtgefühl: „Jahwe will es" und als Kraft das
Vertrauen auf diesen Jahwe und seine Hilfe dahinter zu suchen. Wir
wissen nicht, ob schon dem Mose Kanaan als das Land der Väter
gegolten hat, das ihnen von Rechts wegen gehöre. Aber daß die

Ueberzeugung: „Jahwe will uns das Land geben" die treibende,
Ausdauer und Vertrauen verleihende Kraft gewesen ist, und daß Mose
der Urheber dieser Ueberzeugung gewesen ist, das dürfte doch auf wirklicher

Erinnerung und nicht erst späterer Eintragung nachträglicher
religiöser Deutung der Ereignisse beruhen. Sv hätten wir in dem

religiöfen Pflichtgefühl des Mose und der darauf beruhenden Energie,
Ausdauer und suggestiven Gewalt über die Mitmenschen den treibenden
Faktor bei der Entstehung des Volkes Israel aus einer losen Gruppe
von Beduinenstämmen zu suchen.

Auch der Erzählung von der Gesetzgebung am Sinai ift ein
historischer Gehalt nicht abzusprechen. Wir haben schon erwähnt, daß
offenbar seit alter Zeit die religiöse Sitte und Unterweisung von Mose
abgeleitet wurde. Das Volk war sich bewußt, seine Art der
Gottesverehrung von Mose gelernt zu haben. Es ist sehr zweifelhaft, ob
die zehn Gebote schon von ihm gegeben stnd. Sie setzen die Ackerbaukultur

voraus (Sabbatgebot, der „Fremdling in deinen Toren", das
Wohnen in Häusern im zehnten Gebot, eineil ausgeprägten Eigentumsbegriff

im achten uud zehnten Gebot). Es ist auch auffallend, daß fich
die älteren Propheten nirgends auf das Zweitafelgesetz berufen. Aber
wenn dann dasselbe auf Mose zurückgeführt wurde, so erklärt sich das
aus der richtigen Erinnerung, daß er sein Volk durch sittliches Verhalten
Gott dienen gelehrt habe (vergl. die oben angeführte Stelle Jer. 7, 23).
Mose hat dem Volk schon bestimmte Grundsätze eingeprägt, durch deren

Befolgung man Gott gefällt, durch deren Uebertretung man seinen

Zoril auf sich lädt. Die spätere Entwicklung bestätigt die Annahme,
daß anf Mose die Erkenntnis vom sittlichen Charakter Jahwes zurückgeht,

daß er im Namen Jahwes das Volk auf eine sittlich höhere
Stufe emporheben wollte. Er hat dem Volk eingeprägt, daß Gott
ihm nicht nur etwas gebe, sondern auch Forderungen an es stelle,



— 131 —

und zwar nicht nur Opferforderungen für sich, fondern solche sittlicher
Natur.

Wir dürfen auch bei Mose keinen Monotheismus suchen im Sinne
der Ueberzeugung, daß es bloß einen Gott gebe. Charakteristisch ist
aber, daß die alten Israeliten bloß einen Gott verehren, und daß sie
das mit solcher Intensität tun. Auch andere Volker wissen, wie
erwähnt, von einem höchsten Gott, von einer hierarchischen Gliederung
ihres Götterhimmels; aber diese monotheistische Zuspitzung tritt nicht
in Gegensatz zu polytheistischen Vorstellungen und Gebräuchen. Auch
die Israeliten zeigen nach ihrer Ansiedlung in Kanaan die Neigung,
den Kultus zwischen ihrem alten Nativnalgott Jahwe und den kanaani-
tischen Lokalgottheiten, den Baaken, zu teilen. Aber wir beobachten
auch eine beständige Reaktion gegen diese polytheistische Veräußerlichung
und Degeneration. Immer wieder stehen Männer und Frauen auf,
um dagegen zu opponieren in dem Bewußtsein, daß das den besten
Traditionen des Volkes widerspreche und ein Unrecht gegen Jahwe
sei, daß Jahwe ein eifersüchtiger Gott sei und keine andern Götter
neben sich dulde. Diese Ausschließlichkeit, die in der antiken Welt einzig
dasteht, ist der charakteristische Zug der israelitischen Religion. Es ist
kein theoretischer und kein universaler Monotheismus; Jahwe ist Volksgott,

nicht Weltgott. Aber es ist praktischer Monotheismus, und erst
auf diesem Boden gedeiht die begeisterte Hingabe, das ruhige Vertrauen
an diesen Einen, der sich nicht mit andern in die Herzen seiner
Verehrer teilen muß. Diesen praktischen Monotheismus müssen wir auf
Mose zurückführen. Dieses sofortige Reagieren gegen polytheische
Tendenzen muß eine Nachwirkung seiner Person sein.

Ein anderes Moment ist ebenso wichtig, daß Jahwe von Anfang
an nicht als bloße Naturmacht gefaßt wird, fondern als souverän
wirkende Persönlichkeit erscheint. Damit hängt es zusammen, daß
wir bei den Israeliten keine Mythologie finden, oder wo sie

aufgenommen wird (Schöpfungs- und Sündflutfrage), da ivird sie sofort
in monotheistischem Geiste umgestaltet. Fremd ist den Israeliten auch
die geschlechtliche Auffassung der Gottheit, die bei den übrigen Semiten
eine große Rolle spielt. Jahwe ist auch nicht wie die polytheischen
Götter an bestimmte Oertlichkeiten gebunden. Er ist wohl ursprünglich
der Gott, der auf dem Sinai haust, ein alter Vulkan- und Gewittergott

(die Erinnerung daran hat sich mehrfach erhalten, sv in der Legende
von der Rauch- und Feuersäule, die vor den Israeliten Herzog durch
die Wüste), aber er bleibt der Gott des Volkes, das in Kanaan wohnt.
Das ist eine bemerkenswerte Erhabenheit über die lokale Beschränkung,
und schon in alter Zeit geht neben der Vorstellung von Jahwes Wohnen
auf Sinai diejenige her, daß er im Himmel wohne; wir dürfen uns
über diesen Widerspruch nicht wundern. Ob auch der Gegensatz gegen
die Gottesbilder so alt ist, ist streitig. Ein alter Erzähler in Richter 17

berichtet ganz naiv von einem Jahwebilde. Deshalb kann aber eine

Richtung, welche die Bilder verpönte, schon damals bestandeu haben



— 132 —

und die Geschichte vom goldenen Kalb eine richtige Erinnerung an
den Widerwillen Moses gegen die bildliche Verehrung Jahwes
widerspiegeln. Eine große Rolle haben die Bilder im alten Israel We
gespielt, und das begünstigte eine geistigere Auffassung Gottes. Diese

ganze qualitative Ueberlegenheit der israelitischen Religion bewahrte
sie davor, mit der überlegenen Kultur der Kanaaniter sich auch ihre
Religion anzueignen.

Freilich hat die folgende Zeit die Hohe der Religion Moses nicht
innegehalten. Es war ein Fehler, wenn die Forschung die Religions-
stnfe des Mose einfach mit derjenigen gleichsetzte, welche die spätern
Propheten beim Volk voraussetzen oder welche uns aus den alten
Erzählungen entgegentritt. Die Religion der Periode zwischen Mose und
den Propheten ist kein einheitliches Gebilde; höhere und niedere Formen
gehen neben einander her, wie das ja anch in der Christenheit der

Fall ift. Und mir dürfen ruhig das Niveau des Mose bedeutend höher
annehmen als den Durchschnitt des Volkes in der Zeit, die auf seine

Wirksamkeit folgte. Er gehört zu den Propheten; das will sagen: zu
denen, die ihrer Zeit vorauseilen und in ihrer Umgebung einsam
dastehen, weil niemand das, was sie wollen, zu fassen vermag. Auch
Mose hat den tragischen Kampf mit dem Unverstand und Widerstand
der Massen durchkämpfen müssen; auch er hat sein Volk ein Stück
mit fich reißen können, ist dann aber an die Grenze gelangt, wo es

nicht weiter wollte, wo sein Verständnis versagte, daß es die Liebe
verkannte, mißdeutete und mit Undank lohnte. Auch daran hat die
Tradition eine deutliche Erinnerung bewahrt, wenn sie davon erzählt,
wie das Volk sich nach den Fleischtöpfen Aegyptens zurücksehnte. Es
ist wahrscheinlich eine nicht im strengen Sinne historische, aber eine

innerlich wahre, die Situation treffend zeichnende Szene, wo Mose im
Zorn über des Volkes Abgötterei die Gesetzestafeln zerschlägt. Dasselbe

gilt von den Erzählungen, wie Mose seiner Aufgabe müde und
überdrüssig wird und über sein Schicksal murrt und dann doch wieder
bei Gott Fürbitte für das Volk einlegt und immer neu seiue Aufgabe
angreift. Solche Gestalten sind die größten in der Geschichte, und
diese Treue, die auch im Kampf mit dem Undank nicht erlahmt, ist
eine der stärksten, am meisten erlösenden Kräfte in der Menschheitsgeschichte.

R. Liechtenhan.


	Prophetenbilder. II., Mose, der Mann Gottes

