
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 3: Rundschau

Artikel: Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? : Teil III

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 84 —

vder entarten. Gott nehme uns die Angst vvr dem äußern Unterliegen.

Lähmt dies nicht Tatkraft und Mut? Wir glauben das Gegenteil.

Es gibt uns die Kraft, auf ein großes Ziel hinzuarbeiteu, ohne
die Hoffnnng nötig zu haben, daß ivir es erreichen iverden. Man stellt
oft ein Dilemma anf: Beweist durch äußere Siege, daß ihr nicht ein

abstraktes Ideal vertretet — oder steckt euch ein bescheideneres Ziel.
Wir können mit einem andern Dilemma antworten: Abhängigkeit voir
kleinen Siegen und damit ein kleines Ziel — oder sich aus dem

Scheitern und dem Unterliegen nichts machen und ein hohes Ziel, ein

Ziel, dem man auch durch unterliegen näher kommt.
Ein häßliches Bild wird hier oft gebraucht. Man redet von

Leichen, welche die Festungsgräben füllen und die Brücke bilden, über
welche die folgenden Reihen zum Sieg fchreiten. Es gibt ein anderes
Bild. Ein zu Tod getroffener Soldat weist noch im Todeskampf die

Richtung, die er eingehalten, und in der seine Kameraden gehen müssen.

Im Tode führt er die Seinen zum Sieg. Dies Bild ruft -mir ein

größeres in Erinnerung, den Sturm auf Golgatha von Rubens. Ich
sage absichtlich „Sturm". Ein aus Soldaten und aufgeregtem Pöbel
zusammengesetzter Haufe schleppt Jesus zur Richtstätte. Er ist seiu

Opfer; er wird mitgerissen. Sieht man das Bild länger an, so vollzieht

sich eine seltsame Umwandlung. Die ganze vorwärtstreibende,
stürmische Kraft geht vom Manne aus, der keuchend am Boden liegt
und unter der schweren Last des Kreuzes zusammenbricht. Jesus führt
den Zug. Der ganze Haufe und seine Führer werden nur
mitgeschleppt.

Könnte unser Leben in bescheidenem Maß diesem Bilde gleichen!
Das gäbe dem einfachsten Dasein einen großen Zug und einen hohen
Wert. Geplagt, müde, beladen, manchmal der Verzweiflung nahe,
der äußern Welt gegenüber machtlos und wehrlos. Gewiß, und dvch
die Herrscher, wenn wir als Jesu Jünger unterliegen und siegen.

I. Matthieu.

?antbeismus
oSer glaube an Sen persönlichen Sott?

m.

eistet der Pantheismus, was er verspricht?
Wir beginnen wieder mit der wissenschaftlichen Seite, und zwar

nicht weil uns diese die Hauptsache wäre, fondern gerade umgekehrt,
weil sie uns Nebensache ist, wir aber durch ihre Erledigung zum Kern
des Problems Zugang schaffen wollen. Ist der Pantheismus
wissenschaftlich dem Glanben an den persönlichen Gott überlegen?



— 85 —

Unsere Antwort wird überraschend sein: gerade als Gedankengebilde

ist der Pantheismus ganz unhaltbar. Es kann nichts Falscheres
geben, als ihn sür das Produkt eines besonderen philosophischen Scharfsinns

zu halten. Er lebt vielmehr von der Unklarheit. Auch aus diesem
Grunde hat ein Denker von Kants kritischer Schärfe ihn stets mit auffallender

Geringschätzung behandelt. Bevor wir aber diese philosophische Schwäche
des Pantheismus aufzeigen, wollen wir auch den Wahn zerstören, als
ob er eine besonders moderne Denkweise wäre. Auch hier ist das
Gegenteil der Fall. Der Pantheismus ist eine uralte Denkweise. Schon
viele Jahrhunderte vor Christns ist er in Indien und Griechenland
völlig ausgebildet gewesen und hat sich seither nicht im Geringsten weiter
entwickelt. Er wird also schwerlich gerade eine Konsequenz des
modernen Denkens sein, sondern wohl aus uralten Denkweisen, vielleicht
irrtümlichen, emporwachsen, und höchstens durch gewisse Strömungen
des modernen Denkens begünstigt werden. Die Sache verhält sich daher
nicht so, daß der Glaube an den persönlichen Gott, also, wie wir vorerst
annehmen dürsen, der christliche Gottesglaube, als eine rückständige Denkweise

vor ihm weichen müßte, im Gegenteil: dieser hat schon einmal
mit ihm gerungen, als nämlich auf dem Boden der antiken Welt
Christentum und heidnische Religionsphilosophie zusammentrafen, und
hat ihn besiegt.

Der Pantheismus lebt von der Unklarheit. Wir wollen dieses
scharfe Urteil begründen. Sehen wir uns die übliche Formel des

Pantheismus genau an: Gott und Welt find Eins, mit andern Worten:
Gott ist gleich der Welt uud die Welt gleich Gott. Gerade in dieser
Formel verbirgt sich der innere Widerspruch des pantheistischen Denkens.
Was soll es heißen: Gott ist gleich der Welt, oder: die Welt ist gleich
Gott? Hier gibt es nur ein Entweder-Oder. Entweder heißt dies:
Gott und Welt sind völlig das Gleiche. Aber was hat es dann sür
einen Sinn, zu sagen, die Welt sei Gott? Ist es dann nicht richtiger,
einfach zu sagen: die Welt ist Welt? Woher denn diese Verdoppelung?
Es darf doch das Prädikat nicht einfach dem Subjekt gleich sein; sinnlos
wäre es, zu sagen: die Blume ist gleich der Blume. Wenn der Satz:
Gott ist gleich der Welt und die Welt gleich Gott, einen Sinn haben soll,
so muß ein Unterschied zwischen Gott und die Welt gesetzt sein. Gott
muß etwas anderes sein als die Welt, und der Welt etwas anderes
als Gott. Damit aber stoßen wir auf den springenden Punkt. Dieser
Unterschied wird von dem Pantheismus freilich gemacht. Er setzt eben
den Glauben an Gott als eine selbständige, von der Welt verschiedene
Macht voraus, aber ohne sich dessen bewußt zu sein. Damit aber
hebt er sich als Pantheismus auf. Er anerkennt den Dualismus von
Gott und Welt; er ist verhüllter Theismus, d. h. Glaube an einen der
Welt gegenüber selbständigen Gott. Das ist die Unklarheit, von der
er lebt. Er faßt in einer Formel zu einer scheinbaren Einheit
zusammen, was doch verschieden ist. Alles sähe anders aus, wenn einfach
gesagt würde: wir kennen keinen Gott, fondern nur eine Welt. Dann



— 86 ^

wäre die Unklarheit gehoben und wir hätten entweder den nackten

Atheismus oder es müßte die Gottesfrage neu aufgenommen werden.
Gegen diese Argumentation kann der Pantheist freilich ein.

wenden, es handle sich hier bloß um eine mißverständliche Ausdrucksweise.

Wenn er sage, die Welt sei identisch mit Gott, so heiße
das im Grunde soviel als: er setze an Stelle der alten Gottesvorstellung

das Weltall. Aber so liegt die Sache nicht. Wenn der Pantheist

einfach sagte: das Weltall ist das Weltall, so wäre das Unsinn.
Er will vielmehr sagen: das Weltall ist göttlicher Natur, im Weltall
ist Gott zu finden. Es wird also ein Gott vorausgesetzt, der nicht
mit der Welt einfach identisch ist.

Doch wollen wir auf diese unklare Formel kein großes Gewicht
legen. Sie ist nur besonders bezeichnend für eine Sachlage, die auch

auf andere Weise zum Ausdruck kommt. Der Pantheist kann ja auch
sagen, er setze nicht einfach Gott und Welt gleich, sondern unterscheide

zunächst deutlich zwischen beiden. Gott nenne er das All als
Einheit, Welt als Vielheit betrachtet. Aber durch diese Formel
wird die Stellung des Pantheisten nicht verbessert. Er gerät damit
in den Dualismus hinein, der seine These kvnsequenterweise aufheben
muß. Denn auch hier gelangen wir zu einem Entweder-Oder: Entweder
ist diese Unterscheidung von Gott und Welt im Ernst gemeint, d. h.
so, daß ste das wirkliche und objektive Verhältnis darstellen will, dann
ist der Pantheismus aufgehoben, oder diese Unterscheidung ist eine

subjektive Täuschung, vielleicht eine notwendige Täuschung, dann sind
eben Gott und Welt eins und wir sind in der vorhin geschilderten
Lage: es hat dann keinen Sinn mehr, von Gott zu reden. Der
Pantheismus erweist sich auch hier als eine Antwort auf die Frage nach
dem Verhältnis von Gott und Welt, die die Hauptsache unentschieden
läßt.. Er hält einfach das Problem in der Schwebe, statt es zu lösen.

Zu dem gleichen Ergebnis gelangen wir endlich auch, wenn wir
jene mehr oder weniger bildlichen Ausdrucksweisen herbeiziehen,
wonach Gott als sittliche Weltordnung, als Weltgeist oder Weltseele,
als Gott-Natur und ähnlich bezeichnet wird. Es sind verschleiernde,
zurückhaltende, unentschiedene Antworten. Kann man sich eine
sittliche Weltordnung anders, denn als Wirkung einer geistigen Macht
denken, die nach Analogie der menschlichen Persönlichkeit vorgestellt
werden muß? Ich halte es sür unmöglich. Es war dnrchans durch
die innere Notwendigkeit der Sache gefordert, wenn Fichte, dem Gott
einst auch in der sittlichen Weltordnung aufgegangen war, in der
angedeuteten Richtung weiter schritt. Oder was sollen wir uns unter
der Weltseele denken? Was ist sie für ein Wesen? Gehört sie mehr
auf die Seite der Natur oder des Geistes? Wenn jenes, dann fällt
sie so ziemlich mit der materiellen Welt zusammen, wenn dieses, dann
muß sie doch wohl als selbstbewußt und willensmächtig, als der natürlichen

und materiellen Welt überlegen gedacht werden; dann aber
haben wir das, was wir „Persönlichkeit" nennen. Ganz ähnlich verhält



— 87 —

es fich mit den andern Ausdrücken, die das Wesen des pantheistischen
Gottes bezeichnen follen, Sie bleiben zivischen Natur und Geist in
der Schwebe; bald neigen sie mehr auf die Seite des Geistes, bald
mehr auf die Seite der Natur; sie bleiben unbestimmt. Gerade diefe
Unbestimmtheit gibt ihnen für manche Gemüter eine starke Anziehungskraft.

Sie läßt der Ahnung, der poetischen Phantasie, Spielraum.
Aber ein wissenschaftlicher Vorzug ist das nicht.

Der Pantheismus leistet also, wissenschaftlich betrachtet, durchaus

nicht, was er verspricht. Er setzt, um sich überhaupt religiös
behaupten zu können, gerade das voraus, was er leugnet: den der
Welt gegenüber selbständigen Gott. Er bringt die Einheit von Gott
und Welt nicht zustande, sondern muß dem Dualismus doch starke
Konzessionen machen. Es zeigt sich eben mit aller Deutlichkeit, daß
es nicht angeht, einen der beiden Faktoren: Gott und Welt, einfach
aufzuheben oder auch beide ineinander verfließen zu lassen. Sie
gehören zusammen, sind Korrelata, wie die Schulsprache sagt, aber sie

sind damit auch gegeneinander selbständig, wenigstens bis zu einem
gewissen Grade. Der Pantheismus ist also nicht eine besonders
energische Denkweise, deren Stolz es wäre, bis zum Ende zu gehen,
sondern im Gegenteil eine, die vor den letzten Entscheidungen des
Denkens zurückschreckt und sich lieber im Unbestimmten hält. Ist Geist
oder Natur das letzte Wort der Wirklichkeit, ihr Anfang und ihr
Ende? Der Pantheismus hat keine entschiedene Antwort darauf, halb
sagt er Geist, halb Natur.

Darum ist er auch keine tragfähige Grundlage für unsere geistige
Existenz, wie doch der Gottesglaube sein sollte. Mit der logischen
hängt seine religiöse Schwäche genau zufammen. Zur religiösen
Kritik gehen wir nun über.

Wir können diese zunächst in den Satz zusammenfassen: Der
Pantheismus bietet der sittlichen Welt keine Grundlage,
bedroht sie vielmehr aufs äußerste. Das tut er dadurch, daß er
die Unterschiede aufhebt, wie den von Natur und Geist, so auch deu von
Gut und Böse. Freilich tut er das nicht immer mit Bewußtsein vder
mit voller Entschlossenheit. Die Wirklichkeit bleibt immer stärker als
alle Gedankensysteme. Irgendwie muß also auch der Pantheismus
den Unterschied von Gut und Böse gelten lassen und er tut dies darum
fo gut er kann, auf mannigfaltige Weise. Aber es gelingt ihm nur
sehr mangelhaft. Er hat dafür keinen Raum. Seine Leidenschaft ist
die Einheit des Seins — wie soll es in dieser Einheit absolute
Unterschiede geben? Diese können doch nur Schein und Täuschung
sein. Das Böse ist genau wie das Gute ein Ausfluß des Einen, eine

Auswirkung des Lebens der Gottheit; es ist göttlich genau wie das
Gute. Es kann höchstens als ein Mangel, eine Negation, ein Schatten
am Lichte, ein Durchgangspunkt der Entwicklung gelten gelassen werden;
aber auch dieses Zugeständnis ist für den Pantheismus eigentlich schon zu



viel, vbschon es für eine ernstere sittliche Weltanschauimg schwerlich genügt,
Ausgeschlossen ist jedenfalls jede Freiheit des sittlichen Tuns. Demi
alles Handeln dcr Einzelwesen ist ja nnr ein Handeln Gottes durch
sie. Von Verantwortlichkeit und Schuld kann also nicht im Ernste
die Rede sein; verantwortlich und schuldig wäre höchstens Gott selbst.
Das Einzelwesen existiert überhaupt uicht wahrhaft. Nur Gvtt ist.
Der Pantheismus schließt prinzipiell immer den strengsten Determinismus

in sich, womit aber nicht gesagt sein soll, daß dieser sich bloß
mit ihm verbinden könne.

Die Alleinheit verschlingt also jeden Dualismus. Aber auf dem
Dualismus ruht alle sittliche Wahrheit. Im Sittlichen treten stch

zwei Welten gegenüber, die Welt des Sollens und die Welt des Seins.
Dem mechanischen Ablauf der Dinge tritt ein „Du sollst" entgegen,
der natürlichen Triebe bemächtigt sich ein Wille, der ihnen sein Gebot
aufzwingt. Darin erscheint eine Welt der Freiheit und des persönlichen

Lebens. Damit ist aber in die Wirklichkeit ein Widerstreit
gesetzt, eine Kluft, ein Riß; mit der Einheit ist es aus. Darum
protestieren aber auch alle die gewaltigen und unverrückbaren Tatsachen
der sittlichen Welt gegen den Pantheismus. Es gibt eine
Verantwortlichkeit, es gibt eine Schuld, gibt eine Freiheit. Der Zwiespalt
in der Welt ist eine Tatsache. Wir können sie durch Gedankengespinnste
zudecken, aber nicht beseitigen. Die Logik kann die Ethik nicht
aufheben, die Ethik wurzelt tiefer in der Wahrheit des Seins als die

Logik. Mag die Logik noch so entschlossen die Welt in ihr Einheits-
fchema zu fassen versuchen, die Ethik wird in den stärksten Aeußerungen

des Lebens selbst immer wieder ihr Recht finden. Mag die
Welt des Seins die Welt des Svllens zn verschlingen scheinen, so lange
der Mensch Mensch bleibt, wird er immer ivieder, willig oder unwillig,
der Stimme des „Du sollst" Gehör schenken und damit eine Welt
der Freiheit und des persönlichen Geistes bejahen müssen. Denn nach
unserem tiefsten Erleben müssen wir unsere Weltanschauung gestalten
und nicht das Erlebte durch das Denken vergewaltigen. Doch davon
ist später noch zu reden.

Diese sittlich lähmende Wirkung hat der Pantheismus überall
gehabt, wo er stch völlig ausleben dnrfte und seine Tendenz nicht
durch eine andersartige Stimmung und Denkart teilweise aufgehoben
wurde. Als Zusatz zu einer solchen andern Denkweise kann er
außerordentlich wohltätig wirken, aber als ausschließliche Gefühlsweise
und Weltanschauung wirkt er wie ein feines, süßes Gift. Er
hat,bekanntlich Indien in jenen geistigen Trailmznstand versenkt, aus dem es

erst jetzt unter dem Einfluß des Christentums zu erwachen beginnt.
Besonders ein Moment in dieser Tendenz des Pantheismus kommt
dort sehr deutlich zur Erscheinung. Wir haben als einen Teil seines
Zaubers den Umstand bezeichnet, daß er dem Menschen Ruhe gebe.
Das tut er allerdings, aber es ist eine Ruhe, die nahe an den Tod
grenzt. Es liegt in feinem innersten Wesen, daß er Leben und Be-



— 89 —

wegttng, Kampf und Spannung aufhebt. Das Ewig-Eine ruht ja selbst
unbeweglich in sich. Eine Veränderung kann es in ihm, und also
auch iu der Welt, nicht eigentlich geben. Diese ist, wie die Vielheit
der Dinge, nur Schein, Schleier der Maja. Raum und Zeit drücken
keine Realität aus. Es gibt keine wirkliche Geschichte, sondern nur
eine ewige Idee oder Natur, die sich iu sich selbst spiegelt. Der Welt-
prvzeß wird ein Traum, der sich selbst träumt. Natürlich zieht der
Pantheismus selten oder nie diese Konsequenz, aber es ist seine Grund-
art, die in solcher Stimmung und Denkweise immer wieder durchbricht.

Er kann sich auch mit einer Entwicklungsphilosvphie vertragen,
wovon Hegel vielleicht das großartigste Beispiel ist, aber er gerät
danu immer in einen Widerspruch zu sich selbst. Seine eigenste Art
ist es, das Leben zur Ruhe zu bringen. Darnm ist es dnrch und
durch konservativer Art. Für ihn besteht die Wahrheit des Lebens
im ruhenden Sein; Veränderung ist ein Zugeständnis an den Trug.
Dazu kommt, daß der Pantheismus die Welt mit Gottesglanz übergießt.

Sie ist göttlich durch und durch. Was hat es denn für einen
Sinn, sie zu verändern? Es ift insofern also eine ganz unnatürliche

Verbindung, wenn eine Bewegung, die darans ausgeht, die Welt
radikal zu verändern, wie der moderne Sozialismus, sich mit dem
Pantheismus einläßt. Sie müßte sich damit selbst aufheben. Es
wäre dies ungefähr das Gleiche, wie wenn ein Krieger, wenn es zum
Sturmangriff geht, dafür in ein warmes Bad steigen wollte.

Der Pantheismus übergießt die Welt mit Gottesglanz. Darin
liegt eine Gefahr, die noch schlimmer ist als die genannten, ein ganz
furchtbarer Betrug, der aber durchaus mit der ganzen Grundart
des Pantheismns zusammenhängt. Dieser Gottcsglcmz ist nämlich
geborgt. Er stammt aus dem Glauben an den heiligen, weltüberlegenen

Gott, den, wie wir gesehen haben, der Pantheismus überall
voraussetzt, ohne es Wort zu haben, ja oft ohne sich dessen bewußt
zu sein. Aber während die Gewinnung dieses Gvttesglcmzes für
jenen Glauben das Ziel des sittlichen Strebens ist, das letzte Ziel
der Entwicklung des Gottesreiches, gießt der Pantheismus ihn über
die Welt, wie sie ist, aus. Sie wird göttlich, wie sie ist, auch die

Sinnlichkeit. Dadurch entsteht eine seltsame Mischung von Natur und
Geist, Welt und Gott. Das Natürliche gewinnt eine Heiligkeit, die
ihm als solchem eigentlich nicht zukommt; die Sinnlichkeit wird göttlich.
Wo aber das Göttliche in dieser Gestalt erscheint, dieser Truggestalt,
da habeu wir vielmehr das Dämonische vor uns und dieses im
schlimmsten Sinn. Diese Gefahr ist furchtbar ernst. Der Pantheismus,

statt den persönlichen Geist vor der Umklammerung des Naturlebens

zu schützen und ihn zur Höhe geistiger Freiheit zu erheben,
wird ihm eine Verführung zur Sinnlichkeit imd damit zur Knecht-
schuft. Er richtet nicht, er verlockt und täuscht. Das hat Goethe
tief ersahren und ausgesprochen, er, der oft einfach als Heiliger des

Pantheismns in Anspruch genommen wird. Fausts Bekenntnis:



mit dem Schlüsse:

90

„Wer mag ihn nennen
Und wer bekennen"

„Gefühl ist alles,
Name ist Schall und Rauch
Umnebelnd Himmelsglut,"

ist keineswegs sein letztes Wort; vielmehr ist das Bedeutsame an dieser
Episode, daß dieses pantheistische Bekenntnis der Verführung eines

guten, reinen Mädchens vorausgeht — und fich damit ganz wohl
verträgt!

Der Pantheismus bricht zusammen vor dem Ernst der sittlichen
Tatsachen. Darum kann er, das ist damit eigentlich schon gesagt,
auch das religiöse Verlangen nicht befriedigen. Dieses Verlangen
hängt ja zunächst mit dem sittlichen Leben eng zusammen. Der Mensch
sucht für sein sittliches Leben in seinem Verhältnis zu Gott Zweierlei:
Gericht und Gnade. Genauer gesagt: er sucht bei Gvtt sittliche
Hilfe. Um diese gewähren zu können, muß Gvtt über ihm stehen.
Er muß fein Sehnen nach sittlicher Höhe und Reinheit stillen. Das
geschieht gerade dadurch, daß Gvtt ihn richtet. Die schuldige Seele

sehnt sich nach Gericht; denn Gericht ist schon ein Stück Erlösung.
Und nur der Gott, der richtet, kann auch aufrichten; nnr die Güte
der Heiligen kann auch Vergebung gewähren. Der Gott, der bloß
in mir ist, kann das nicht tun, noch weniger der Gott, der gar unter
mir ist, der bloß eine naturhafte, keine sittliche Macht ist; diesem bin
ich überlegen; er kann mir nicht helfen. Dieser Gott ist kein Gott.
Darum finde ich bei ihm aber auch keine echte Ruhe, sondern nur
eine Betäubung, woraus das Gewissen bald nur um so elender erwacht.
Ebenso ist die Göttlichkeit, die der Pantheismus verleiht, trügerisch.
Die Welt ist eben doch nicht göttlich, sie ist voll Qnal und Ekel. Wer
auch dazu sagen will: „Du bist Gott," muß von Gott irgendwoher
doch noch etwas Besseres wissen, als der Pantheismus sagen kann.
Durum gewährt dieser für sich allein keine Erlösung. Wie gesagt: er
betäubt das sittliche Wesen des Menschen, macht es aber nicht frei
und stark.

Der Gott des Pantheismus ist kein wirklicher Gott. Er ist nicht
das, was der Mensch meint, wenn er nach Gott schreit. Dieser Schrei
geht immer über uns hinaus. Und er gilt einer Persönlichkeit,
ich meine: einem Du, das irgendwie von meiner Art ist, wenn auch
unendlich über mich erhaben, einem Du, das mich versteht, mit dem
ich reden kann und das zu mir reden kann, einem Du, das mich liebt
und das mir helfen sowohl kann als will. Das ist ja doch wohl das
Tiefste der religiösen Sehnsucht, daß der Mensch sich bergen möchte
unter dem Schutze einer geistigen Macht, die Menschensinn, Menschenherz

hat, daß er sich flüchten möchte an dieses Herz, dort völlig
zu sich zu kommen, dort völlig geschützt zu sein in seinem Besten, als
geistiges Ich, und im Bunde mit ihm stark gegen die Welt, stark und



— 91 —

frei. Er braucht einen Gott, der ihm helfen kann, helfen im höchsten
Sinn. Das kann der Gott des Pantheismus uicht, es sei denn, daß
hinter ihm ein Anderer, Ungenannter stehe; das ist ja meistens der

Fall, sonst kvnnte sein Mangel kaum einen Augenblick verborgen bleiben.
Er ist kein lebendiger Gott. Dieser aber ist allein Gott, und vom
Glauben an ihn strömt im Grunde aller lebendige Gottesglaube
aus, auch der im Pantheismus wirksame.

Der Pantheismus versagt religiös so gut und nvch mehr als
sittlich und logisch. Es bricht gegen ihn eine Wirklichkeit hervor, die
seine Einheitsschablone zerbricht. Schon dem wissenschaftlichen und
philosophischen Denken kündet sie sich an. Es ist etwas da, das nicht
in die Einheitsschablone geht. Vollends deutlich tritt dieses Element
in der sittlichen Wahrheit auf. Hier kündigt sich eine Ordnung der
Dinge an, die über die Welt, die wir in ihrer Endlichkeit und
Vergänglichkeit kenneu, und die wir in unsere logischen Formen zu fassen
suchen, hinausreicht, eine Welt des Absoluten, Ewigen, Ehrfurchtgebietenden,

Heiligen. Diese Welt erkennen wir in der Religion als die

Welt Gottes. Gott tritt damit in Gegensatz zn der Welt, die wir
sonst kennen, dem Kosmus. Er reicht über alle ihre Formen, auch die

logischen, hinaus. Es ist ein eitles Bemühen, ihn mit der Welt
zusammen in diese Formen pressen zu wollen. Er steht über der Welt,
wenn er auch in die Welt eingehen will. Daß er eine persönliche
Macht ist, eine Macht, die in höchster geistiger Art, in einer Art, die

wir als Willen, Weisheit, Selbstbewußtsein bezeichnen, in die Welt
eingreift, das erführt der Mensch, der im Ernste sich mit ihr einläßt.
Auf diese Erfahrung zumeist gründet sich sein Glaube an den lebendigen

Gott. Die Realität dieser Erfahruug kann er freilich niemanden
wissenschaftlich beweisen, es kann sie ihm aber auch niemand
wissenschaftlich widerlegen. Niemand hat das Recht, solches Erleben als
unmöglich zu leugnen. Wer davon etwas verspürt hat, der ist über den

Pantheismus hinaus. Er allein weiß aber recht, ivas lebendige Religion
ist. Er hat einen wirklichen Gott. L. Ragaz.

(Schluß folgt.)

Zum geistigen Heven der Arbeiter.
(Schluß).

A?uf dem Lande ist diese Arbeit sehr leicht. Man hat es da mit
einem kleinen abgeschlossenen Menfchenkreis mit einfacher Lebens-

^ organisation zu tun; in einer Stadt dagegen hat man es mit
Tausenden von Menschen, mit einer sehr komplizierten Lebensorganisation,
mit mehreren Gesellschaftsklassen, Nationen und Menschenrassen, mit
verschiedenen Welt- und Lebensanschauungeu, Sitten, Gewohnheiten,


	Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? : Teil III

