
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 3: Rundschau

Artikel: Siegen und Unterliegen

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W Aß

SiegenZunc! Unterliegen.

DMie Sehnsucht nach großen Siegen ist ein bezeichnender Zug unsererI Zeit. Die Lust am Wagen/der Wille zur Macht verlangen nach

Kampf und Triumph, Man will Herr sein, sei es über andere
Menschen oder andere Völker, fei es über die Natur.

Dies sind nur rohe Vorstufen einer heißeren Sehnsucht nach
Sieg, einer Sehnsucht, die heute die Seele noch ganz anders
fesfelt, als der kühnste Imperialismus, der gewagteste Flug. Heiß
ersehnt man einen Sieg über die Welt. Denn die äußere Welt ist
stark, roh und ohne Erbarmen. Sie ist die Entfesselung von Trieben
und Mächten, über die wir herrschen sollten, nnd die über uns herrschen.
Wir sind in ihrer Gewalt, wie der Reiter in der Gewalt des Rostes
ist, das er nicht mehr zügeln kann. Die Welt reißt uns in ihre tolle
Jagd mit. Sie beraubt uns unserer Persönlichkeit. Sie macht uns
zu ihrem Werkzeug oder Spielzeug. Sie läßt die Freiheit zur Phrase
und die Selbständigkeit zum Hohn werden. „Gott gebe uns den Sieg
über diese fnrchtbare Uebermacht" ist das Gebet vieler Frommen. „Er
verleihe uns einen entscheidenden Sieg über die Welt."

Wir müssen so beten. Es unterlassen, hieße Selbstmord begehen.
Denn Frömmigkeit ist Weltüberwindung. Das Christentum lebt von
Gegensatz und Kampf. Es kann sie fo wenig entbehren, wie der
Menfch die frische Luft. Wo das Christentum zu kämpfen aufhört,
entartet es. Der gesunde Leib wird zur Leiche. Er ist selber tot und
verseucht die Umgebung.

Unsere Blicke sind in diesen Wochen auf die Passion gerichtet.
Was ist die innerste Seele dieser Szenen, die uns nun wieder fesseln?
Lassen wir uns durch das Wort „Passion" nicht irre leiten. Passion
heißt: dulden und leiden. Gewiß; aber dieses Dulden ist auch der
kühnste, männlichste Angriff. Verlassen, verraten, in den entscheidenden
Stunden auf sich allein gestellt, trotzt Christus der ganzen ihn
umgebenden Welt. Die Paradox« des Christentums erhält hier ihren
großartigsten Ausdruck: die heroische Persönlichkeit, die im Kampf mit
der ganzen Welt liegt. Christi „Entweder — Oder", „Gott oder



— 82 —

Mammon" hat die Welt in zwei feindliche Lager gespalten. Aber
einstweilen steht er allein ans einer Seite. Alle Scharen des Feindes sind

gegen ihn entfesselt. Er hat sie entfesselt. Vorspiel der Passton ist die

größte Herausforderung, welche die Geschichte kennt. Es sollte einmal
— so wollte es Jesus selber — zur Entscheidung kommen. Es ist die

Kampfesweise des Höchsten, daß es das Böse und Gemeine herausfordert,

um es völlig zu entwerten. Und nun ist der Kampf
entbrannt. Es gibt keine packenderen Kampfesszenen als diese Augenblicke,

da die Treue zu Gott und die reinste Liebe zu den Menschen
mit der ganzen Roheit, Rachsucht und Gemeinheit, derer die Welt
fähig ist, im Kampfe liegen.

Christus hat gesiegt. Sonst wüßten wir nichts von ihm. Oder
wir redeten von ihm wie der römische Geschichtsschreiber, der nur
seinen Tod zu berichten weiß und die Bemerkung beifügt, er habe
eine verachtete Sekte gegründet. Nun aber nennen wir ihn unsern
Herrn, und in den großen Stunden unseres Lebens brennt in uns
der Wunsch, seiner nicht unwürdig zu sein.

Kampf und Sieg ist die Passion. Darum weht von dorther eine

so stählende, frische Luft. Wir brauchen sie in unserem Ringen mit
der Uebermacht, die uns heute erdrückt. Wir kämpfen und hoffen auf
Sieg. Wo fänden wir mehr Stärkung als iu diesen Szenen, die

ganz Kampfesstimmung und Siegeszuversicht sind?
Und woher käme uns sonst die Läuterung und Vertiefung, die

uns so not tut, wenn wir uns an die Aufgabe der Weltüberwindung
heranwagen? Von der Passion weht ein rauher Hauch, der das laue,
schlaffe wegfegt. Von dorther strömt aber auch eine Glut, welche alle
Schlacken schmilzt, die fich dem Metall beigesellen, aus dem unsere
Waffen gemacht werden sollen.

Wie roh sind unsere Werkzeuge, wie wenig edel ist ihr Metall!
Wie roh find oft unsere Vorstellungen von Kampf und Sieg! All
dies wird uns zur beschämenden Gewißheit, wenn wir zur innersten
Seele der Passion durchdringen, wenn einmal der dichte Schleier von
Vorurteilen, Phrasen, Dogmen nnd unechter Kunst, der drüber liegt,
zerreißt.

Wahre Kunst ist ein Mittel, den Schleier zn zerreißen und bis

zum Wesen durchzudringen. Wir sehen es an der Passion von Albrecht
Dürer. Wohl nie ist die tragische Größe der Passton so packend
dargestellt worden. Die Passion ist hier der Kampf zwischen dem
göttlichen und allen Streitkräften, welche die Welt aufbieten kann, um
es zu vernichten. Alles folgt dem Aufgebot. Der Heuchler, dessen

Henchelei Jesus durchschaut, der Schlemmer, der den unheimlichen
Störenfried gern los hätte, der Philister, der grundsätzlich gegen das
auftritt, was feine Fassungskraft übersteigt, der Pöbel, den man bei
seinen niedrigsten Instinkten angepackt hat, und dem eine ruhe Szene
willkommen ist. Verrat, Untreue, Feigheit, Charakterlosigkeit,
Verleugnung gesellen sich hinzu. Auf einzelnen von Dürers Bildern haben



— 83 -
wir eine wilde Jagdszene. Die Meute brüllt; sie will ihr Opfer; sie

will Blut. In der Mitte steht die Gestalt, an deren Hoheit der ganze
Ansturm abprallt.

Aber nun das Wunderbare. Keinen Augenblick kann man darüber
im Zweifel sein, daß der Sieg kein äußerer sein wird. Die Meute
wird ihr Opfer haben. Der Pharisäer ivird die Reinheit vernichten
und weiter heucheln. Der Schlemmer wird ungestört weiter schlemmen.
Der Philister wird nicht weiter in seiner Gemütsruhe gestört werden.

In der hartherzigen, gottlosen Welt wird kein Mahnruf mehr ertönen.
Alles bleibt scheinbar beim alten.

Und dennoch dieses überwältigende Gefühl von Siegeszuversicht
— gerade auf den Bildern, da das Unterliegen am drastischsten
dargestellt ist. Der Triumph des Bösen ist nur ein äußerer. Die Macht
des Feindes ist gebrochen. Sein Sieg ist ein Gericht über ihn.

Hier sollte unsere große Revision einsetzen. Kann vielleicht der
christliche Triumph vom äußeren Sieg unabhängig sein? Noch mehr.
Ist er nicht gerade da am heiligsten und größten, Ivo er sich vom
dunkeln Hintergrund der Niederlage abhebt? Sind nicht die
folgenschwersten Siege des Christentums ein solches Unterliegen gewesen?
Dies klingt >vie ein Widerspruch. Aber es ist eiu Widerspruch, den das
tiefste Wesen des Christentums und sein Siegeszug durch die Welt als
Wahrheit erweisen.

Gerade in Krisenzeiteu, wenu es eine Weltüberwindung großen
Stils gilt, ist das Christentum auf diese seltsame Siegesart
angewiesen. Es braucht ste zur Entwertung des Bestehenden. Nie werden

Roheit, brutale Gewalt und Tyrannei des Aeußern so völlig
gebrochen, als wenu die, über welche sie äußerlich siegen, als Sieger
untergehen. In diesem Sinne ergänzen ivir unser Gebet: „Gott gebe
uns auch große Besiegte, die im Untergange so überlegen dastehen,
daß sie dadurch besser als durch deu Triumph die Wahrheit ihrer
Sache legitimieren. Gott gebe uns solche Sieger und mache uns auf
unserm bescheidenen, eng begrenzten Gebiet zu solchen Siegern."

Wir sind Kinder einer Zeit, da eine Seele und Herz erdrückende

Macht uud die Seele miteiuander ringen. Man meint oft, nur dann
sei der Seele der Sieg über diese Gewalt gesichert, wenn eine andere
starke, von einem hohen ethischen Ideal beseelte Macht den Kampfplatz
betrete und siege. Gewiß. Aber zu einer noch völligeren Entwertung
der rohen Macht werden ivohl noch edlere und ernstere Siege Vonnöten
sein — in großer Zahl. Hier muß die ganz große christliche Weltüberwindung

einsetzen, der Sieg in der Niederlage; ste muß den Charakter
stark, die Gesinnung vornehm machen. Nasche Siege machen leicht
gemein. Vor kleinen Siegen bewahrt zu werden, ist Nietzsches
Wunsch. Klar hat der Patholog unserer Zeit die Gefahr erkannt, die

uns droht. Kleine, rasche Siege würden uns bei dem großen Kampf,
der heute unsere Aufgabe geworden ist, den Ernst uud die vornehme
Gesinnung rauben. Wir würden trotz unserm großen Streben scheitern



— 84 —

vder entarten. Gott nehme uns die Angst vvr dem äußern Unterliegen.

Lähmt dies nicht Tatkraft und Mut? Wir glauben das Gegenteil.

Es gibt uns die Kraft, auf ein großes Ziel hinzuarbeiteu, ohne
die Hoffnnng nötig zu haben, daß ivir es erreichen iverden. Man stellt
oft ein Dilemma anf: Beweist durch äußere Siege, daß ihr nicht ein

abstraktes Ideal vertretet — oder steckt euch ein bescheideneres Ziel.
Wir können mit einem andern Dilemma antworten: Abhängigkeit voir
kleinen Siegen und damit ein kleines Ziel — oder sich aus dem

Scheitern und dem Unterliegen nichts machen und ein hohes Ziel, ein

Ziel, dem man auch durch unterliegen näher kommt.
Ein häßliches Bild wird hier oft gebraucht. Man redet von

Leichen, welche die Festungsgräben füllen und die Brücke bilden, über
welche die folgenden Reihen zum Sieg fchreiten. Es gibt ein anderes
Bild. Ein zu Tod getroffener Soldat weist noch im Todeskampf die

Richtung, die er eingehalten, und in der seine Kameraden gehen müssen.

Im Tode führt er die Seinen zum Sieg. Dies Bild ruft -mir ein

größeres in Erinnerung, den Sturm auf Golgatha von Rubens. Ich
sage absichtlich „Sturm". Ein aus Soldaten und aufgeregtem Pöbel
zusammengesetzter Haufe schleppt Jesus zur Richtstätte. Er ist seiu

Opfer; er wird mitgerissen. Sieht man das Bild länger an, so vollzieht

sich eine seltsame Umwandlung. Die ganze vorwärtstreibende,
stürmische Kraft geht vom Manne aus, der keuchend am Boden liegt
und unter der schweren Last des Kreuzes zusammenbricht. Jesus führt
den Zug. Der ganze Haufe und seine Führer werden nur
mitgeschleppt.

Könnte unser Leben in bescheidenem Maß diesem Bilde gleichen!
Das gäbe dem einfachsten Dasein einen großen Zug und einen hohen
Wert. Geplagt, müde, beladen, manchmal der Verzweiflung nahe,
der äußern Welt gegenüber machtlos und wehrlos. Gewiß, und dvch
die Herrscher, wenn wir als Jesu Jünger unterliegen und siegen.

I. Matthieu.

?antbeismus
oSer glaube an Sen persönlichen Sott?

m.

eistet der Pantheismus, was er verspricht?
Wir beginnen wieder mit der wissenschaftlichen Seite, und zwar

nicht weil uns diese die Hauptsache wäre, fondern gerade umgekehrt,
weil sie uns Nebensache ist, wir aber durch ihre Erledigung zum Kern
des Problems Zugang schaffen wollen. Ist der Pantheismus
wissenschaftlich dem Glanben an den persönlichen Gott überlegen?


	Siegen und Unterliegen

