
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 2

Artikel: Dürfen sich die Religiös-Sozialen auf Jesus berufen?

Autor: Wuhrmann, J.U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 62 —

vurken sled Sie «eligiö5-5o2ialen
aus Zesus berufen? ^

laicht nur von kirchlich-konservativer, sondern auch von kirchlich-
» liberaler Seite wird uns Religiös-Sozialen zuweilen der Vor-

wurf gemacht, daß wir mit unsern Anschauungen und unserer
Wirksamkeit nicht im Einklang stehen mit der Lehre und dem Beispiel
Jesu und seiner Apostel. Ist dieser Vorwurf berechtigt? Wenn seine

Berechtigung nachgewiesen iverdcn kann, so haben wir als Christen
einfach unsern Kurs zu ändern; falls sie nicht nachgewiesen werden
kann, so haben nicht wir, sondern unsere Gegner ihren Sinn zu
ändern, und niemand hat ein Recht, uns zu verwehren, auf dem
betretenen Wege weiter zu gehen. Untersuchen wir denn, welche Bewandtnis

es mit dem uns gemachten Vorwurf hat.
Es muß zugegeben werden — lind wir geben es gern zu —,

daß Jesus während seiner öffentlichen Wirksamkeit niemals den Versuch
machte, als politischer Führer oder als Sozialreformer aufzutreten.
Er hegte das innigste Mitleid für die Leidenden und Bedrückten und
tat sein möglichstes znr Linderung und Hebung ihrer Not. Er heilte
die Krauken, er half den Armen, er nahm sich der Unglücklichen und
tief in die Lasterhaftigkeit Versunkenen aufs liebevollste an und iu
Verbindung damit strafte er mit harten Worten die Heuchelei der
selbstgerechten Frommen und die Selbstsucht der Reichen. Das alles
zeigt uns, daß er es für seine Pflicht hielt, das Los der Elenden zu
erleichtern. Sein Leben war ein fortgesetzter, ununterbrochener Liebesdienst.

Aber sein Auge war immer auf die unmittelbare Not und
deren Entfernung, bezw. Milderung, gerichtet und nicht auf die
nächstliegenden Ursachen der vorhandenen Notstände. Manche der Uebel,
unter denen seine Landslente litten, waren direkte Folgen der sozialen
Zustände und der politischen Verhältnisse der jüdischen Nation. Es
müßte uns wundernehmen, wenn die mancherlei sozialen Ungerechtig-
keiten, die seine Volksgenossen von seiten der sie beherrschenden Römer
zu erdulden hatten, ihn nicht in der Tiefe seiner Seele erregt hätten.
Aber wie stark auch seine Erregung sein mochte, er weigerte sich bei

jeder lanftaucheuden Gelegenheit, die Rolle eines politischen oder
sozialen Reformers zu übernehmen. Als das begeisterte Volk ihn
haschen und zum Köuig macheu wollte, befahl er seiuen Jüngern,
über den See zu fahren, und er felbft entwich auf einen Berg. Nie
beteiligte er sich au irgend einem reformatorischen Versuch zur
Herbeiführung besserer sozialer imd politischer Zustände. Und was in dieser

Hinsicht von ihm zn sagen ist, das gilt auch von seinen Aposteln.
Indem mail uns auf die soeben dargestellte und von nils

zugestandene Tatsache hinweist, fragt man uns: Wie wollt ihr im Blick

*) Vgl. die „Redaktionellen Bemerkungen,"



— 63 —

auf Jesu und seiner Apostel Exempel euere Anschauungen und euer
Borgehen rechtfertigen?

Auf diese Frage antworte ich zunächst, daß die sozialen nnd
politischen Zustände und Verhältnisse, unter denen Jesus seine Mission
zu erfüllen hatte, ganz anderer Art waren als diejenigen im heutigen
westlichen Europa. Er gehörte nicht einer sich selbst regierenden,
sondern einer uuter dem Joche der Fremdherrschaft stehenden Nation
an. Die Römer gewährten zwar den Juden in Bezug auf
Gesetzgebung und richterliche Gewalt einige Vorrechte; aber ängstlich wachten
sie darüber, daß durch deu Gebrauch dieser Vorrechte ihre Oberherrschaft

nicht im geringsten beeinträchtigt wurde. Unter dem Drucke
der Fremdherrschaft waren die von schwärmerischen Hoffnungen beseelten
Muffen des jüdischen Volkes stets zum Aufruhr geneigt. Irgend ein
sozialreformerischer Versuch hätte ihre patriotischen Instinkte geweckt
und sie in einen hoffnungslosen, neues Elend herbeiführenden Kampf
mit der römischen Macht getrieben. Unter solchen Umständen war es
Jesu selbstverständliche Pflicht, abzustehen von jedem Versuch, durch
den des Volkes Wohl nicht gefördert, sondern verschlechtert worden
wäre. In einem Lande, dessen Volk frei ist und das sich seine Gesetze

selbst gibt, liegen die Verhältnisse anders. Da steht den Sozialreformern
der Weg offen zur Herbeiführung gerechterer Gesetze und Zustände;
und ich sehe nicht ein, warum Jünger Jesu zurückscheuen sollten vor
der Betretung dieses Weges. Dieselben Beweggründe, die Jesu
Verhalten bestimmten, bestimmen auch das unsere. Wie er sich um des

Wohles seines Volkes willen aller und jeder sozialreformerischen Tätigkeit
enthielt, fo treiben wir um des Wohles unseres Volkes willen Sozialreform.

Derselbe Gottesgeist, der unter Verhältnissen, wie sie zur Zeit
Jesu in Palästina bestanden, die von ihm beseelten Menschen
veranlaßt, ihre Liebestätigkeit auf persönliche Hilfeleistungen zu beschränken,
treibt die Jünger Jesn unter ganz anders gearteten Verhältnissen an,
ihr möglichstes zu tun zur Umwandlung einer durch bürgerliche Gesetze

sanktionierten Gesellschaftsordnung, die nicht zn rechtfertigende soziale
Mißstände herbeigeführt hat und sie duldet.

Neue Verhältnisse bringen neue Verpflichtungen mit sich.
Jahrhundertelang blieb die Sklaverei unangefochten. Wir sind heute
überzeugt, daß sie ein Greuel in Gottes Augen ist, und wir wundern uns,
daß sie von christlichen Nationen solange geduldet wurde. Worin hat
es seinen Grund, daß sie bis in die Neuzeit hinein bestehen blieb und
nicht schon früher abgeschafft wnrde? Jedenfalls zum großen Teil
darin, daß man sie im Blick auf die Stellung, die Jesus und seine
Apostel zu ihr einnahmen, für berechtigt hielt. Und dies wiederum
hatte seine Ursache darin, daß man nicht bedachte, daß Jesu und seiner
Apostel Stellung zur Sklaverei eine durch die damaligen Verhältnisse
bedingte und gegebene war. Jesus sprach sich über die Sklaverei
gar nicht direkt aus; und seine Apostel nahmen nur insoweit auf sie

Bezug, als sie sich durch die Probleme, die sie in den ersten Christen-



— 64 —

gemeinden schuf, dazu genötigt sahen. Gegen die Sklaverei als System
sagten sie gar nichts. Aber sie verlangten von den Herren und den
Sklaven, daß sie sich so gegeneinander Verhalten, wie es für Christen
geziemend ist. Und sie schärften den Menschen Wahrheiten ein, deren
Anerkennung und Verwirklichung mit der Zeit die Aufhebung der
Sklaverei herbeiführen mußten. Aus ihrer Stellung zur Sklaverei zu
schließen, daß sie diese als eine berechtigte, dem Willen Gvttes
entsprechende Institution anerkannten, ist ein schwerer Irrtum. Und diesen
Irrtum hat die Christenheit jahrhnnderte lang gehegt. Als er endlich
als solcher offenbar wurde, fühlten sich die Wägsten und Besten unter
deu Christen moralisch verpflichtet, mit allen erlaubten Mitteln auf die
Abschaffung der Sklaverei hinzuarbeiten. Sicherlich hätten sie sich dazu
nicht verpflichtet gefühlt, wenn zu ihrer Zeit die obwaltenden Verhältnisse
nicht ganz andere gewesen wären als zur Zeit Jesu und seiner Apostel,

Was von der Sklaverei gilt, gilt auch von andern sozialen
Mißständen. Gott duldet solche Mißstände oft lange Zeit; aber er duldet
sie nicht für immer. Er sorgt stets zur rechten Zeit dafür, daß
verkehrte Anschauungen, die man lange Zeit für richtig hielt, als
Irrtümer offenbar werden; und dann ist es der Seinen Pflicht, solche
Anschauungen fahren zu lassen und den aus ihnen resultierenden
Uebeln nicht nur indirekt, sondern auch direkt entgegen zu arbeiten
und Widerstand zu leisten. In einer solchen Zeit leben wir heute.
Es liegt offen am Tage, daß weder die Anschauungen, die nnserer
jetzigen Gesellschaftsordnung zu Grunde liegen, noch diese Ordnung
selbst christlich sind. Niemand wird leugnen wollen, daß durch diese

Ordnung manche der von Gvtt geheiligten Menschenrechte illusorisch
gemacht, ja vergewaltigt werden. Haben mir denn unter solchen
Umständen nicht das Recht und die Pflicht, Svzialreform vom religiösen
Standpunkt aus zu treiben? Wir wären dazu weder berechtigt noch
verpflichtet, wenn die obwaltenden Verhältnisse derart wären, daß sie

unsere Tätigkeit zu einer nutzlosen, die Ausbreitung des Reiches
Gottes nicht fördernden, sondern hindernden machen würden. Aber
unsere heutigen Verhältnisse sind eben, wie wir gesehen haben, total
andere, als diejeuigen zu Jesu Zeit.

Dem Vorwurf, den man uns Religiös-Sozialen macht, liegt die

Auffassung zu Grunde, daß die Christen aller Zeiten verpflichtet seien,
durch ihr Tun uud Lassen Jesus und seine Apostel in kopierender Weise
nachzuahmen. Diese Auffassung erweist sich aber durch die Praxis
derer, die ihr nachzuleben suchen, immer wieder als unrichtig. Ein
kopierendes Nachahmen Jesu, bei dem man sich immer wieder sagt:
„Weil er das und das getan hat, darf ich es auch tun, und weil er
das und das nicht getan hat, darf ich es auch nicht tun," führt einen
in unsägliche Verwirrung hinein. Diejenigen, denen es mit solchem
Nachahmen völliger, ausrichtiger Ernst ist, sind, weil sie unter der
Gewalt des tötenden Buchstabens und nicht unter der Macht des
belebenden Geistes stehen, in Gefahr, an der Lösung ihrer Aufgabe zu



— 65 —

verzweifeln und schließlich ihr Christentnm über Bord zu werfen, und
das deshalb, weil es ihnen trotz aller erdenklichen Mühe nicht gelingt,
ihr Vollkommenheitsideal zu verwirklichen. Sie bleiben Stümper. Das
fühlen sie selbst; und die Nichtchristen um sie her fühlen und sehen es
auch, bemitleiden sie als Enthusiasten und denken: „Wenn man es im
Christenleben nicht weiter bringen kann als diese Leute, so wollen wir
lieber keine Christen werden."

Wir sollen Jesus nicht als ängstliche Kopisten, sondern als
schöpferische Künstler nachahmen. Wie der Schüler eines großen Meisters
sich in dessen Werke versenkt und sich von dem in ihnen sich

kundgebenden Geiste durchdringen und tüchtig machen läßt zur Gestaltung
und Vollendung feines eigenen Werkes, so sollen wir nns in die Werke
Jesu versenken und durch den Geist, der sich in ihnen kundgibt, uns
beseelen und geschickt machen lasfeit zur rechten Lösung der uns
gestellten Aufgaben. Sv hat Jesus als der Sohn des Vaters während
seines Erdeuwandels felber gehandelt. Er sprach einmal zu den Juden,
als sie in ihrem Haß danach trachteten, ihn zu töten: „Wahrlich, wahrlich,
ich sage euch: Der Sohn kann nichts von ihm selber tun, sondern was
er stehet den Vater tun; denn was derselbige tut, das tut gleich
auch der Sohn. Der Vater hat den Sohn lieb und zeiget ihm alles,
was er tut, und wird ihm noch größere Werke zeigen, daß ihr euch
verwundern werdet" (Joh. 5,19, 20). Besagt dieses Wort Jesu etwa,
daß sein Nachahmen des Vaters ein Kopieren sei? Anstatt diese Frage
zu bejahen, tun wir sicher besser, wenn wir annehmen, Jesus habe mit
offenem, klarsehendem Auge die Werke seines himmlischen Vaters
betrachtet, um die in ihnen sich offenbarende Größe und Schönheit des
moralischen Charakters Gottes wahrzunehmen und durch den in ihnen
fich kundgebenden Geist stets aufs neue sich anspornen zu lassen zur
rechten Vollführung der ihm übertragenen Werke. Infolge des innigen,
ununterbrochenen Verkehrs Jesu mit dem Vater und durch das seelenvolle

Sichversenken in dessen Werke gestalteten sich die Werke des
Sohnes nicht zu blassen Kopien der Werke des Vaters, fondern zu
vollendeten, aus des Vaters Geist herausgeborenen Originalwerken.
Jesus verklärte den Vater vor den Menschen dadurch, daß er seinen eigenen
Werken die charakteristischen Merkmale der Werke Gottes aufprägte.

Die Apostel handelten wie ihr Meister und erwiesen sich damit
als seine würdigen Schüler. Nach Pfingsten war er für sie nicht
mehr der in Niedrigkeit einhergehende Jesus von Nazareth, sondern
der erhöhte Herrscher, der seine Gemeinde durch seinen Geist
leitet und zur Erfüllung ihrer hohen Mission befähigt. Eine neue
Zeit hatte begonnen. Sie brachte neue Zustände mit sich und neue
Probleme, zu deren Lösung die Apostel Licht und Hilfe fanden im
geistigen Verkehr mit ihm. Die Erlebnisse, die sie in der Ausübung
ihres apostolischen Berufs machten, zeigten ihnen, daß die Gegenwart
die Vergangenheit überholt habe und sie übertreffe, und daß es darum
töricht wäre, wenn sie mit ihrem Tun das Beispiel, das ihnen Jesus



— 66 ^
in vergangenen Tagen gegeben hatte, in kopierender Weise nachahmen
wollten. Sie erfuhren es, daß sie nicht unter der Inspiration eines

abgeschiedenen Lehrers standen, sondern unter der Erleuchtung und
Leitung eines gegenwärtigen, machtvollen Herrschers, der sie in schwierigen

oder neuen, noch nie dagewesenen Situationen mit furchtlosem
Vertrauen beseelte. Niemand kann die Apostelgeschichte lesen, ohne
den Eindruck zu empfangen, daß die Apostel Männer waren, die nicht
von einem sklavischen, ängstlichen, unsicher«, sondern von einem freien,
mutigen, zuversichtsvollen und siegesgemissen Geist erfüllt waren —
Männer, die die Welt überwanden, keine Furcht vor den Schrecken
der Zukunft kannten und jede neue Krisis als Gelegeuheit zur
Erlangung nenen Triumphes willkommen hießen. Sie hatten entscheidende
Urteile abzugeben in sehr heikeln nnd wichtigen Angelegenheiten, ivie

z. B. über die Verpflichtung znm Gehorsam gegen die Obrigkeit nnd
über das Verhältnis zwischen Juden und Heiden. Und sie gaben ihre
Urteile ohne Zögern ab als Männer, die sich zum Entscheid berechtigt
fühlten und die sich bewußt waren, daß die höchste Weisheit durch sie

spreche. Dabei fragten und suchten sie nicht nach Präzedenzfällen.
Nichts von dem, was sie taten, war stereotyp; alles war frisch nnd
ursprünglich.

Nun sei schlankweg zugegeben, daß die Apostel die Gaben des

Geistes in reicherer Fülle besaßen nnd daß sie in höherem Grade
inspiriert waren als wir heutigen Christen. Doch das ändert nichts
an der Tatsache, daß unser christliches Leben ivefeutlich von derselben
Art sein muß, wie das ihrige. Es läßt stch gar nicht annehmen, daß
die Freiheit, die ihnen in der Gemeinschaft mit dem Herrn gewährt
war, uns versagt sei, und daß die ersten Christen berufeu gewesen

seien, unter der direkten Erleuchtung und Leitung des Geistes zu
wandeln und zu handeln, wir dagegen in unserm Verhalten uns einfach

zu richten haben nach Präzedenzfällen und nach aus dem Beispiel
Jesu und seiner Apostel abgeleiteten Regeln. Wenn ivir so gestellt
mären, so befänden wir uns immer noch unter dem Stecken des

Treibers; wir wären noch gebundene Knechte, aber nicht mit Freiheit
geadelte Söhne und Töchter Gottes. In manchen Wechselfällen unseres
Lebens stünden wir ratlos nnd verwirrt da aus Mangel an bestimmter,
für den jeweiligen Fall passender Instruktion und Leitung. Unsere
christliche Tätigkeit trüge den Stempel der Aengstlichkeit, der Schwachheit

und äußerster Beschränktheit an sich; es lastete auf ihr der Fluch
der Formalität, ivelche die Mutter der Heuchelei ift. Gottlob, daß
dem nicht so zu sein braucht und daß es bei wahren Christen nicht
so ist. Wie zur Apvstelzeit, so stnd auch heute noch die rechten

Jünger Jesn begabt mit geistlicher Freiheit imd Sehkraft, so daß sie

selbst in äußerst schwierigen Fällen imstande sind, ihre Pflicht richtig
zu erkennen und den rechten Weg zur Lösung ihrer Aufgabe einzn
schlagen, ohne daß sie sich dabei erst lange nach vorbildlichen
Beispielen umsehen müßten.



— s,7 —

Daß die den Christcnmenschen verliehene Aktionsfreihcit nicht
mit Willkür verwechselt werden darf, versteht sich von selbst. Die
wahren Jünger Jesu handeln nicht nach eigenmächtigem Belieben,
sondern nach dem Gesetz des in ihnen gezeugten neuen Lebens, dessen

Quelle der lebendige Christus ift. Sie halten fich an die Evangelien,
nicht um in einzelnen Worten oder Handlungen Jesu detaillierte
Anweisungen oder Ermächtigungen für ihr Tun nnd Lassen zu suchen
und zu finden, sondern um aus allen seinen Worten und Handlungen
seine einzigartige Persönlichkeit und den Geist seines Lebens immer
besser kennen zu lernen. Und sie unterstellen sich der Gewalt des

erhöhten, lebendigen Christus, um sich von ihm ausrüsten zu lassen mit
dem Geist der Weisheit und der Offenbarung, auf daß sie geschickt

seien an dem Platze, wo sie hingestellt sind, und unter den verschiedenartigen

und wechselnden Verhältnissen ihres Lebens durch ihr
Verhalten dem Willen Gottes gerecht zu werden. Darnach, ob dann
ihr Verhalten von ihren Mitmenschen gebilligt werde oder nicht, fragen
sie nichts. Sie fürchten sich auch nicht, neue Wege einzuschlagen, vor
denen andere zurückschrecken. Ihr höchstes Anliegen ist, durch ein Leben
freiwilligen Gehorsams gegen Gott mitzuhelfen an der Beseitigung der
Hindernisse, die dem fortchrittlichen Wachstum des Himmelreichs
hemmend im Wege stehen. Während so ihr Handeln ein spontanes
ist, trägt es doch keine Spur des Eigenwillens an sich; denn es ist
beherrscht vom Gesetz des Geistes des'Lebens, dessen Quelle und Norm
der Herr selbst ist.

Wer all das Gesagte ohue Voreingenommenheit prüft, wird sich

sagen müssen, daß der Vorwurf, wir Religiös-Soziale stehen mit unsern
Anschauungen und unserer Wirksamkeit nicht im Einklang mit der
Lehre und dem Beispiel Jesu und seiner Apostel, ein unbilliger ist.
Ja, wenn wir nur Sozialreform trieben, dann könnte man uns diesen

Vorwurf mit Recht machen. Aber in unserm Programm steht das
Religiöse vor dem Sozialen, dieses ift durch jenes bedingt; nnd darum
halten wir dafür, daß unser Vorgehen kein Abweichen von unseres
Meisters Weise sei. I. u. Wuhrnmnn.

Die Seutscden «eicdstagswadlen.

s gibt Pessimisten in der Welt, die nicht an eine Entwicklung
1^ glauben, oder sie glauben nur an eine sehr langsame, für unsere

Augen kaum wahrnehmbare. Und doch, wenn wir vorurteilslos
die Dinge betrachten, so müssen wir uns sagen: es ist allein in den

letzten zehn Jahren fo vieles scheinbar Unmögliche möglich geworden
in der Welt: wer hätte zur Zeit des Dreyfushandels z. B. daran


	Dürfen sich die Religiös-Sozialen auf Jesus berufen?

