
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 2

Artikel: Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? : Teil I und II

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 53 -
Kreises von selbst. Das ist die Lebens- nnd Weltanschauung der
Landleute.

In den letzten Jahren drang zwar hin und wieder ein Strahl
der Aufklärungsarbeit auch bis aufs Land, aber ihre Wirkungen blieben
noch sehr unerheblich. Denn der alte Landgeist ist sehr schwer zn
bekämpfen. Ja wir sehen, wie sich sogar der Geist des ländlichen
Nachschubes in den Industriestädten den neuen Verhältnissen schwer
anpaßt, wie erst allmählich er die alteu Ueberlieferungen abstreift.

Und wenn sich in deu letzten Jahren Mode und modernes Arbeitsgeräte

doch Eingang verschafft haben nnter den Landlenten, so beweist
dies kaum, daß sich an der ganzen Geistesrichtung auf dem Lande
etwas Wesentliches geändert hat.

Eine weitere Eigentümlichkeit, die sowohl den niederen
Volksschichten auf dem Lande, als auch den Industriearbeitern in den
Städten eigen ist, und die uns die später zn behandelnde geistige
Lebenslage der städtischen Arbeiter verständlicher machen soll, ist die,
daß sich diese wie jene allzusehr als Angehörige ihrer Klasse fühlen,
daß fie auf jede höhere geistige Tätigkeit verzichten und dieselbe für
ihre praktische Tätigkeit für entbehrlich halten. In dieser Gelassenheit
lebt der größere Teil der Arbeiterschaft.

Nachdem wir das geistige Leben der niederen Volksschichten auf
dem Lande kennen gelernt haben, wollen wir uns nun in die Industriestädte

begeben und uns auch dort das geistige Leben der Arbeiter
ansehen. Die Betrachtungen, die wir auf dem Lande gemacht haben,
werden uns nun das Studium der Arbeiter in den Städten sehr
erleichtern. So ein Studium anzustellen, ist für jedermann überaus
wichtig, der den Geist der Arbeiter studieren will, weil er auch in den
Städten denselben Geist antrifft, dem er schon auf dem Lande begegnet
ist, und weil er sich soust ohne diese vorher erlangte Kenntnis in die
geistigen Verhältnisse der städtischen Arbeiterbevölkerung nicht hineinfinden

würde. Wer dies tut, der wird sich auch in der Stadt klar
und wird gleich wissen, wo der richtige Weg zu suchen sei, um zu
seinem Ziele zu kommen. Wenzel Holet.

(Schluß folgt.)

Pantheismus
oder «laude an den persönlichen Sott?

F »nser Thema führt »ns mitten ins Zentrum des geistigen Kampfes
RH der Menschheit, der im Kamps um Gvtt gipfelt. Es bezeichnet

besser als manches andere Stichwort das tiefste Problem der
bisherigen Menschengeschichte und ist sicher eine der zutreffendsten

*) Nach einem Vortrag,



— 54 —

Formulierungen, die für den Sinn des Geisteskampfes der Gegenwart
und die unserem Geschlechte gestellte religiöse Aufgabe gefunden werden
können. Das religiöse Erwachen, das langersehnte, ist da, daran ift
nicht mehr zu zweifeln. Es steigen die Finten aus den letzten Tiefen
des Lebens; es braust und stürmt und webt und schafft wie ein

langsam nahender Frühling. Das Fragen nach Gott ist erwacht. Es
ist auch schon zu einem Hungern nach Gott, einem Schreien nach ihm
gekommen. Die Gottesfrage ivird langsam die Frage der Fragen —
neben der Menschenfrage. Denn beide gehören aufs innigste zusammen:
die Menschenfrage drängt zur Gottesfrage und die Antwort auf die

Gottesfrage ist mehr als je zuvor der Meusch. Aber nun nimmt die

religiöse Bewegung eine andere Richtung, als viele von uns vielleicht
erwartet hatten. Sie hatten geglaubt und gehofft, daß der Glaube
an den Gott, den sie aus der Bibel kennen — und nicht nur aus
der Bibel — den persönlichen Gott, den Gott, den sie den Vater
nennen, der aber „in den Himmeln" ist, den Gott, den die Bibel
und das Menschenherz den lebendigen heißen, mächtig und herrlich
in den Herzen aufleuchten und die Welt ergreifen werde; statt dessen

ist die religiöse Bewegung der Zeit, wenigstens eine ihrer Strömungen
und zwar eine der stärkeren, beim Pantheismus angelangt. Sie kommt
also nicht über die Welt hinaus, sie vergöttert vielmehr die Welt und
sucht fo ihren Gotteshunger zu stillen. Mächtig geht dieser pantheistische
Strom dnrch die Zeit. Er bricht auch in die Kirche und Theologie herein,
die er lange Zeit kaum mehr berührt hatte. Der Pantheismus
erscheint als Angeklagter vor dem Glaubensgericht der größten deutschen
Landeskirche. Was man heute etwa Monismus nennt, ist, soweit er
irgend welche Tiefe erreicht und nicht nur ein anderes Wort für das
gewöhnliche Freidenkertum ist, von pantheistischem Denken durchtränkt.
Es ist behauptet worden, der Pantheismus sei heute die Geheimreligion
der Gebildeten. Da möchte ich fast sagen: wäre es doch so! Denn
ich fürchte, die Geheimreligion der Gebildeten, soweit sie überhaupt
etwas wie Religion haben, sei eher der Aberglaube, die Schicksalsangst.
Wohl aber läßt sich sagen, er sei die Prunkreligion der Gebildeten,
die Religion, zu der sie sich bei feierlichen Anlässen, oder wenn sie

durch die unentrinnbare Gottesfrage in die Enge gedrängt sind,
bekennen. Der Pantheismus der Gegenwart ist doch noch etwas besseres
als ein religiöses Ruhebett für die Intellektuellen, die des bloßen
Intellektualismus müde sind, aber anch zu müde, um den Kampf um
Gott mit ganzem Seelenernste aufzunehmen: er ist eine frische Welle
religiösen Lebens, die durch unsere ansgedörrte Welt rauscht. Aber
wie — streitet er denn nicht mit dem Gottesglauben des Christentums?

Hat dieses sich nicht stets gegen ihn erklärt, oft mit stärkster
Leidenschaft? Gewiß; aber dem steht die andere Tatsache gegenüber,
daß die tiefsten religiösen Geister aller Zeiten fast ohne Ausnahme einen
starken pantheistischen Zug an fich tragen. Vielleicht ertönt in unserer
eigenen Seele von Zeit zu Zeit sein Zanberlied. Was sollen wir denn



— 55 —

dazu sagen? Auf welche Seite uns stellen? Was will diese Bewegung
der Geister? Ist sie mehr Verheißung oder mehr Gefahr? Ist sie

wirklich eine erste Woge neuen Gotterlebens, das weiter drängen wird
oder ist sie die letzte abziehende Welle des alten Gottesglaubens der
Christenheit?

Wenn wir nun daran gehen, diese Fragen zu beantworten, so

ist unsere Meinung nicht, daß wir irgend jemanden die Art und
Weise, wie er sich zn Gott stellt, bestreiten, als falsch darstellen wollen.
Das Denken über Gott, wenn es echt ist und uicht bloß von außen
übernommen, geht aus dem Erleben hervor, ist also organisch
notwendig und wahr und kann nicht gewechselt werden wie ein Kleid.
Wir wollen einander nicht wegen unseres Gottesbegriffes Plagen,
sondern jeden nach seines Herzens Lust auf dem gvldeneu Pfad der
Freiheit vor Gott, mit Gott und zu Gott wandten lassen. Wohl
aber können ivir uns mit einander verständigen, können Klarheit
schaffen über den Sinn der großen Gottesfrage und ihrer
Beantwortungen. Wir treten vor die letzten und größten geistigen Mächte
hin, zu denen wir Stellung nehmen müssen, wenn wir eine tiefe und
klare seelische Existenz gewinnen wollen, vor ein mächtiges Entweder-
Oder : entweder Pantheismus oder Glauben an den persönlichen Gott.

l.

Was ist der Pantheismus? Was will er?
Die Antwort ist nicht leicht; denn der Pantheismus ist ein

Proteus; in immer neuen Gestalten erscheint er uns — und wer weiß,
ob darin nicht ein Teil seiner Kraft beruht? Wir iverdeu fein eigentliches

Wesen wohl am besten erfassen, wenn wir in die Tiefe des

religiösen Lebens hinabsteigen nnd dort nach seiner Quelle suchen.
Alle Religion ist ein Hunger nach Gott. Das ist ihr tiefstes

Verlangen. Nach Gott begehrt sie, nach Gott schreit sie, mit ihm sich

zu vereinigen ist ihr Ziel. Darin sucht und findet sie des Menschen
Erlösung, die Stillung seines tiefsten Lebensdranges. Es ist das
Unendliche in nns, das uns bei keinem endlichen Gut zur Ruhe kommen
läßt, das uns aber auch die Gewißheit gibt, daß wir mit unserm
geistigen Wesen nicht einfach dem Lose des endlichen und natürlichen
Daseins verfallen sind. Aber dieser Grundtrieb der Religion spaltet
sich gleichsam in zwei Richtungen, Ans der einen Seite treibt das
religiöse Verlangen den Menschen über die Welt hinaus. Es wird
zum Schrei nach Erlösung von der Welt. Die Welt umdrängt uns
mit ihrer Not. Sie bedroht mit ihren Gefahren unsere äußere
Existenz, und will mit ihrer Lnst und ihrer Angst unsere Seele nm-
stricken. Aus dieser Not schreien wir auf zu Gott, als zu einer
Macht, die über der Welt steht und uns darum vor der Welt retten,
über die Welt emporziehen kann. Je höher Gott über der Welt
steht, je weniger er von ihrer Art an sich hat, desto sicherer finden



- 56 -
wir bei ihm Zuflucht, desto mehr ist er wirklich unser Gott,
unsere ewige Burg und starke Hilfe. Wir bedürfen eines Gottes, der

Herr der Welt ist, der auch der Welt in uns überlegen ist, der heilig
ist und hoch, ein Richter unserer Schuld und gerade darum ein

Helfer. Die Welt ist ein stürmisch wogendes Meer. Wir rufen in
unserer Angst: „Herr, rette mich". Der uns die Hand reichen
und emporziehen soll, der muß einen festen Stand haben über diesem

wogenden Meer. Unsere Seele könnte nicht atmen ohne diesen

Glauben; wir wären ohne ihn verloren. Gott muß uns, wie die

Schulsprache sagt, transzendent sein, er muß über uus sein, muß
der Welt überlegen sein, um uns helfen, nns retten zu können, um
der Gott zu sein, den wir anbeten, zu dem wir uns emporstrecken
können — um unser Gvtt zu sein. — Aber nun gehört es zn den

Antinomien, an denen das religiöse Leben so reich ist, daß dieser Gott
uns umgekehrt wieder ganz nahe sein muß, um unser Gott zu sein.
Denn wir möchten ja mit ihm verbunden sein, möchten mit ihm völlig
eins werden. Gerade in dieser Vereinigung finden wir Leben und
Seligkeit, finden wir die Erlösung. Wir möchten göttliches Wesen
in unser Leben hereinziehen, uns in göttliche Art verwandlen,
aufsteigen zu göttlicher Vollkommenheit, göttlicher Freiheit, göttlicher
Lebensfülle. Wir können aber nur zu Gott hinaufsteigen, wenn er

zu uns herabsteigt. Gottesnähe ist das höchste Ziel der religiösen
Sehnsucht. Also muß Gott auch in der Welt sein. Die Welt muß
sein Herrschaftsgebiet, sein Reich, seine Wohnung sein. Es ist die

Forderung aller lebendigen Religion, daß die Welt Gottes sei. Kein
Fleckchen soll darin sein, das nicht zu ihm gehört; es ist die religiöse
Leidenschaft, alle Dinge in ihrer Beziehung zu Gott zu sehen, sie also
in Gott zu sehen; sie möchte Gott fo ganz mit der Welt verbinden,
daß die Fülle seines Wesens ganz in sie einginge, sie möchte untergehen

im Meere dieses göttlichen Lebens, um darin erst ihr Leben zu
finden. Das ist der Gotteshunger der Seele. Sie jauchzt auf, wo
Gott ihr begegnet. Also ist das Ziel aller religiösen Sehnsucht die

Immanenz Gottes, wie die Schulsprache sagt, die Einwohnung Gottes
in der Welt, die innigste Vermählung von Welt und Gott. Gott muß
in der Welt sein, wenn er unser Gott sein soll. Darum ist das
letzte Wort aller Religion die Menschwerdung Gottes, das Herabsteigen

Gottes in die Welt, die Verbindung der Welt mit Gott zu
einer Gottes-Welt, die Vereinigung von Gott und Mensch zum Gottes-
Menschen. Aber wie denn — sind wir damit nicht zu einem Widerspruch
gelangt? Wir sagten: „Gott muß über uns fein, sonst kann er
nicht unser Gott sein" und sagen jetzt das genaue Gegenteil:
„Gott muß in uns und um uns sein, sonst kann er nicht unser Gott
fein" Gewiß scheint das zunächst ein Widerspruch zu sein. Aber mit
diesem scheinbaren Widerspruch stehen wir mitten in dem Problem, das
uns aufgegeben ift durch den Kampf zwischen Pantheismus und Glauben
an den persönlichen Gott.



57 —

>I,

Nun sind wir zunächst im Stande, das Wesen des Pantheismus
richtig zu fassen, den Vielgestaltigen zu zwingen, uns sein echtes Bild
zu enthüllen. Pantheistische Art haben wir überall da vor uns, wv
der eine der beiden religiösen Grundtriebe: die Immanenz Gottes,
einseitig betont wird, konsequenten Pantheismus, wo sie allein übrig
bleibt. Anders ausgedrückt: der Pantheismus ist die Tendenz, Gott
und Welt ineinander aufgehen zu lassen, sie einander gleich zn setzen.

Er ist die Alleinheitslehre: das All ist Gott und Gott das All. Die
alte Formel dafür lautet: ^««77«^; das Eine und das Alles,
vielleicht noch bezeichnender ist aber die von dem bekanntesten und vielleicht
konfequcutesten Vertreter dieser Denkweise, vvn Spinoza, geprägte:
Dsus «iv« datura, Gott oder die Natur, d. h. die Allwirklichkeit, das
Universum. Was ist mit dieser Formel gesagt? Es gibt ein populäres
Mißverständnis des Pantheismus, wonach dieser behauptete, daß alle
einzelnen Dinge Gott feien, also der einzelne Mensch oder auch das
einzelne Tier, die einzelne Blume, Damit versucht man die ganze
Denkweise lächerlich zu machen oder gibt ihr damit auch eine falsche
praktische Auslegung, etwa im Sinne einer Vergottung des Ich. Der
eigentliche Pantheismus ist aber das genaue Gegenteil davon. Statt
die einzelne Erscheinung zur Gottesehre zu erheben, versenkt er sie
vielmehr in das All-und-Eine und nimmt ihr damit ihr besonderes Recht.
Das Eine allein ists, worauf es ihm ankommt. Gott ist eben die

Einheit der Welt, das Band, das ihre Vielheit zusammenfaßt, das
eine Leben, das in allen Erscheinungen waltet, die eine Substanz,
die sie alle trägt. Auch der Pantheismus unterscheidet zwischen
Gott und Welt. Die Welt ist die bunte Vielheit der Dinge, Gott ist
ihre Einheit. Die Welt ist der Leib, Gott die Seele, die Welt die
Erscheinung, Gott die Idee. Das Verhältnis kann dabei auf die
mannigfachste Weise gefaßt werden. Bald tritt die Welt mehr hervor,
bis zum Verschwinden Gottes, bald Gvtt, bis zum Verschwinden der
Welt. Im ersten Falle halten wir den Atheismus, im zweiten den
Akosmismus. Es gibt einen Pantheismus, der Gott der sittlichen
Weltordnung gleichsetzt. In diesem Sinn sind Fichte, in seiner ersten
Zeit, und Carlyle Pantheisten. Man könnte diese Art ethischen
Pantheismus nennen. Dann wird Gott wieder als Weltseele bezeichnet,
fo von Schelling in seiner ersten und mittleren Zeit. Manchmal wird
aber auch einfach die Natur Gott genannt und ist Pantheismus fast
gleichbedeutend mit Materialismus. Es gibt sodann einen Pantheismns, der
die ganze Wirklichkeit als eine geistige auffaßt — wir müssen ihn
idealistischen Pantheismus nennen — dann einen, der den Unterschied
von Geist und Materie bestehen läßt und diese vielleicht als Aeußerungs-
formen eines unbekannten Dritten auffaßt und endlich einen, der
eigentlich nur mehr die Materie gelten läßt, diese aber in religiösen
Glanz einhüllt. Das ist eben die Proteusgestalt diefer Denkweise, die



— 58 —

es sv schwer macht, sie anzufassen. Aber wir müssen nns klar machen,
daß der Unterschied zwischen Gvtt nnd Welt für alle Formen des

Pantheismus nicht ein wirklicher, sondern nur ein scheinbarer ist.
Nur wir sehen ihn, in Wirklichkeit gibt es nur ein unterschiedsloses
Allleben und dieses ist Gott. Die pantheistische Frömmigkeit besteht
aber eben darin, daß der Mensch diesen Schein durchschaut, daß

er durch alle Vielheit der Welterscheinungen überall nur dieses Eiue
sieht und alles Einzelne als seinen Teil, seinen Ausfluß; die Erlösung
aber, die der Pantheismus gewährt, ist eben die, daß das Einzelwesen
freudig aufgeht iu diesem All-Einen, daß es seinen Eigendünkel und
Eigenwillen, aber auch seine Armut und Engigkeit aufgibt, um allein
in Gott zu sein. Einig ist aller Pantheismus in der Ablehnung
des sogenannten Dualismus, der einen Gegensatz zwischen Gott und
Welt annimmt, einig in der Ablehnimg des Gedankens, worin dieser
Dualismus zum schroffsten, unerträglichen Ansdruck zu gelangen scheint,
der Persönlichkeit Gottes. Das ist sein Schibboleth nnd diese

Tatsache ist bedeutsam genug: der Pantheismus ist eine Denkweise,
die, konsequent gefaßt, dem persönlichen Leben keinen Raum läßt,
sondern nur ein letztes Wort hat für den Sinn alles Seins: Natur.
Osus sivs Natura.!

Diese logischen Abgrenzungen waren um der begrifflichen Klarheit
unserer Auseinandersetzungen willen notwendig. Aber sie sagen nils
noch recht wenig; es wäre eine arge Täuschung, wenn ivir meinten,
damit das Wesen und den Sinn des Pantheismus genügend
dargestellt zu haben. Wir kennen damit erst sein Gewand, nicht seine
Seele. Solche gedankenmäßigen, halb philosophischen, halb poetischen

Prägungen sind nur der seiner Natur nach immer höchst unvollkommene
Ausdruck einer besonderen Art der Stimmung, des Wollens und
Erlebens. Wenn wir Macht nnd Zauber des Pantheismus verstehen
Möllen, müssen wir zu dieser Wurzel vordringen, müssen den tiefsten
Beweggründen, denen er entspringt, nachgehen.

Der Pantheismus entspringt aus dem Verlangen nach einer
Einheit alles Wirklichen. Er ist monistisch gestimmt; der Monismus
ist hier religiöse Leidenschaft geworden. Er berührt sich darin aber stark
mit dem wissenschaftlichen Denken; das ist ein sehr charakteristischer
Zug. Die Wissenschaft hat ja monistisches Blut in den Adern. Ihr
Ziel ist, die Wirklichkeit durck das Denken zu bewältigen. Dies leistet
sie dadurch, daß sie die bunte Vielheit der Dinge auf eine gewisse

Einheit zurückzuführen sucht. Diese Einheit entnimmt sie, meistens
ohne sich dessen bewußt zu sein, dem Geiste selbst, in welchem diese

Fvrmen angelegt sind. Die für ihre Zwecke wichtigste derselben ist
die Kategorie der Kausalität, d. h. die Auffassung der Dinge nach dem
Schema von Ursache und Wirkung. Durch diese wird eine Erscheinung
„erklärt" ; es wird gezeigt, von welcher andern Erscheinung sie die
Ursache und von welcher andern sie die Wirkung ist. Damit wird
sie in einen umfassenden Zusammenhang hineingestellt. Je umfassender



— 59 -
dieser Zusammenhang ist, destv größer ist die Einheit des Seins,
welche die Wissenschaft erstrebt. Ihr Ideal wäre eine ganz einfache
Weltformel, woraus die ganze Fülle der Wirklichkeit sich restlos
ableiten ließe. Sie bekäme dann ein wissenschaftliches System der
Welt, worin jede Erscheinung ihren bestimmten und notwendigen Ort
hätte, wo das eine Grundwesen der Dinge als eine sichtbare Kette
der Notwendigkeit das All umfpanute. Wir sehen, wie diese monistische
Tendenz der Wissenschaft mit ihrem eigensten Wesen zusammenhängt.
Ihre Leidenschaft ift das Erklären. Erklären heißt aber in ihrem
Sinne, eine Erscheinung aus der andern ableiten. Dabei wird vorausgesetzt,

daß in beiden ein Gemeinsames sei, daß sie nur verschiedene

Formen dieses Gemeinsamen bildeten. Das Grundprinzip der Logik
ist darum das Prinzip der Identität. Es wird ausgedrückt durch
die Formel ^l —^l. Alle andern Gesetze des Denkens sind aus ihr
abzuleiten. Da nun die Kette von Ursache und Wirkung das All
nmspannt, so ist die Voraussetzung der wissenschaftlichen Denkweise,
daß Alles Eins ist und Eins Alles. Denn nirgends kann etwas
Neues in diesen geschlossenen Kreislauf eintreten; jede Erscheinung ist
in allen und alle in jeder enthalten; sie sind nur unendliche
Wiederholungen des Einen. Diese Denkweise hat sich darum in der
Atomtheorie ein Schema gebildet, das ihren Sinn symbolisch darstellt. Die
Atome sind ja nichts anderes, als das unterschiedslose unendliche Eine
in unendlich viele, unter sich völlig gleiche Einheiten zerschlagen, die
das Eine genau wiederholen. Die mechanistische Denkweise, die wir
hiermit im Besonderen geschildert haben, ist nur die einseitigste
Ausgestaltung der wissenschaftlichen Methode überhaupt.

Wir sehen also, daß die Formel des Pantheismus: ?M
(Gott Alles und Eines) genau auch die Voraussetzung der Wissenschaft
ist. Darum begreifen wir, wenn eine vom wissenschaftlichen, im
Besonderen vom naturwissenschaftlichen Denken beherrschte Zeit, sobald sie

einen religiösen Abschluß ihres Geisteslebens sucht, sich dem Pantheismus
zuwenden muß. Der Pantheismus trägt ein wissenschaftliches Kleid,
er ist wissenschaftlich hoffähig, während der Glaube an die Persönlichkeit
Gottes an einem wissenschaftlich gebildeten Menschen fast wie ein, Stück
Aberglaube erscheint. Aus diesem Umstände ist es unter anderem auch

zu erklären, warum wohl etwa moderne Sozialisten sich jenem
zuwenden, trotzdem er, wie wir später sehen werden, zu ihrem
revolutionären Wollen durchaus im Widerspruch steht. Er scheint eben

moderner zu sein, obgleich er das in Wirklichkeit gar nicht ist. Wie
kann denn, meint man, ein moderner Mensch, der einen Blick in die

lückenlose Einheitlichkeit des Alls getan hat, noch glauben, daß dieses

durch einen außer ihm stehenden Willen regiert werde? Wo sollte
dieses persönliche Wesen denn seinen Sitz haben? Ist nicht dcr alte
Himmel durch Kopernikus zerftört? Und wisfen wir nicht, daß dieses

All durch strenge Ordnungen gebunden ist, in die kein göttlicher Wille
von außen eingreifen kann? So können wir uns wohl denken, daß



— 60 —

dieses AU vvn Innen her durch eine geistige Macht bewegt wird,
nicht aber, daß über ihm ein menschenähnliches Wesen stehe, das ihm
seinen Lauf vorschriebe. Das ist Mythologie, ein Ueberbleibsel aus
der unwissenschaftlichen Periode der Menschheit.

So scheint der Pantheismus der einzig legitime Sohn des
modernen Denkens zu sein. Wer beides sein will, ein moderner
Mensch und religiös zugleich, kaun nur bei ihm anlangen. Aber
stimmt er denn nicht zugleich vortrefflich mit einem reineren christlichen
Denken über Gott? Dieses behauptet ja auch, daß Gott der Herr des

Himmels und der Erde sei und nichts außer ihm. In den
Eigenschaften der Allmacht und Allgegenwart ist ja das "/^ xc« 77«^ völlig
eingeschlossen. Auch ist es, kann der Pantheismus iveiter sagen, ein
echt religiöses Gefühl, das sich gegen die Behauptung der
Persönlichkeit Gottes wendet; denn durch sie wird Gott, der Uuendliche,
ins Endliche herabgezogen. Persönlichkeit können wir ja nur von
einem Einzelwesen aussagen. Zur Persönlichkeit gehört Selbstbewußtsein.

Als Selbst kann sich aber nnr empfinden, wer andere Selbst
neben sich weiß. Das ist bei der Allpersönlichkeit unmöglich, denn
wen könnte diese neben sich haben? Also hebt die Allssage der
Persönlichkeit die Gottheit auf, wenigstens den Einen Gott; sie gehört
auf den Boden des Polytheismus. Dieser Widerstand gegen die

Behauptung der Persönlichkeit Gottes kann bei Einzelnen zu einer starken
Leidenschaft werdeil. Wir werden zugestehen müssen, daß darin ein echt
religiöses Motiv wirksam sein kann, das gleiche Motiv, das Elias
gegen Baal und John Knox gegen die Marienbilder zum heiligen Zorn
reizt: der Eifer für die Größe und Reinheit des Gottesglaubens.

Aber mit alledem sind wir noch immer nicht zu denjenigen
Motiven gelangt, die dem Pantheismus seinen stärksten Zauber
verleihen. Die Macht, die er gerade heute ivieder über die Gemüter
ausübt, beruht wesentlich aus einem Umstand: er verspricht den
Menschen Rnhe, große Ruhe. Wir aber sind müde. Müde sind viele
von der Sinnlichkeit, andere müde vom Kampf mit dem Ich und mit der
Welt, uoch andere von der aufreibenden Unruhe des heutigen Lebens.
Da kommt denn der Pautheismus und verspricht Ruhe, Ruhe in
Gott. Auch der gewöhnliche Gottesglaube verspricht freilich Ruhe für
die Seele, aber diese Ruhe muß, ivie mun meint, durch Anstrengung
erkanft werden, durch sittliche Anspannung, mindestens durch die Tat
des Glaubens; der Pantheismus aber löst sanft alle irdischen Fesseln
llild nimmt alle Anstrengung weg. Er ist die tiefe Zauberflut, worin
die Seele steigt, um Vergesseil zu finden, um einmal sich ganz auf-
zngeben, um einmal völlig auszuruhen von fich selbst, im Schöße des

Alleinen, um einmal völlige Erlösung zu fiuden. Diese Stimmnng
mag aber kraft einer häufig vorkommenden Kontrastwirkung gerade
auch leidenschaftlich bewegte, ichfreudige, lebeushungrige nnd
tatendurstige Naturen ergreifen. Darum fühlte sich Goethe so mächtig von
Spinoza angezogen. In dessen mathematischer Alleinheitslehre, ivo der



- 61 —

Einzelne aufgeht in der grvßen Ordnung des Alls, und gerade in
diesem Aufgehen, dem amor intsllsOtualis Osi,*) seine Seligkeit gewinnt,
fand er Stillung für sein ungestüm pochendes Herz.

Im Grenzenlosen sich zu finden
Wird gern der Einzelne verschwinden.
Da löst sich aller Ueberdruß;
Statt heißem Wünschen, wildem Wollen,
Statt lüst'gem Fordern, strengem Sollen
Sich aufzugeben ist Genuß,

Mit dem „läst'gen Fvrdern, strengen Sollen" ist das edelste,
frömmste Ruhebedürfnis angedeutet, das der Pantheismus zu stillen
verspricht. Müde werden mögen wir namentlich auch von unserem
sittlichen Streben. Der ewige Kumps zwischen Gut und Böse
reibt uns auf. Er macht nns für nns selbst znm Ekel. Wohin follen
ivir uns flüchten vor der Scham über uns selbst? Da vernehmen
wir die Botschaft des Pantheismus: „Gib den unnützen Kampf auf
und ergreife Frieden und Glück. Du bist ja gar nicht böse, sondern
gut. Du bist göttlich, fo wie du bist. Auch das, was als Schuld
dich ängstigt, gehört zu Gott. Es ist ein Mittel zu deiner Vertiefung,
ist eine Bereicherung des Lebens; dn bleibst auch damit, ja, damit erst
recht, in Gott, bist göttlichen Wesens, bist rein und schön." Ist das
nicht wunderbare Botschaft? Ist das nicht, als ob wir, wegmüde
und beschmutzt, in ein kühles Bad steigen dürften, um froh und schön
wieder heraufzusteigen? Die Welt wird mit Gottesglanz Übergossen,
wird überall strahlend und herrlich, bis in den letzten dunklen Winkel
hinein; Sünde, Not und Tod sind nur Mittel, durch die das ewige
Leben des Einen sich ausdrückt; sie meinen auch Leben und Freude.

Damit schauen wir dem Pantheismus ins tiefste Herz und lenken

zu deu Gedanken zurück, von denen wir ausgegangen sind. Er ist
nach seinem tiefsten Motiv ein Ausdruck des Gvttes Hungers der
Seele. Er möchte die Welt in Gott sehen, sie in Gott eintauchen
uild Gott herabziehen in die Welt, daß fie von seinem Leben erfüllt
werde; er möchte Gott schauen in allen Dingen, in ihm leben und
weben und sein, möchte ihn genießen, möchte ihn herunterreißen von
seinem Himmel, um ihn endlich zu haben, ganz und völlig zu haben
und in ihm untergehend selbst göttlich zu werden. Die Göttlichkeit
der Welt und des Menschen — das ist sein tiefstes Begehren, das
Einssein mit Gott sein Hunger und Durst. L. Nagaz.

(Schluß folgt.)

«) Zu deutsch: Geistige Gottesliebe.


	Pantheismus oder Glaube an den persönlichen Gott? : Teil I und II

