
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 1

Artikel: Glaube und Heimat von Karl Schönherr

Autor: Pfister, Benj.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34 —

glaube uns Alm«
von «an 5edSndefk.

I.

lUie persönlich erlebte Religion bringt in das Menschendasein Trost,I Erquickung, Erhebung, aber auch Tragik, Kämpfe, Konflikte.
Sie befreit uns innerlich von den Mächten der Welt — das

empfinden wir als trostvolle Erlösung — zugleich aber zwingt sie uns
zu Aufgaben, zu Verzichtleistungen und Entbehrungen, die unserem
Ich fchwer fallen, weil dieses eben doch nach seiner materiellen Seite
hin mit den Dingen und Gütern, mit den Ansprüchen und Forderungen

der Welt und des Lebens stark und eng verflochten ist.
So trägt jede wahre Frömmigkeit, jedes von Gott Ergriffensem

den Doppelcharakter des beseligenden Trostes einerseits, bitterer Tragik
anderseits. Und zwar beginnt die Tragik da, wo der von Gott
erfaßte Mensch mit seinem Gottesbesitz in Konflikt gerät mit der Gott
indifferent oder feindlich gegenüberstehenden Welt, die den Frommen
haßPund verfolgt, vder aber in Konflikt gerät mit Gütern und Gaben
seines eigenen Lebens, die seine Gottesgemeinschaft trüben, die ihn
von der Höhe seiner religiösen Erfahrung herunterzustürzen drohen.
Davon redet Matthäus 5, 10—11 und 18, 9. Im Hinblick auf die
Seele allein und ihren Gott — mit Ausschluß der ganzen übrigen
Wirklichkeit — ist die Religion nur Gabe, Seligkeit, Friede und
Freude. In dieser von allen übrigen Realitäten losgetrennten
Gemeinschaft zwischen Gott und der Seele dürfen und können wir jedoch
nicht verharren. Das Gottesleben muß sich hineinstellen in den

Kampf mit den Tatsachen der Welt, muß sich da bewähren und rein
erhalten, ja die Welt selber läutern und umgestalten. An diesem

Punkt nun, beim Zusammentreffen der von Gott erfaßten Seele mit
der ganzen übrigen geistigen und materiellen Wirklichkeit, vollzieht
stch die große Umschaltung aus der Religion in die Ethik, aus der
Ruhe in Gott in die Unruhe des Kampfes mit der Welt, aus der
Gabe in die Aufgabe, aus dem passiven Empfangen in die aktive
heroische Tatkraft, aus der leid- und streitlosen Freude in die Tragik
des Leidens- und Streitenmüssens; und je machtvoller einer von der
Wahrheit und Kraft Gottes ergriffen ist, je mutiger er die „arge,
böse Welt" anfaßt, umso härter werden die Konflikte, umso heißer die

Kämpfe werden, die er zu bestehen hat.
Daß auf diese Weise das Tragische gleichsam organisch aus dem

Tröstlichen, Beseligenden der frommen Erfahrung hervorwächst, das
beobachten wir mit besonderer Deutlichkeit auf den Höhepunkten der
Religivnsgeschichte. Im Leben des Jeremia liegt der Akzent durchaus
auf dem Kampf- und Leidenscharakter der Frömmigkeit, nicht weniger
bei Paulus (Apostelgeschichte 9, 16) und bei Calvin, während der
Mystiker diese ernste und schwere Seite des Gottesbesitzes aus be-



— 35 —

greiflicher Ursache kaum kennt. Daß darin — im Fehlen des
Kampfcharakters — die rein mystische Religiosität als unfertige, auf halbem
Wege stehen bleibende und in ihrer Isoliertheit unfruchtbare Art der
Frömmigkeit sich erweist, liegt klar vor Augen.

Von dieser Betrachtung aus wird aber nicht bloß die welt-
sremde Mystik, sondern ebensosehr das weltgemäße Durchschnittschristentum

betroffen und gerichtet. Die wenigsten der frommen
Menschen wissen eigentlich etwas vom Tragischen in der Religion,
ja das Fehlen dieses tragischen und heroischen Momentes in den
meisten Menschenleben hat bei vielen die Ansicht erzeugt, der Inhalt
der Frömmigkeit erschöpfe sich in ihren tröstlichen und beseligenden
Wirkungen. Wir lassen uns in der Regel nur soweit von Gott und
seinem Geiste beeinflussen, als es verträglich ist mit einem gemütlichen
und kampflosen Dasein. Wir leben in Kompromisfen. und wenn die
Ideale des Gottesreiches in Weihestunden unseres Lebens scharf
umrissen, leuchtend groß uns vor der Seele stehen, so schrauben wir sie

zum bequemen Mittelmaß herunter, sobald die Wirklichkeit der Welt
in imponierender Macht sich uns entgegenstellt. So erleben wir keine

Konflikte zwischen Christentum und Berufsleben, zwischen Reich Gottes
und irdischem Besitz, zwischen Religion und Vaterland, zwischen
Gottesgemeinschaft und den Gütern und Gaben des Daseins. Und doch,
meine ich, ist die Stärke und Intensität unserer Frömmigkeit am
sichersten und untrüglichsten daran zu messen, ob sie unser Leben
irgendwie tragisch und heroisch gestaltet.

II.

Darin liegt für mich der große Wert, die bezwingende Kraft,
ja die prophetische Bedeutung von Karl Schönherrs Tragödie: „Glaube
und Heimat," daß sie rms mit majestätischer Einseitigkeit den Heroismus,

den Kampf, das freiwillige Leiden religiöser Ueberzeugung vor
das geistige Auge stellt. In der Seele des Helden der Tragödie
brennt der protestantische Glaube als unendlich schwere Aufgabe.
„Es kommt kein Trost, bekennen, bekennen, so gehts Seite für Seite,
das ganze Buch," so seufzt er angstvoll, über seine Bibel gebeugt;
und weiter: „alle um uns besteh'n die Prob'; leiden und tragen."
Und das Heldenhafte dieser Frömmigkeit wirkt noch mächtiger und
eindrucksvoller dadurch, daß der große Konflikt uns nicht vorgeführt
ivird in geistig hochstehenden Individuen, in beweglichen, klugen
Kulturmenschen, sondern in der schwerfälligen, langsam, aber umso tiefer
ringenden Seele des Bauernvolkes. So bekommt der ganze Kampf
eine unheimliche, elementare Gewalt: „O weh uns Bauern; haben
schwere Köpf; können uns nix setzen und deuten; tappen allweg im
Nebel und finden kein' Weg." Bvdenständige Naturmenschen stehen
da vor uns, denen ihr Grund und Bvden bisher alles war, ihre
Welt, ja die ganze bekannte Wirklichkeit. Glaube und Heimat sind
ihnen zu einer einzigen Größe zusammengeschmolzen, ste bedeuten



— .36 —

ihnen die Wacht, auf der fie unbeweglich stehen, aus der sie ihre
Lebenskraft ziehen,

Da bricht Plötzlich eine neue Welt in ihre langsame, sichere
Seele hinein. Diese neue Welt — das im Gotteswort gebundene
protestantische Gewissen — wird langsam, unter schwerem Ringen
erkämpft, dann aber mit der leidenschaftlichen Beharrlichkeit, die dem
Bauernvolke eigen ist, festgehalten gegen alle Stürme und Verfolgungen.

Rohe Gewalt von cmßen — das Dekret der katholischen
Kirche — entfesselt de» Konflikt, ruft die Seelen-Tragödie des Helden
hervor. Evangelischer Glaube, der ihn erfaßt hat, die Heimat, in die

er eingewurzelt ist mit allen Lebensfasern, sie ringen miteinander im
Inneren des Helden um die Oberhand. Gott siegt, der starke Bauer
verlätzt die Heimat, er zerschneidet Blutsbande um Gottes und seines
Gewissens willen.

Die ganze Tragödie aber gewinnt dadurch an dramatischer
Wucht, an Anschaulichkeit, Plastik und Farbe, daß sie nicht frei
ersonnen ist, sondern die wirkliche Geschichte zu ihrem Hintergrunde hat.
Das Gotteswort der „Reformation" ist der Funke, der in der Seele
des Helden Zündet und zur verzehrenden Flamme aufschlägt. Die
den Konflikt hervorrufende Macht ist verkörpert in den Anstrengungen
der „Gegenreformation," und die Seele, in der der Kampf ausgelöst
wird, ist das „Bauernvolk der österreichischen Alpenländer."

Soll ich noch hinweisen auf die meisterhafte Form, in die dieser
gewaltige Inhalt gegossen ist, und durch die er zur höchsten Wirkung
gesteigert wird? Ist es nötig, den Kenner des Werkes noch besonders
aufmerksam zu machen auf die Innerlichkeit der Motivierung, die au
jedem Punkte der Trägödie zu sehen und zu bewundern ift? Es
„wird" alles, es wächst alles organisch aus den Tiefen der Menschen-
brust heraus. Und dieses „rein seelisch sein" der Handlung erlaubt
es dem Dichter, den dramatischen Apparat ganz einfach zu gestalten,
die Szenerie in fast monotoner Gleichheit verharren zu lassen. Die
Entwicklung des Helden ist alles. Die übrigen Personen der Tragödie
find bloß Hintergrund, Gegensatz, Vorstufe, um das Werden der
Hauptperson verständlich und plastisch zu gestalten. Und dann die

Sprache: man muß sich zwar hineinlesen und hineingewöhnen in den

österreichischen Dialekt; aber wie trefflich, überwältigend kommt der
unbeholfene, harte, mit dem Ausdruck ringende, und dann doch wieder
künstlerisch mächtige, anschauliche, leidenschaftliche Charakter der bäurischen

Sprechweise zum Ausdruck!

III.

Wohl möchte der Schreiber dieser Zeilen gerne das Schönherr'sche
Werk in seinem ganzen Aufbau, iu all feinen Teilen dem Leser vors
Auge führen. Doch für eine solch ausführliche Darstellung wäre
kein Ende abzusehen. Denn das Werk ist so voll von verborgenen,
nur durch intensive Vertiefung zu hebenden Schätzen, so voll von



— 37 —

künstlerischen und psychologischen Feinheiten, daß eine eingehende
Würdigung innerhalb des hier gestatteten Raumes zur Unmöglichkeit
würde. Und zu dem soll nicht durch allzugroße Allsführlichkeit dem

Einzelnen die Mühe und Freude eigenen Suchens und Findens
erspart werden. Wir wollen uns deshalb mit einer kurzen Zusammenfassung

des Dramas begnügen.
Den ersten Akt könnten die Worte charakterisieren: Der Held

wird. Sein Gewissen ist vom neuen Glauben getroffen. Aber er
vermag noch nicht, offen zu bekennen und das schmachvolle Leiden
des Heimatlosen auf sich zu nehmen. Zwar das Vorbild der andern,
zumal seines eigenen Bruders, drückt ihm wie ein Stachel ins
Gewissen und mahnt ihn, das für feine Seele befreiende, für fein äußeres
Dasein verhängnisvolle Bekenntnis, ein Evangelischer zu sein,
auszusprechen. Doch dieses Bekenntnis geht erst von feinen Lippen, als
eine tapfere Frau, ihre Bibel fest umklammernd, für ihren Glanben
vor seinen Augen stirbt. Zugleich mit der physischen Kraft, mit der
er ihren starren Fingern das Bibelbuch entreißt, wächst in ihm die
geistige Kraft, zu bekennen. „Bluet ist ein gueter Dung! aus der
Unruh' meines Gewissens heraus bekenn' mich laut und offen

zum reinen Evangel' und uuverfälschten Gotteswort! So! Jetz'
ists draußen."

In diesem Ausreifen des Helden bleibt der Held selber makellos.
Nicht einmal eine Notlüge läßt ihn der Dichter sprechen; er schiebt
an der betreffenden Stelle geschickt die Gattin des Helden ein.

Der zweite Akt schildert ergreifend, wie der Held sich
bewährt in schwerem Kampf. Auf die Heimat hat er verzichtet.
Jetzt gilt es gar noch, zarte Bande der Gatten- und Kindesliebe zu
zerschneiden. Denn Gattin und Sohn soll er im Heimatlande zurücklassen.

Aus schwerem innerem Ringen, oft dem Unterliegen nahe,
arbeiten sich endlich stoßartig die Worte empor: „I mueß halt tuen,
wie's mich treibt! Gegen mein Inwendig kann ich halt nit." So
steht er am Ende des zweiten Aktes vor uns: einsam, heimatlos,
aber frei im Gewissen, stark in Gott.

Wie der „Abenteurer" von Böcklin in seinen Zügen beides trägt,
die Spuren erlittenen Kampfes und die Freude und Zuversicht über
errungenen Sieg, so reden die Worte unseres Helden am Anfang des
dritten Aktes von blutenden Wunden, aber auch von innerer Freiheit
und herrlicher Gottesgewißheit: „Alles ich. was hart ist, nur alles
über mich aus wie ein Lastwagen; aber sie haben mich nicht über-
mocht, meine Seele ist der Lüge entronnen."

Welches Opfer der Held bringt, wenn er um seines Glaubens
Willen auf die Heimat verzichtet, das wird uns noch einmal in
grandioser Weise veranschaulicht mit der Gestalt des Bauern Sandperger,
der lieber mit höllischen Gewiffensbiffen auf seinem Grund und Boden
bleibt, als mit unbeflecktem Gewissen ein Fremder und Ausgestoßener
zu sein. Der Sandperger, gleichsam der Antipode des Helden schwört



— 38 —

seinen evangelischen Glauben ab und ruft dann aus, wie von Furien
verfolgt: „Ja, wie in der Holl'! Gottverflucht und lebendig
verdammt! Aber weißt, Nachbar, ich bin halt in mein' eigen Häusl,

bei mier daheim."
Und dann die erschütternde Schlußszene: Der Sohn des

Helden ist tot. Der katholische Reiter ist Schnld daran. Jetzt nur
noch eine Leidenschaft: Rache dem Mörder! Der Vater des Kindes
bengt sich über den Reiter, erst mit dem Schwert, dann greift er zur
Axt. „Bluethund, verreck'!" Doch steh', er läßt die Waffe sinken.
(Sollte hier nicht Helles Sonnenlicht durchs Gewölke auf die dunkle
Szene fallen?) Aus der Seele des Heldeu ringen sich die Worte
empor: „Nit so, Christi Gebot geht nit auf Bluet." Er reicht dem
Reiter die Haud zur Versöhnung. Der schwerste Sieg ist ihm
gelungen, schwerer als auf Heimat uud Familie verzichten; er
kann den Todfeind lieben. Diese vergebende Liebe, die den

Helden hoch über Menschenmaß emporhebt, sie bildet den versöhnenden
und verklärenden Schluß der Tragödie. Und durch die Seele des
Lesers oder Beschauers klingen die Worte des Paulns:

„Und wenn ich allen Glauben habe
Und Berge versetzen kann,
Und habe oie Liebe nicht,
So bin ich nichts.

Und wenn ich meinen Leib hingebe
Und mich verbrennen lasse
Und habe die Liebe nicht,
So hilft es mir nichts."

IV.
Damit wäre in knrzen Strichen der Inhalt des Schönhcrr'schen

Werkes wiedergegeben.
Wer einen unverdorbenen Geschmack, wer den Sinn sürs Ernste,

Tiefe, Große, wer die Sehnsucht nach starkem, weltüberwindendem
Gottesglauben der Tragödie „Glaube und Heimat" entgegenbringt,
dem wird die überragende Bedeutung dieses Trauerspiels über die

Durchschnitts-Bühnenliteratur unserer Tage ohne weiteres feststehen.
Dem Werke wird man nicht gerecht, wenn man sich bloß dessen freut,
daß die religiöse Frage (oder das konfessionelle Problem) im Mittelpunkt

des Stückes steht. In Hauptmanns „Emanuel Quint" ist dies

auch der Fall. Aber in welcher Kraft, in welcher monumentalen Größe,
in welcher überwältigenden Einseitigkeit, in welcher Innerlichkeit, in
welchen Konflikten mit der Welt die Religion, der protestantische
Glaube hier auftritt, das vor allem gibt dem Werke Schönherrs seinen
bleibenden, von der Parteien Gunst und Mißgunst unberührten Wert.
Aus dieser Tragödie tritt uns entgegen die Größe und der Adel des

Menschen, der Unglaubliches, Unmögliches vermag, um sentes bessern

Selbst, um seines Gewissens willen. Aber es leuchtet auch hervor



— 39 -
die Größe Gottes, der dem Menschen svlche Gnade schenkt, furchtlos
den Weg der innern Ueberzeugung zu gehen, und alles, auch das
Liebste dranzugeben um Gottes willen.

Und — um zum Anfang nnserer Besprechung zurückzukehren : Das
Eine ruft uns Schönherrs Werk mit machtvollen Tönen ins Gewissen,
daß Religion nicht nur Gabe und Trost, sondern Aufgabe, und —
wenn es sein muß — Tragik ist. Wir verstehen Jesus nur halb und
unvollkommen, wenn wir nicht ganzen Ernst machen mit seinem
Worte an die Jünger: „Wer Vater oder Mutter mehr liebt denn
mich, der ist meiner nicht wert; und wer Sohn oder Tochter mehr
liebt denn mich, der ist meiner nicht wert. Und wer nicht sein Kreuz
auf sich nimmt und folget mir nach, der ist meiner nicht wert. Wer
sein Leben findet, der wirds verlieren; und wer sein Leben verlieret
um meinetwillen, der wirds finden." Benj. Pfister.

fiundscbau.
Unsere Leser haben sicher Aeußerungen über den Hrleg, über den tripolita-

nischen und den verhüteten marokkanischen, vermißt; es waren solche geschrieben, sie

mußten aber der Platznot zum Opfer fallen. Neulich hat nun in der „Christlichen
Welt" eine in Rom lebende Mitarbeiterin lebhaft protestiert gegen die deutsche

Beurteilung der italienischen Politik. Und darin hat sie recht, daß die Entrüstung
über den italienischen „Raubzug" pharisäisch ist bei denen, welche eine ganz analoge
Politik gebilligt hätten, wenn es um Macht und Ehre des eigenen Staates gegangen
wäre, und die es den verantwortlichen Leitern der deutschen Politik nicht verzeihen
konnten, daß sie es um Marokko nicht zum Kriege kommen ließen. Die Fanfaren,
die im Reichstag bei der Beratung der äußern Politik ertönten, sind noch nicht
vergessen. Aber es war ja immer so im Leben: die lauteste Entrüstung hört man
stets von denen, die selbst irgendwie „Dreck am Stecken" haben.

Die jüngsten Vorgänge sind immerhin dazu geeignet, die Skeptiker, die alle
Friedensbestrebungen als Utopie belächeln, eines Bessern zu belehren. Ich glaube
auch nicht daran, daß wir keinen europäischen Krieg mehr bekommen werden, aber
ich halte es nicht für unmöglich, daß es der letzte sein wird. Aber auch wenn man
nicht jeden Krieg verhüten kann, so ist doch jeder verhütete Krieg ein unermeßlicher
Gewinn, Und ich glaube mich mit der Behauptung nicht zu täuschen, daß noch
vor 3t) Jahren eine europäische Lage, wie wir sie letzten Sommer hatten, unfehlbar
zum Krieg geführt hätte. Wenn das jetzt nicht geschehen ist, so ist sicher ein
ausschlaggebender Faktor der Wille zum Frieden unter den Völkern. Man hätte
nicht damit rechnen können, daß sie begeistert in den Krieg gezogen wären.
Einige bramarbasierende Schlachtenbummler wohl, aber nicht die breiten Massen,
Es waren da gewichtige Imponderabilien — man verzeihe diesen Widerspruch —
im Spiel; diejenigen, die Erfolge der Friedensbestrebungen sehen möchten, darf
man darauf hinweisen: Ersolge können auch in solchen Dingen bestehen, die man
eben nicht zu sehen bekommt, in diesem Fall indem verhüteten europäischen Krieg
von 1911.

Ein Schmerz ist es allerdings, daß dabei die christlichen Kirchen so wenig
beteiligt sind. Freilich, wenn jetzt etwa von der sozialistischen Presse höhnisch auf
die Weihnachtsklänge des „Friede auf Erden" als Phrase und Heuchelei
hingewiesen wird, so darf man darauf antworten, daß der Wille zum Frieden wohl nicht
ein direktes Verdienst der offiziellen kirchlichen Verkündigung, aber doch eine Frucht
des christlichen Geistes ist; die diese Frucht genießen, geben sich nicht davon Rechen-


	Glaube und Heimat von Karl Schönherr

