
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 6 (1912)

Heft: 1

Artikel: Prophetenbilder. 1., Einleitendes

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 17 —

blick tun lassen, dort, wo unsere wirklichen Neigungen, unsere
wirklichen Gefühle, unser wirkliches Streben zu finden sind und sie dort
mit unserem eigentlichen Selbst vertraut werden lassen. Wir nehmen
es ein wenig übel, wenn uns die Arbeiter auf der Türschwelle haben
warten lassen und uns nicht gebeten haben, einzutreten, auch wenn
wir wissen, daß gerade Waschtag war; aber wir haben sie auch nicht
immer gebeten, in unser eigentliches Leben einzutreten. Wir haben
ste freundlich abgefertigt — auf der Türschwelle. Wir müssen
aufhören, alle diejenigen für unfromm zu halten, die nicht regelmäßig
zu uns zur Kirche kommen und müssen es ganz einfach annehmen,
daß das Gute, in welcher Form es auch sei, nnr von Gott kommen
kann. Wir müssen unser Gewand der Ueberlegenheit bei Seite tun,
wie es unser Meister tat und darum bitten, dienen zu dürfen; und
ich glanbe, wir werden uns darüber wundern, wie sich die Dinge mit
der Zeit ändern werden. Der neue Wein, der aus Gründen, die ich

zu skizzieren versuchte, heute andere Kanäle gefunden hat, wird nicht
fo leicht zurückgeleitet werden können. Er wird nicht so leicht daran
glauben, daß die alten Schläuche abgeschafft worden sind; aber mit
der Zeit wird sich Gleiches zu Gleichem gesellen. Die große Botschaft
von der Bruderschaft, der Liebe, den gleichen Möglichkeiten für alle
war die Botschaft, welche die historische Kirche Jesu ursprünglich
verkündigte. Diese Botschaft war es, die der Kirche durch die drei ersten
Jahrhunderte der Verfolgung half und die die Welt staunen machte.
„Seht, wie diese Christen einander lieben," war der verwunderte
Ausruf der Heiden, wenn die Reichen und die Armen fich im
Gefängnis oder vor den wilden Tieren zusammenschlössen und als eine
Gemeinschaft zusammen lebten und starben. Ja, Gleiches wird sich
wieder mit Gleichem vereinen. Die Weinschläuche sind für den Wein
bestimmt und der Wein sür die Weinschläuche; die Glaubenssätze sind
der Kriegsrus der Freiheit, die Sakramente das Sinnbild der Brüderlichkeit,

die Kirche die Familie Gottes. Möge dieser Kongreß dazu
dienen, die Flut zu wenden. Lasset den neuen Wein in neue Schläuche
gefüllt werden und beide werden erhalten bleiben.

A. F. Winnington-Jngram, Protest, Bischof von London,
übersetzt von Clara Ragaz.

propbetenviiser.
1. Einleitendes.

FF Dir möchten im Laufe dieses Jahrgangs unseren Lesern in
^Z^I zwangloser Reihenfolge eine Anzahl von Prvphetenbildern

zeichnen. Wir tun es in der Voraussetzung, daß die
Propheten den Laien einigermaßen Unbekannte bedeuten. Es ist merk-



— 18 —

würdig, wie wenig vertraut sie der christlichen Gemeinde im Ganzen
geworden sind. Man hat in der Jugend vielleicht einen nicht sehr
geistreichen vsrsus msmoriälis gelernt, der die Reihenfolge der
biblischen Bücher einprägen sollte. Aber es war ein rein mechanisches
Memorieren von Namen, die einem gar nichts sagten. Man kennt
eine Anzahl von Kernsprüchen, die fettgedruckten Stellen. Es sind
herrliche Worte drunter; aber den Meisten sind es bloße Bibelsprüche,
geschichtslose Wahrheiten, die über den Menschen und Zeiten schweben,
die man nicht mit einer bestimmten Person in innere Verbindung
bringt und aus ihrer Zeit und Lage heraus versteht; viele werdeu,
wenn sie einen solchen Spruch zitieren, gar nicht wissen, ob er vvn
Jesaja oder Jeremia oder einem andern stammt. Oder man weiß
bloß, daß die Propheten messianische Weissagungeu ausgesprochen nnd
niedergeschrieben haben, und um solche zu suchen, schlägt dcr einfache
Bibelleser ein prophetisches Buch auf. Es war ja den ersten Christen
ungeheuer wichtig, daß in Jesns die Weissagungen der Propheten
erfüllt seien; man blättere nur einmal im Evangelium des Matthäus,
um zu sehen, welche Rolle die Anschauung spielt: „das geschah, auf
daß erfüllt würde, was geschrieben steht im Propheten..." Und
dieses Interesse ist der christlichen Theologie geblieben. „Was die

Seher prophezeit, ist erfüllt in Herrlichkeit." Dieser Nachweis mußte
als Stütze des Glaubens, als Beweis der göttlichen Autorität Jesu
dienen. Kurz, die Propheten waren in der Hauptsache wichtig als
Glieder und Organe der „Heilsgeschichte".

Es ist ein großartiger Gedanke, der dieser Auffassung einer

Heilsgeschichte zu Grunde liegt: der Gedanke eines die ganze
menschliche Gefchichte umfassenden, wohlüberlegten Planes znm Heile
der Menschheit. Und jede einzelne Gestalt hat ihren ihr angewiesenen

Platz, ihre notwendige Funktion innerhalb dieses wundervollen
Organismus, dieses Heilungsprozefses der gefallenen, kranken und
fchuldverstrickten Menschheit. Es steckt ein Sinn und Plan im
Weltgeschehen, es ist eine Geschichte, welche Gott die Menschheit erleben
läßt und mit ihr erlebt, eine „Liebesgeschichte". Die Welt ist nicht
ein ewig Unveränderliches, ift nicht kalt nnd tot; es steht eine Macht
hinter ihr, welche etwas will und schafft, es soll bei allem Geschehen
etwas herauskommen, es geht mit langsamen, aber sichern Schritten
einem Ziele entgegen, das vor der Menschheit aufleuchtet, dem Ziele
ihrer Gemeinschaft mit Gott.

Aber die Ausführung des Gedankens bleibt sofort hinter der
Großartigkeit dieser Konzeption zurück. Die Heilsgeschichte wird
beschränkt auf einen ganz bestimmten Ausschnitt menschlicher Geschichte,
nämlich diejenige, die vom Bibelbuch umspannt wird. Für alles, was
außerhalb dieses Rahmens liegt, fehlt das Interesse, man kann es

nicht würdigen als ein Handeln Gottes mit den Menschen, es erscheint
lediglich als Abfall, Finsternis, Irrtum nnd Sünde. Wenn Zwingli
seinen Blick etwas weiter spannte und auch fromme Griechen und



— 19 —

Römer, einen Sokrates, Plato, Vergil u. a. im Reiche Gottes zu finden

hoffte, erschien das seinen Zeitgenossen als schlimme Ketzerei. Nur
mit dem „auserwählten Volk" habe Gott seinen Bund geschlossen, den
alten Bund; wohl schließt er den neuen Bund mit der ganzen Menschheit,

aber es ist nur eine Linie, die auf dieses Ziel hinführt, die alt-
testamentliche, israelitische; alles übrige Geschehen ift für das Heilder
Menschheit bedeutungslos. Damit, daß die Geschichle Israels als
Heilsgeschichte gefaßt wird, wird sie von aller übrigen Geschichte
isoliert, zu einem Geschehen unter abnormen Bedingungen gestempelt.
Man mag die Bedeutung dessen, was Israel erlebt hat, für noch fo
bedeutungsvoll innerhalb der Entwicklung der Menschheit ansehen, so

muß man doch zugeben, daß diese Isolierung auch eine Entgöttlichung
der außerbiblischen Welt bedeutet und damit eine Verarmung des
religiösen Schauens. Wenn auch die Bedeutung der Propheten durch
diese heute immer nvch sehr einflußreiche Betrachtungsweise nicht
herabgesetzt ist, so glaube ich doch, es habe ihrer Würdigung, ihrem
Verständnis geschadet, daß sie als Erscheinungen so völlig
außergewöhnlicher Art, unter so total andern Gesetzen und Ordnungen
gefaßt wurden. Ihre menschliche Größe kam so gar nicht zur Geltung,
ihr Erleben erschien mit dem unsern so nnvergleichbar, daß man auch
nicht versuchte, das eigene religiöse Feuer an dem ihrigen zu
entzünden.

Noch stärker aber mußte ihre rechte Schätzung darunter leiden,
daß die Vorstellung vom Heilsprozeß noch in anderer Weise verengt
wurde. Aus einem geschichtlichen wurde er zu einem übergeschichtlichen
Vorgang, jenseits des menschlichen Erfahrcns und Erlebens, einem
Vorgang der jenseitigen Gotteswelt, der nur durch besondere wunderbare

Enthüllungen dem menschlichen Geiste zugänglich gemacht wird.
Es handelt sich nicht um die allmähliche und fortlaufende Verwirklichung

eines über die ganze Menschheitsgeschichte sich erstreckenden
Weltplanes, sondern um einen einmaligen Akt. durch den Gottes
Verhalten geändert, sein Zürnen in Erbarmen umgestimmt, die Ordnung
der Gerechtigkeit durch diejenige der Gnade ersetzt wird. Die ganze
Heilsgeschichte liegt nun in der einen Erlösungstat Christi, vorher und
nachher gibt es keine eigentliche Geschichte. Das Heil ist nicht mehr
eine Menfchheitsentwicklung, sondern ein Aufsteigen des Einzelnen aus
dem Stande der Sünde in denjenigen der Gnade, aus dem Diesseits
ins,Jenseits. Die Propheten haben für diese Anschauung ihre
Bedeutung wesentlich darin, daß sie von lange her auf den entscheidenden
Heilsvorgang hinweisen, ihn erkenntlich und verständlich machen und
dadurch den viel spätern Menschen, den nachchristlichen Generationen
die Aneignung des Heils erleichtern. Daran daß das, was mit Jesus
geschah, geweissagt ist, sollen sie merken, daß diese Vorgänge keine
gewöhnliche Geschichte sind, sondern ihre tiefere Bedeutung und über
die Erfahrungswelt hinausreichende Wirkung haben. Es wird so nicht
mehr die Bedeutung der Propheten für ihre Zeit erfaßt, fondern nur



— 20 —

ihre Beziehung zu Christus und seinem Werk. Sie stnd deshalb nicht
Gegenstand eines selbständigen Interesses, sie werden nicht gewürdigt
als religiöse Persönlichkeiten; ich will nicht sagen, sie seien nie als
solche erkannt und verehrt worden; aber für die dogmatische Betrachtung

kamen sie nur unter andern Gesichtspunkten in Betracht, die
religiöse Unterweisung hat nicht zu dieser selbständigen, schlicht menschlichen

Schätzung angeleitet. In den Weissagungen erblickte man ihre
wesentliche Bedeutung, an ihnen haftete das überwiegende Interesse.
So ist die dogmatische Würdigung der Propheten der religiösen
hinderlich gewesen.

Ich kann nicht sagen, daß ich in starrem Dogmenglauben
aufgewachsen sei, und doch erinnere ich mich, welche neue Entdeckung und
Offenbarung es für mich war, als ich unter der herrlichen Anleitung
von Professor Duhm als Student in die Welt der Propheten eingeführt

wurde. Es stand hinter dieser Behandlung der in unserer Zeit
mit ihrer Reaktion gegen die alleinseligmachende Naturwissenschaft
erstarkende Sinn für das Einmalige, Individuelle und Irrationale, der
Sinn für die Persönlichkeiten mit ihrer Eigenart, das Suchen nach

Kräften, nicht bloß nach Gedanken und Theorien. Man wurde einfach
vor die Religion hingestellt als ein Phänomen, das nun einmal
vorhanden ist und das man in seinen Aeußerungen, feinen
Lebensbedingungen erkennen will, bevor man sich seine Theorien darüber
zurecht macht. Und nun wurden uns die Propheten als klassische

Vertreter, als hervorragendste Träger dieser Lebenserscheinung vor die

Augen gestellt in ihrer ganzen Kraft und Frische; man war in
Ehrfurcht hingerissen von ihrer religiösen Gewalt, vvn dem Reichtum und
der Tiefe des Lebens, das in ihnen pulsierte. Und während auf der
einen Seite die Philosophie die alten Gottesbeweise zerbrach, stand
man hier vor neuerschlossenen Offenbarungen der Macht, welche hinter
der Menschheitsgeschichte steht, welche in der Welt etwas will und
schafft, aber die Menschen als ihre Boten und Werkzeuge braucht und
deren Wesen sich nns erst erschließt auf den Höhepunkten der Geschichte.

Es.ward uns deutlich, daß wir von den Propheten aus und nach
ihrer Analogie auch Jesus besser verstehen lernten.

Die Propheten standen vor uns als Gestalten von selbständigem
Wert, als Menschen mit eigenem Erleben Gottes. Wir lauschten
diefem Erleben, und merkwürdig: gerade je mehr wir sie nicht so ge-
schichtslos, fondern aus ihrer Zeit heraus verstanden, umso lebendiger,
umso gegenwärtiger wurden sie uns, umso mehr hatten sie uns zu
sagen. Wir merkten auch, daß wir die Religion nicht selbständig aus
dem Nichts aufzubauen brauchten, sondern weiterbauen konnten auf
den Fundamenten, welche Andere vor uns gelegt hatten. Wir merkten,
daß nicht Allen gleich unmittelbare Erfahrungen geschenkt sind, daß
wir zwischen Propheten und Gläubigen zu unterscheiden haben und
selbst von dem leben müssen, was Größere ans Licht gebracht haben.
Gott wirkt und schafft durch Auserwählte, durch die er die Menschen



— 21 —

wieder einen Schritt vorwärts führt, durch die er sich ihnen wieder
tiefer erschließt und sie so wieder eine Stufe hoher emporhebt, durch
die er neue Kräfte in die Welt einströmen läßt, an denen nun die

folgenden Generationen zu zehren haben. Und wir haben uns das
Auge und den Sinn offen zu halten für das Leben und die Kräfte,
die uns hier entgegentreten. Es war ein ungleich viel lebendigerer
Gott, dcr uns von den Propheten her begegnete, als der, den die

Philosophie in Frage gestellt hatte. Aber merkwürdig, diese reiche
Quelle war so Bielen verborgen!

Die Propheten waren also nicht, wie wir nns bisher vorgestellt
chatten, Männer, die bloß für eine ferne Zukunft wirken und für sie in
verborgener Stille ein großes Geheimnis verwahren, sondern Männer
der Tat, die ganz in ihrer Zeit leben und auf ihre Zeit wirken wollen,
die sich zu ihrem Volk gesandt wisfen, an ihm eine Aufgabe zu
vollbringen. Auch ihre Prophezeiungen für ferne Zukunft gewinnen viel
mehr Farbe, wenn wir sie aus den Enttäuschungen und dem unbeugsamen

Glauben ihres eigenen Lebens heraus, ganz persönlich verstehen.
Es sind auch nicht Männer, wie man sie sich heute vielfach unter
einem frommen Menschen vorstellt, zahm, gedämpft, gemäßigt, sorgsam
die Grenzen dcr herkömmlichen Bravheit einhaltend, sondern voll Glut
und Kraft, das gewöhnliche Menschenmaß weit übersteigend, voll
hinreißender Gewalt und verzehrender Leidenschaft, einer die ganze Person
durchdringenden Leidenschaft für Gott. Ihre Reden nicht wohlabgewogene

Erbauungspredigten, sondern kurze Worte voll Zorn und
Erregung, die wie wohlgezielte Schläge scharf auf ihre Gegner hernieder-
sahren. Sie erregen Entsetzen bei ihren Zeitgenossen, bei den Frommen
wie bei den Gottlosen, und man antwortet ihnen mit Mordanschlägen.
Nicht verständig und nüchtern, wie man es heute gern hat, sondern
heftig und unberechenbar, reich an Bildern und sinnbildlichen
Handlungen, an Ekstasen und Visionen; kurz, ein Seelenleben, das durchaus

nicht in den Schranken des Gewöhnlichen verläuft, fondern das
Kopfschütteln des hausbackenen Philisters hervorruft. Das
Entscheidende ist das besondere Berufsbewußtsein, das prophetische Müssen.
„Das Größte tut nur, wer nicht anders kann," zu diesem Wort gibt

»es keine treffendere Illustration als die Propheten. Sie find sich

völlig bewußt, daß, was sie sagen, nicht eigener Einfall oder
Entdeckung, sondern höhere Eingebung ist, und was sie tun, nicht eigene
Willkür, sondern göttliches Geheiß. Was ihnen fo Gott zu wissen und
sagen gegeben, das können sie nicht verschweigen; aber wo sie keinen
solchen Auftrag empfangen haben, sehen sie sich auch nicht zum Reden
veranlaßt, da können sie sich jahrelang still Verhalten. Mit diesem
Bewußtsein stimmt es auch überein, daß, was sie sagen, dem bisher
Geltenden oft direkt entgegengesetzt, ihren Zeitgenossen unerhört ist und
sie selbst erschaudern macht, sodaß sie sich zuerst gegen ihre Aufgabe
sträuben. Aber so fremdartig uns das Alles anmuten muß, so steckt

doch in ihrer Art eine Größe, die uns schlechthin Ehrfurcht abnötigt.



— 22 —

Es ist ein Doppeltes, worin ihr besonderer Zauber liegt. Zuerst
in ihrem menschlichen Charakter, in ihrer Selbstlosigkeit und Hingebung
an Gottes Sache, in ihrer Treue gegen den Gott, der sie erfaßt hat^
in ihrer Entschloffenheit und Unerfchrockenheit, mit der sie allen
Gefahren trotzen, in ihrer Seelenkraft, mit der sie ihre grauenhafte
Einsamkeit ertragen. Aber zu dieser Bewunderung ihrer Majestät des
Charakters tritt die religiöse Würdigung. Sie sind uns Auserwählw
Gottes, denen er sich in ganz besonderer Weise erschlossen hat, seine
Werkzeuge, durch die er seine Pläne mit der Menschheit verwirklicht
und sie Schritt für Schritt erzieht und vorwärts führt. Und so

erscheint er uns durch sie als der wirkende und schaffende Gott, als der
Herr einer großen Heilsgeschichte, aber einer solchen universalerer Art,
als das Dogma sie anerkannt hat, einer wirklichen Geschichte, welche
die ganze Menschheitsentwicklung umfaßt. Diese Geschichte ist überall
gleich von Gottes Kraft und Liebe getragen, aber sie hat Höhepunkte,
wo diese Kraft und Liebe besonders deutlich in die Erscheimmg tritt,
und zu diesen Höhepunkten gehören die Propheten Israels.

Aus der widerlichen Denkweise der alldeutschen Rassethcoretiker
heraus hat man die Losung hören können: „Los von dem semitischen
Heiland!" Wer die Dinge sieht, wie sie sind, wird aber urteilen,
daß der Heiland nur aus diesem Volk der Juden hervorgehen konnte,
das vor allen andern das Volk der Religion war, weil es an seinen
Propheten und ihrem Erbe einen religiösen Schatz besaß, dem kein Volk
Gleiches an die Seite zu stellen vermochte. R. Licchtcnhan.

Soziale Arbeit in «st-HonSon.

6^m Frühling letzen Jahres hatte ich Gelegenheit, vier Wochen in
I einem Settlement in Ost-London zuzubringen, um daselbst die

soziale Arbeit, die in den dortigen Armenquartieren getan wird,
kennen zu lernen. Als frühere Schülerin des I^cliss OoIlsAs OKsItsiiKairi
gehöre ich zur OollsM öuilcl, einem Verband der „olcl ^irls". Mit
dem Eintritt in denselben verpflichten wir uns, etwas Nützliches zu
leisten nnd bemühen uns, die Ideale des College nnd seiner langjährigen
Vorsteherin zu verwirklichen, gemäß unserem Motto ..eoslssti lues
«i-68«s.t". Als gemeinsames Werk unterhält die Guild das Settlement
St. Hilda's East. Einige „Cheltoniam" sowie andere Damen, die sich

sozialer Arbeit widmen, wohnen daselbst zusammen und arbeiten in
Bethnal Green und Shorcditch, zwei dichtbevölkerten Quartieren nördlich
von Whitechapel. Hier bietet das Settlement den 16 „resiclsnts" ein
freundliches Heim, für welches sie je nach der Größe ihrer Zimmer
ein Entgelt für Wohnung nnd Unterhalt bezahlen. Ihre Kräfte stellen
sie meist freiwillig in den Dienst der Arbeit. Die Leute in diesen
häßlichen und überfüllten Quartieren schätzen es überaus hoch, daß.


	Prophetenbilder. 1., Einleitendes

