
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 12

Rubrik: Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 469 —

bar ist, gibt ihre Seele sich ganz dem Höchsten hin. Sie ist nicht die
Verführerin, sondern die Führerin des Mannes, seine Führerin zu Gott
und zur Reinheit. Nicht durch ihren Reiz zu versuchen ist ihre Sache,
sondern ihn kraft ihrer Liebe und der ahnungsvollen Tiefe ihres Wesens

zu verstehen, wo niemand sonst ihn versteht. Ihre Treue aber
bewährt sie iu tiefem Leiden. Sie ist es, die, das Schwert im Herzen,
unter dem Kreuze des Menschensohnes, ihres Sohnes, steht, aber sie

anch, die getragen wird von unendlicher Dankbarkeit und Verehrung,
und von Unzähligen empfunden als das höchste Symbol des Ewigen
selbst.

«unSscdau.
U^ine der Borbedingungen für die ganze Belebung und Bereicherung
1^ des Gemeindelebens, zu welcher der Volkstag für kirchliche Arbeit
^> anregen wollte, ist die Existenz von gemeiNÄeftäusem. In Deutschland

bestehen sie schon in großer Zahl, wir Schweizer sind da wieder
einmal langsamer gewesen. Schon im Jahre 1903 hat die Kirchgemeinde
Winterthur im Prinzip den Bau eines solchen Gemeindehauses dem
einer zweiten Kirche vorgezogen. Aber die Ausführung des Planes
verzögerte sich; nun hat die Kirchgememdeversammlung vom 29. Oktober
den Kredit von Fr. 560,000 für das vorgeschlagene Projekt bewilligt
und der Bau kann beginnen. In der offiziellen „Weisung" der Kirchenpflege

zu ihrem Antrag und in einer von Pfarrer von Greyerz
verfaßten Flugschrift wird das Bedürfnis eingehend begründet. Es wird
vor allem die Notwendigkeit freierer Veranstaltungen außerhalb des

gottesdienstlichen Rahmens, zur Besprechung von religiöfen Fragen,
zur Abhaltung von Lehrkursen, von Elternabenden, von Versammlungen
der konfirmierten Jugend betont. Ich darf ans eigener Erfahrung
sagen, daß der gute Wille, in dieser Weise zu arbeiten, immer wieder
auf ein großes Hindernis stößt: den Mangel eines Gemeindehauses.
Wenn man für irgend eine solche Veranstaltung ein Lokal haben
möchte, so muß man entweder konsumieren oder teure Miete zahlen.
Besonders stark empfinden wir diesen Mangel, wenn wir nach Mitteln
zur Pflege religiöser Gemeinschaft suchen. Es ist fchon länger meine
Ueberzeugung. daß hierin die Kirche zu wenig tut. Was uns neulich
R. Pestalozzi von den englischen LrotKsrKoocls erzählte, hat mich darin
nicht wenig bestärkt. Sehr gut führt dies von Greyerz in seiner Flugschrift

aus (Seite 9): „Es muß doch jeder, dem die Kirche und vor
allem das ihr anvertraute Evangelium nicht eine abgetane Sache oder
eine bloße ehrwürdige Sitte und Ueberlieferung, sondern eine Lebenskraft

bedeutet, es als etwas ganz Unnatürliches empfinden, daß die

zu diefer Kirche gehörenden Glieder sich als solche tatsächlich bloß im
Gottesdienste treffen, wohin jeder geht und woraus jeder heimkehrt,



— 470 —

ohne mit den Uebrigen auch nur ein freundliches Wort, einen einzigen
Gedanken ausgetauscht zu haben. Kein Wunder, daß da Manche, die
ohnehin einsam im Leben stehen, wenn auch vielleicht recht ungern,
von der Laudeskirche, die das Zusammengehörigkeitsgefühl so wenig
pflegt, sich einer kleineren Gemeinschaft, einer Sekte zuwenden, deren
geistiger Horizont zwar enger, aber deren Gemeinschaftspflege dafür
stärker ist. Beide Bedürfnisse, das nach religiöser Aussprache und das
nach religiöser Gemeinschaft, sind ja eng miteinander verwandt, und
wenn die Kirche keine Macht ist, so kommt es zu einem guten Teil
auch daher, daß sie diesen Bedürfnisfen zu wenig entgegengekommen ist."
— Das Projekt des Winterthurer Gemeindehauses sieht vor: Im
Erdgeschoß vier Nnterrichtszimmer für 50—60 Schüler, einen kleinen Saal
für 100—150 Personen und ein Lese- und Bibliothekzimmer; im ersten
und zweiten Stock einen größern Saal mit Empore für 1000
Personen, für Abendgottesdienste, Sonntagskinderlehren, Konzerte, größere
Versammlungen; im Souterrain Räume mit Theeküche für Familienabende

und für die Suppenanstalt der Hilfsgesellschaft Winterthur.
Wir gratulieren den Winterthurern zu ihrem Projekt und wünschen
baldige Nachfolge! — Die Kirchgemeinde Zürich-Neumünster hat neulich

ein Gemeindehaus in kleineren Dimensionen, verbunden mit
Amtswohnungen für Pfarrer und Siegrist, eingeweiht. L

saws m Ätt Meuskttcde. Die Leitung des Vereins sozialistischer

Kirchgenossen Neumünster hatte den Pastor Jatho zu einem
Abendgottesdienst in die Zürcher Krenzkirche eingeladen. Offenbar zur
Beschwichtigung formeller Bedenken hatte man das Ganze als Vortrag
ausgeschrieben, obwohl es völlig den Charakter liturgisch umrahmter
Predigt hatte. Wem es ein Bedürfnis innerer Wahrhaftigkeit und
Freiheit ist, unbekümmert um irgend welche Schablonen die religiösen
Werte zu achten und wenn möglich fruchtbar zu machen, wo sie sich

auch finden, konnte es nur begrüßen, daß er so die Gelegenheit bekam,
den umstrittenen, ebenso gefeierten als verketzerten Mann selber zu
hören und sich seine Anschauung zu bilden oder zu klären. Die Kirche
war überfüllt.

Es fei gleich vorausgeschickt, daß der Abend erfreulicherweife
nicht das Gepräge einer Protestveranstaltnng mit wilden Ausfällen
gegen Abwesende trug, sondern daß Jatho einfach die Seligpreisungen
der Bergpredigt im Sinne einer wesentlich individualistischen Religiosität

erklärte oder besser erbaulich verwertete. Wer fich an dem
nördlich-pastoralen Ton und gelegentlicher Willkür der Auslegung
nicht glaubte stoßen zu müssen (und warum sollte man sich in diesem

Fall mehr als sonst daran stoßen?), mußte wohl zugeben, daß das
gefürchtete Aergernis unmöglich konnte genommen werden und daß
die Worte Jesu nicht irgendwie hervorragend, aber würdig, überzeugt
und mit warmem Willen zur brüderlichen Gemeinschaft vertreten
wurden.



— 471 —

Sympathisch wirkte schon der freie Segen zum Anfang: „Gott
gebe uns viel Barmherzigkeit, viel Friede, viel Liebe." Dann wurde
vom Kirchenchor das Unser-Vater, in Reime gebracht und am Ende
einigermaßen erweitert, vorgetragen; die Darbietung entzieht sich

angesichts der gottesdienstlichen Veranstaltung der Kritik. Die folgende
Predigt Jathos faßte die Seligpreisungen als eine Schilderung des
seelischen Werdens, wie es im Geiste der Freiheit und dcr Liebe sein
Glück findet. Das Menschcnherz, von Jesus neu entdeckt, gewinnt
feine Kraft und feinen Stolz am Leidtragen, bewahrt bei aller Bildung
seine Kindlichkeit, weiß mit Kinderaugen Einfaches einfach zu fassen
und bleibt so, arm im Geiste, in der Seligkeit des Kindes: es hungert
und dürstet nach Gerechtigkeit, sieht Gott anch im Kommenden, nicht
nur (Jatho sagt: nicht) im Vergangenen, schwebt auf Flügeln des

Geistes über aller Fülle der Schöpfung und wird satt und wieder
hungrig, ewig wandelbar und nimmer ruhend; es schaut aber auch
Gott, wenn es rein bleibt, findet in sich die Einheit mit dem Vater
und darin ein Weltgefühl, in dem es jede äußere Gnadenanstalt
entbehren kann. Aus der Reinheit läßt es Barmherzigkeit, Sanftmut
und Friedfertigkeit fließen, besitzt selbst dann das Himmelreich, wenn
es um der Gerechtigkeit willen verfolgt wird, weiß aber, daß den

Himmel bringen seliger ist als den Himmel haben, und ergießt sich

darum lebensfreudig in die Welt des Vaters und der Brüder.
Wer eine geschlossene Welt- und Lebensauffassung erwartete,

konnte wohl kaum befriedigt werden. Er hörte das Zeugnis eines
warmherzigen, uneingeengten Geistes; er sah die Beugung vor Jesu,
„der unsre Seelen zn Gott geführt hat," er vernahm das Bekenntnis
des mystisch Frommen, der in seinem Herzen Gott hat und sich mit
dem Vater eins weiß, darum aber auch nichts in der Welt fürchten
muß — gleichzeitig aber das des ewig ungesättigten Wahrheitssuchers,
der unermüdlich forscht, ob er dank diesem Ernst, den keine Mühe
bleichet, den verborgenen Born finden möge. Er vernahm weder die
Lösung des Rätsels, warum das Leben erst aus dem Leide Stärke
und Stolz gewinne, noch konnte er erkennen, wie der Mystiker zwischen
dem Gott der Geschichte und der Zukunft überhaupt zu trennen
vermöge — er mußte stch damit begnügen, auch hier einen Menschen
mit seinem Widerspruch zu finden: stolz darauf, die Wahrheit suchen

zu müssen, dabei dessen gewiß, daß er im Grunde seines Herzens
mit dem Vater eins sei; alle Einrichtungen als unnütz verwerfend
und dabei doch die Gemeinschaftsbildung für die natürlich notwendige
Folge gerade des ewig strömenden Wesens haltend.

Das Lehrreichste vielleicht war die deutliche Einsicht, daß auch

hier das Wesen religiöser Gewißheit um nichts weniger vernünftig
dargetan werden könne als sonst. Mit einer leichten Aenderung des
tiefen paulinifchen Wortes wünschte der Redner zum Schlüsse, daß „der
Friede Gottes, der höher ist denn alle Vernunft, eure Herzen und
Sinne bewahre im Geiste der Worte Jesu."



— 472 —

Es kann kein Zweifel darüber herrschen, daß die Gedankenfolge
und die Lebensstimmung, die Jatho aus den Seligpreisungen gewinnt,
nicht deren ganzen Gehalt bedeuten, und daß andererseits seine

Erfahrung eines „lichten, holdseligen Gottes" auch religiösen Menschen
fremd erscheinen kann, wenn sie wirklich die ganze Welt im Spiegel
der Seele fassen, also auch Natur und Geschichte mit cinbegreifen
müssen. Auch werden vielen die innern und äußern Hemmnisse der
Freiheit und Liebe viel gefährlicher und schwerer vorkommen.

Doch soll ja die Predigt erbauen, nicht allseitig belehren. Und
dem Eindruck der opferfreudigen Wahrhaftigkeit, der warmen Liebe
und der echten Ehrfurcht konnte man fich nicht entziehen.

Wenn der geschichtliche Ertrag des christlichen Bewußtseins nicht
durch die rein äußere Kultur oder Unkultur vernichtet werden soll,
wenn wir nicht über verschiedenen Anschauungen von mehr oder
weniger großem Belang die Gemeinsamkeit der Gottesfurcht und
Menschenliebe verlieren wollen, haben wir allen Grund, uns bei diesem
Anlaß des Wortes zu erinnern, das Jesus selbst gesprochen hat: „Es
merden nicht alle, die zu mir Herr, Herr sagen, ins Himmelreich
kommen, fondern die den Willen tun meines Vaters im Himmel."
Allerdings mahnt eben diese überlegen nüchterne Aufforderung daran,
daß hohe Barmherzigkeit mehr ist als „Warmherzigkeit", und daß das
Hungern und Dürsten nach Gerechtigkeit sich in dem Hungern
überhaupt und dem Dürsten nach intellektueller Befriedigung durchaus
nicht erschöpft. Dr. Gottfried Bohnenblust, Zürich.

v«5 Lrvscden unzerer ftlrcden. Es geschehen fast erstaunliche Dinge, im
Schlimmen und im Guten, Im Schlimmen: wir brauchen nur auf den erschütternden
Aufsatz über den Mädchenhandel in dieser Nummer hinzuweisen oder auf die
Nachrichten, die aus Tripolis kommen und auf die bloße Tatsache dieses „Krieges" über-
Kaupt, Angesichts solcher Dinge drängt sich uns immer wieder die Frage auf die
Lippen: „Wo bleiben die Kirchen, diese Organisationen des Guten, die zum Teil die
Welt umfassen wie die römische, oder doch großen Einfluß besitzen, auch politischen,
wie die englischen und nordamerikanischen?"

Wie eine Antwort auf diese Frage, die zugleich ein Notschrei ist, berühren
mich die Verhandlungen der Kirchensynode des Kantons Zürich, die
letzter Tage (am 29, November) in Zürich stattgefunden haben. Der Referent der
Geschäftsprüfungskommission, Herr Pfarrer Finsler vom Großmünster, machte,
für Viele unerwartet, die Anregung, daß die Synode künftig an Stelle des
administrativen und kultischen Kleinkrams, der meistens den Hauptinhalt solcher
synodalen Verhandlungen bildet, sie mit schwerer Langeweite belastet und zur
Bedeutungslosigkeit verurteilt, die großen und dringenden Angelegenheiten behandle,
die die Gegenwart beschäftigen und auch für das religiöse Leben entscheidend sind,
besonders auch die sozialen Probleme. Er bezeichnete es als eine Aufgabe der
Kirchen, gegen Unerträglich keilen wie der jetzige Tripoliskrieg, ihre Stimme zu
erheben und in den großen Kämpfen um soziale Gerechtigkeit und sittlichen Fortschritt
deutlich Stellung zu nehmen. (Ein allgemeiner Protest unserer Kirchen gegen den

Tripoliskrieg und was mit ihm zusammenhängt bedeutete m. E. für die Umstim-
mung des Islam und der ganzen Heidenwelt zu Gunsten des Christentums mehr
als alle Missionsgottesdienste und Missionskollekten zusammen). Um auch gleich

zur Ausführung dieses Programms überzugehen, regte er an, daß die Synode durch
den Kirchenrat einen Aufruf an das protestantische Zürchervolk erlasse, worin ihm
die Annahme t>es Kranken- und Unfallversicherungsgesetzes empfohlen werde.



— 473 —

Nun kam Leben in die würdige Versammlung. Wie zu erwarten war, wurde
gegen diese letzte Anregung das Argument geltend gemacht, das wir aus den thes-
logischen Debatten der letzten Jahrzehnte genügend kennen: die Kirche dürfe sich
nicht in Sozialpolitik einlassen. Es kämen bei einer solchen Abstimmung nicht nur
das Prinzip, sondern auch Fragen der Technik und Opportunität in Betracht. Es
gehe nicht an, darüber im Namen des Christentums entscheiden zu wollen. Ein
Redner drückte auch seine Angst vor dem Hinausfahren aufs hohe Meer aus. Aber
die Stimmung der Synodalen war der Anregung fo günstig (man darf wohl sagen:
so unerwartet günstig), daß der Widerstand dagegen nicht aufkommen konnte. Sie
wurde beinahe einmütig zum Beschluß erhoben, unter Zustimmung des Kirchenrates.
Ebenso wurde dann eine Bestimmung in die Geschäftsordnung aufgenommen, die
die Synode verpflichtet, künftig Gegenstände von der oben geschilderten Art an
Hand von kurzen Referaten zu behandeln.

Diese Beschlüsse werden nicht verfehlen, ein gewisses Aufsehen zu erregen.
Wir freuen uns darüber von Herzen. — Wie wir seinerzeit in den Neuen Wegen
berichtet haben (vgl. Nr, 7 dieses Jahrgangs), ist die Synode von St. Gallen
auf dieser Bahn vorangegangen, freilich viel weniger entschlossen und temperaments-
voll, als Zürich, während in der Bern er Synode vor kurzem eine Motion
eingebracht und dem Kirchenrat überwiesen wurde, die ebenfalls eine kirchliche Aktion
zu Gunsten des Kranken- und Unfallversicherungsgesetzes fordert. Man idarf also
wohl von einem Erwachen unserer Kirchen reden.

Die prinzipiellen Bedenken gegen diese neuen Bahnen sind uns natürlich
wohl bekannt. Wir lehnen sie auch nicht ohne weiteres ab. Es ist klar, daß kirchliche

Körperschaften sich nicht auf Fragen der sozialen Technik einlassen können; dafür

sind die Fachmänner da und die politischen Organisationen, Einstehen können
und sollen sie aber für die Prinzipien der Gerechtigkeit und Solidarität, der Reinheit

und Barmherzigkeit gegen Egoismus und Mammonismus, Unrecht und Lüge,
Schmutz und Rohheit, Natürlich bedarf es der verständigen Ueberlegung und des
religiösen Taktes, damit die auf dieser Bahn drohenden Klippen vermieden werden;
sicher werden auch etwa Fehler gemacht werden; aber sollen wir deswegen nichts
tun? Das ist allerdings lange genug die Maxime der Kirchen gewesen; aus lauter
Angst, Fehler zu machen, hat man nichts getan — was doch wohl der größte der
Fehler ist. Man wollte das Evangelium nicht dadurch kompromittieren, daß man
es in die „weltlichen" Angelegenheiten menge und hat es damit am ärgsten
kompromittiert ; denn es kam damit allmählich die Meinung auf, es fei überhaupt^ keine
lebendige Kraft. Ein Sauerteig, den man so ängstlich vor jdem Teig behütet,
kommt in den Verdacht, kein Sauerteig zu sein. Gottlob dürfen wir auch Fehler
machen, wenn wir für Gottes Sache arbeiten wollen. Eine handelnde Kirche
muß auch dies auf sich nehmen, während eine Dogmen kirche freilich unfehlbar ist.

Es stehen allerdings noch tiefere Prinzipienfragen im Hintergrund. Wollen
wir denn eine abermalige Verkirchlichung der Gesellschaft? Soll das staatliche Leben
seine Direktiven von den Synoden empfangen? Wäre das nicht ein Rückfall in
eine vergangene und zwar glücklicherweise vergangene Epoche? Geben wir uns
auch Rechenschaft darüber, wohin wir segeln? — Die Antwort auf diese Bedenken
erfordert eine ausführliche prinzipielle Erörterung, die wir hier natürlich nicht
geben können, aber bald einmal geben müssen. Die Frage bildet einen Teil des
heutigen Kirchcnvroblems, dessen Dringlichkeit nuu gottlob Vielen deutlich wird,
die noch vor kurzem nichts davon wissen wollten. Nur so viel sei hier gesagt: es
handelt sich natürlich nicht darum, daß die Kirchen zu neuer Macht und Herrschaft
gelangen sollen, sie sollen nur arbeiten, mit Andern zusammen arbeiten,
Anregungen geben, zu ihrer Sache stehen. Sodann: sie sollen gar nicht für die Kirche
arbeiten, sondern für die Welt, d. h. sür Gottes und des Menschen Sache in
der Welt.

Auch das sei noch zum Ueberfluß gesagt: Das Erwachen der Kirchen, das
wir erhoffen, bezieht sich nicht nur auf die soziale Aufgabe im engeren Sinne. Wir
hoffen auf ein religiöses Erwachen. Dieses schließt dann das soziale ein.
Umgekehrt aber ist uns das soziale Erwachen ein Symptom des religiösen. Daß



— 474 —

an dcr Zürcher, wie an der St, Galler und Berner Synode die famosen
„Richtungen" ziemlich gleichmäßig für und gegen den neueren Geist waren, ist ebenfalls
ein erfreuliches Zeichen neuer Zeiten.

Wir freuen uns von Herzen. Natürlich wissen wir wohl, daß die Stellung?
nähme einiger Schweizer Kirchen, quantitativ betrachtet, noch nicht viel bedeutet.
Aber einmal: im Reiche Gottes gibt nicht das Quantum den Ausschlag; sodann:
diese Wendung darf als ein Zeichen aufgefaßt werden, als Zeichen eines neuen
Lebens, das überall in der Christenheit gährt, als ein Borzeichen dessen, was einst
sein wird. Wir verstehen sie als ein Adventszeichen. L, R.

öle H«5lt5e aer VilbrenSen. In einem so betitelten Aufsatz in Nr, 22 der
„Sozialistischen Monatshefte" schreibt Paul Kampffmeyer:

„Der Mythus verknüpft bezeichnender Weise die bahnbrechenden großen
Persönlichkeiten direkt mit dem Himmel und erhebt sie zu Göttersöhnen, die von den
Himmlischen mit Menschenkindern auf dieser Erde erzeugt sind Das
Uebernatürliche hat man nun wohl aus dem Wesen der großen Menschen entfernt, nicht
aber ihre natürlichen, den menschlichen Durchschnitt überragenden geistigen und
moralischen^Qualitäten. Und über die Bedeutung dieser Eigenschaften für die
Gestaltung höhern Kulturlebens ist sich heute auch der Arbeiter, der allen Autoritätsglauben

und alle Personenvergötterung gründlich abgetan hat, völlig im Klaren
Gewiß, bürgerliche Gelehrte und Ungelehrte stellen sich wohl heute noch die
Sozialdemokratie als eine Art plattdrückender Gleichheitswalze vor, deren stupide Leiter
die tiefgründigen Unterschiede unter den Menschen nicht kennen. In den Köpfen
dieser Gelehrten und Ungelehrten verzerrt sich das sozialistische Postulat der
Aufhebung der sozialen Klassen zu der Forderung der rücksichtslosen Beseitigung aller
Höhen in der individuellen, geistigen und moralischen Beanlagung der Menschen,"

Der Verfasser führt weiter aus, Wie die für jeden Kulturfortschritt notwendige
Auslese der führenden Geister durch die Klassengegensätze vereitelt wurde, „Nicht
innerlich Hervorragendes, sondern nur äußerlich Beherrschendes fand Gnade in den
Augen der Herrschenden," Deshalb wurden die führenden Geister Revolutionäre
und Märtyrer. Die Herrschenden lasen wieder Herrschende aus und verfuhren auch
dabei launisch und willkürlich; die Auslese wurde nur aus einem eng begrenzten
Kreise getroffen. Das Problem der Zukunft ist die Erziehung der Massenmenschen zu
vielseitig entwickelten Persönlichkeiten; dann können alle Kreise im Wettkampf um
die führenden Posten konkurrieren, und hochstehende, individualisierte Massen können
auch besser die richtige Auslese treffen.

Soweit Kampffmeyers Gedankengang. Mir scheint, er überschätze doch die
Fähigkeit dcr Massen, überlegene Führerqualitäten zu erkennen und ihre Willigkeit,
sie anzuerkennen. Ich fürchte, seine Ausführungen könnten doch da und dort als
Lästerung gegen die Heiligkeit der demokratischen Grundsatze empfunden werden.
Es gibt genug Menschen — nicht nur innerhalb der sogenannten Masse — welche
sich einbilden, sie vergäben sich etwas, wenn sie zur Ueberlegenheit emporschauen,
welche ihr nur mit Neid gegenüberstehen und immer Alles besser wissen. Das
Bewußtsein ift nicht allzu verbreitet, daß Demut, die sich beugt und führen läßt,
den Menschen mehr ehrt und hebt als störrische Einbildung.

Die Nivellierungstendenz, die im demokratischen Prinzip liegt, hat z. B.
Thomas Carlyle zu seiner grimmigen Gegnerschaft gegen die Demokratie geführt,
und wer durch seine Schule gegangen ist, wird zeitlebens davon mehr oder weniger
infiziert bleiben. Aber deshalb braucht man nicht Carlyles Irrtum zu teilen, in
dem er befangen blieb, als er die Entwicklung gern zurückgeschraubt hätte. Die
Demokratie wird vom Aberglauben an die „plattdrückende Gleichheit-Walze" von
selbst geheilt und zur Einsicht in die Notwendigkeit einer Auslese von Führenden
gedrängt werden. Und an sich ist sie zu einer solchen Auslese nicht schlechter

befähigt als irgend eine autoritative Gesellschaftsschichtung, Die Autoritäten haben
es oft leichter, den rechten Mann an den rechten Platz zu stellen und das Heilsame
durchzusetzen. Aber was sie erreichen, ist dann auch leicht mehr äußerlich
aufgezwungen als innerlich angeeignet. Und der Neid, welcher der Tüchtigkeit, àie sich

durchsetzen möchte, den Weg versperrt, wird hier wie dort sein Unwesen treiben.



475 —

Aber der Wahn, daß die Menschen der Führung entbehren könnten, wird von selbst
versliegen. Ein Zukunftsbild ohne Urber- und Unterordnung wird bald als Traum,
und nicht einmal als ein schöner, erkannt sein. Dafür ist der Artikel von Kampffmeyer

ein bemerkenswertes Symptom, und es ist ein erfreulicher Fortschritt, daß
solche Gedanken in einem sozialistischen Organ, in dem sie sich eben doch einigermaßen

als Ketzerei ausnehmen, offen ausgesprochen werden dürfen. Unsereiner gerät
doch leicht in den Verdacht, ein verkappter Reaktionär zu sein, wenn er so etwas äußert.

Aber in einem muß ich Kampffmeyer widersprechen. Er glaubt, die empfindlichen

Reibungen, welche die Aktionen der Bahnbrecher hemmten, seien darauf
zurückzuführen, daß die Herrschenden nur solche zur Führung zuließen, welche in ihr
Horn stießen. Die herrschende Macht ist von Natur konservativ, das ist richtig
beobachtet; aber es gilt von jeder Herrschgewalt, von der demokratischen nicht
minder als von der aristokratisch-autoritativen. Der Aberglaube des Zeitgeistes,
die Dogmen des Massenbewußtseins sind genau so „unfehlbar" wie irgend eine
Bulle oder eine Proklamation sx «atlisctra. Das Neue muß immer zuerst ketzerisch
und revolutionär sein und sich einem Martyrium unterziehen, dessen Formen nur
mit dem Forlschritt der Zeit sich zivilisieren, das aber der geistigen Natur nach
dasselbe bleibt. Das Bessere ist der Feind des Guten, nicht des Schlechten. Die
bisherigen Führer, ob sie von der Demokratie, von Kaiser oder Papst an die Spitze
gestellt sind, werden stets die grimmigsten Feinde der Bahnbrecher und Propheten
sein. Diese Tatsache scheint eine bedauerliche Hemmung des Fortschritts. Aber in
Wahrheit ist es gut so. Denn so kommen leichter diejenigen an die Spitze einer
Bewegung, welche einfach müssen. Die Streber, die eine feine Witterung für das
besitzen, was eine Zukunft hat, und die, welche aus Eitelkeit immer für das Neueste
eintreten, werden sich zwar bald genug einstellen, aber zuerst doch noch ferne bleiben.
Und die wirklich Berufenen werden durch den Widerstand innerlich wachsen. Vielen
von ihnen wird es überhaupt versagt sein, Führer im eigentlichen Sinn zu werden;
und weil nicht der Ehrgeiz ihre Triebfeder war, fo können sie es verschmerzen; sie
bleiben einsam, und gerade dadurch wirken sie, da ihnen die Wirksamkeit in die
Breite abgeschnitten ist, umsomehr in die Tiefe, Ja, Massenerfolge, wenn sie ihnen
doch zu Teil werden, machen sie erst recht einsam, da sie meist nur mit einer
Herabminderung des Ideals erkauft werden. Und doch wächst auch wieder mit der
Intensität einer Bewegung und Begeisterung der Expansionsdrang, und jede echte

Ueberzeugung erhebt den Ruf: „Gehet hin in alle Welt!" Daraus erwächst für
die Führenden die Versuchung, sich zu den zu Gewinnenden herunterzulassen, statt
sie zu sich emporzuheben. Ja, diese Gefahr ist vielleicht in der Demokratie
besonders groß.

Kurz, das Problem, wie die zur Führung Befähigten auch zur Führung
gelangen können, bleibt überall dasselbe. Jede Gesellschaftsform muß es auf ihre Weise
zu lösen suchen und hat dabei ihre eigenen Schwierigkeiten zu überwinden. Und daß
unsere Zeit vom Boden einer demokratischen Gesellschaft aus an dieses Problem
herantreten muß, ist eine Tatsache, an der sich nicht mehr rütteln läßt. Es gilt
zunächst, das Bewußtsein dieser Aufgabe einer Auslese dcr Führenden, der Be»
rufung des rechten Mannes an den rechten Platz zu wecken. Und — darin ist
Kampffmeyer sehr beizupflichten — Einsicht und Willigkeit dafür werden mit einer
fortschreitenden Individualisierung der Massen wachsen, L,

Wcbettlscd.
SriitllKaltnatf IYIZ. 20. Jahrgang. Zu

beziehen durch die Grütlibuchhandlung
in Zürich. Preis SO Rappen, Herausgeber:

Robert Seidel.
Der mir zur Verfügung stehende

Raum erlaubt mir nicht mehr als einen

ganz kurzen Hinweis auf diesen Kalender,
Ich glaube, daß er zu den besten seiner
Art gehört. Besonders wertvoll find die
Aufsätze von Regierungsrat Wullschleger
über Paul Brandt, vr. Hans Müller
über die „genossenschaftliche Agrarpolitik


	Rundschau

