
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 12

Artikel: Im Kampf mit dem Amt

Autor: Hitz, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 455 —

seinen Doppelcharakter. Bald ist es mehr eine unermüdlich vorwärts
treibende Unruhe, Verlangen, Sehnsucht, bald mehr Besitz, Ruhe, Trost,
innerer Friede. Bald sieht es mehr das, was noch fehlt, bald mehr
das, was wir schon haben; bald ist es der Wunsch und die Hoffnung,
Gott möge erst Großes tun, bald Dank und Freude, daß er Großes
getan hat; bald Trauer und Entbehrung, bald Leben und Seligkeit.
Es gibt Zeiten, wo das eine und Zeiten, wo das andere im Vordergrund

steht; bei dem einen Menschen überwiegt das erste, beim andern
das zweite. Die Suchenden haben mehr Energie und Entschlossenheit,
die Besitzenden mehr Harmonie und Geschlossenheit. Oft wechselt beides
im gleichen Menschen. Das Leben aus Christus umfaßt beides, wenn
es sich auch nicht in eine Einheit bringen läßt; gerade auf dieser
innern Spannung zwischen beiden Elementen beruht fein innerer
Reichtum. R. Liechtenhan.

Zm Kamps mit Sem Uml.
R^s erfordert es sozusagen auch eine gewisse kollegiale Rücksicht,

daß man in Pfarrerkreisen Notiz nimmt von einem Buch, das
wie keines bis anbin als so symptomatisch sür unsere Zeit kirchlicher

Krisis bezeichnet werden kann. Es ist das Buch von Aug. Pauli,
Im Kampf mit dem Amt. Erlebtes und Gefchautes zum Problem
Kirche (München, H. Beck. Fr. 3). Man kann es das Schicksals-Buch von
Pauli nennen, denn er hat persönlich diesen Kampf erlebt und ist ihm
unterlegen. Das Buch erzählt Selbsterlebtes und Gefchautes und schließt
mit der Apostasie vom kirchlichen Amt. In Anbetracht der Aktuellitüt des

Gegenstandes möchten wir im Folgenden etwas näher darauf eintreten,
als es sonst die Besprechung eines Buches mit sich bringt. Es wird
manchen interessieren, was da einer von denen vorbringt, die nicht
mehr mitmachen können. Geben wir also dem Verfusfer ziemlich
ausgedehnt das Wort und nehmen es so wohlmeinend entgegen wie es

gemeint ist, gemäß dem Motto im Vorwort: ..Nicht mitzuhassen, mit-
zulieben bin ich da." Der Schauplatz ist ein kleines bayrisches Bauerndorf

von 230 Seelen. Also eigentlich ein Ruhesitz; aber dieser Ruhesitz

wird zum Unruhesitz durch das, was kommt. Was mancher
angenehm empfinden würde, empfindet er als eine erste Schwierigkeit,
den Mangel an Stoff für den Tatendrang der Jugend. Die Schuld
findet er im Pfrundensystem, welches die tatenlustige Jugend schont
und das resignierte Alter belastet. Allerdings ist es ihm anderseits
wieder entsprechend, daß er nicht zu viel und zu ost in Anspruch
genommen wird, denn er hat von vornherein schon das Gefühl, daß er
das Pfarramt vorläufig nur in kleinen Dosen ertragen kann, was
ja freilich ein gewisses Licht der Beurteilung auf das Ganze vorauswerfen

wird. Die Rechtfertigung dafür liegt für ihn in der Ueber-



— 456 —

zeugung, daß man die geistliche Amtstätigkeit nur erfüllen kann, wenn
man sie in jedem Augenblick aus der innersten Tiefe heraus erfüllt.
Das ist wieder der Vorzug kleiner Stellen; in großen ist das
unmöglich, und er versteht solche Menschen nicht, die bei 30 Stunden
Religionsunterricht per Woche und so und so vielen Krankenbesuchen
so und so oft an Gräbern immer noch den Mund überströmend von
erbaulichen, trostvollen oder ermahnenden Worten aufrecht und offen
noch dastehen können. Darum ist er zunächst der kleinen Stelle noch

froh, wo er im Amt nicht viel wird sagen müssen. Aber auch so

muß er bald die innere Erfahrung machen, daß in ihm der Mensch

gegen den Pfarrer kämpft. Er will nicht, daß sie seinem Worte
glauben als des Pfarrers Wort und ihm folgen.^ wenn nicht die

Wahrheit, die es enthält, sie in der Seele trifft. Wenn sie nur den

Pfarrer in ihm sehen, hören, achten, dann werden sie ihn gar nicht
verstehen. Auch kann er die Erfahrungen, die andere vor ihm
gemacht haben, nicht einfach übernehmen; er muß das Leben für sich

erst ganz neu entdecken. Die Kirchlichkeit in seiner Gemeinde ist sehr
lobenswert. Es ist sogar alles von vornherein geregelt und
abgemacht. Auch der Mann, der in der Fremde ungläubige Ideen
aufgefaßt hat, ist ein fleißiger Kirchgänger und äußert solche nur im
Wirtshaus. Gleichwohl könnte man Freude haben an der Gemeinde,
wenn man nur an rechtes Bedürfnis und an die Wahrheit der
Situation glauben könnte und sehen, daß der Kirchenbesuch nicht nur
Selbstzweck ist. Aber dieser Selbstzweck begegnet ihm auch bei der
frommen Uebung des Bibellesens in der Gemeinde. Er erfährt es

überzeugend, daß man jedes andere Buch um feines Jnhaltswillen
liest, sieht aber unwiderleglich, daß man das bei der Bibel nicht tut,
sondern ein Umgehen mit guten Werken damit an den Tag legt,
wogegen schon die Reformation gekämpft hat. Es ist sogar eine
sozusagen kirchliche Willigkeit vorhanden, die der Verkündigung der Wahrheit

zu selbstverständlich beigepflichtet. Und das zu leichte Nachgeben
ist nnr ein Beweis, daß man die Wahrheit eigentlich gar nicht sieht.
Es fehlt das Eine, was zum Erfolg gehört: die Spannung. Das
ist eine Lage der Dinge, auf welche der Mann nicht vorbereitet war
und die ihn in Verwirrung setzt.

Es erfolgt der erste Todesfall und der Pfarrer soll den Trost
am Grabe spenden, aber es ist ein Fall, wo eine energische Aufforderung

zum Ringen um das Leben absolut geboten scheint und der
kirchliche Trost durchaus deplaziert wäre. Dennoch hat „der Herr
Pfarrer bei seiner ersten Leichenfunktion ,die Sache recht gut gemacht'
und ,eine schöne Rede gehalten/ wie alle Leute sagen." „Ja wenn
die Leute zufrieden sind, das ist die Hauptsache," meint eine, die es
dick hat. Aber der Pfarrer meint, das Leben fei eigentlich eine
Aufgabe, und die Kirche eine ernsthafte Einrichtung, und der Pfarrer
mehr als ein dekoratives Element. Das Unangenehmste dabei îst ihm
aber, daß das Christentum, die Sache Jesu dazu herhalten muß,



— 457 ^
denn dem natürlichen Dasein weihevollen Schmuck zu geben, das war
nach des Pfarrers Ansicht Sache der alten heidnischen Volksreligionen,
während das Christentum eigentlich auf etwas ganz anderes abzielte.
Diese ganze Auffassung der Aufgabe und Stellung des Pfarrers wird
ihm zum Gegenstand grübelnden Nachdenkens und schließlich erklärt
er sie sich daraus, daß die Leute dem göttlichen Wort in mißverstandener

Willigkeit und Gläubigkeit zu nahe getreten sind. Sie spüren
die Distanz nicht mehr.

Es soll Abendmahl gefeiert werden. Einer, der auch
teilnehmen will, hat sich vergangen und die „schwarze Polizei" wird
aufgerufen. Es ist auch eine Schandbank in dieser Kirche, wo
überhaupt peinlich strenge Einteilung der Sitzplätze herrscht. Der Pfarrer
erblickt in dieser Art Kirchenzucht die allergefährlichste Brutstätte des

Pharisäismus, also etwas direkt Unchristliches. Er ordnet deshalb
die Sache anders und das macht böses Blut, denn die ehrbaren
Jungfrauen müssen eine schamlose Person in ihrer Mitte dulden. Der
Pfarrer setzt sich zwar über das böse Blut hiuweg, aber für sein
scharfes Auge und feines Gewissen resultiert daraus eine ganz peinliche

Klemme, die gebildet wird einerseits durch die unerläßliche
Notwendigkeit einer Kirchenzucht und anderseits durch das ebenso klare
und verbindliche gegenteilige Vorbild Jesu. Der Erfolg dieses
Gedankenganges ist ein s,ci absuràurn-Geführtsein der Sittenpolizei
der Kirche.

Zum Liturgischen im Gottesdienst nimmt Pauli die Stellung
ein, wie Joh. Müller in Mainberg zum Gebet. Müller nennt
bekanntlich jedes offizielle Beten eine Prostitution des Gebetes. Im
Religionsunterricht hat Pauli deshalb einen ersten Versuch gemacht, sich

gegen die Allmacht der Sitte aufzulehnen. Er konnte das sinnlose
Gebetsplappern der Kinder nicht ertragen und rückte rund heraus mit
der Sprache. Der Erfolg war jedoch ein fassungsloses Anstarren.
Vom Beten in der Kirche gar nicht zu reden. An manchen Sonntagabenden

zählt er mit Schaudern die Zahl der mißbrauchten Vater-
Unser auf, und ihm fällt dabei ein das hochmütige Absprechen der
Protestanten über das Gebetsgeleier der Katholiken. Die Einrede, daß
die Not nur davon herkomme, daß er selbst nicht mitbete, kann er
nicht gelten lassen, denn sein Empfinden ist da anders. Was ist denn
Beten, wenn nicht jene unwillkürliche Bewegung der Seele, die sich

von selbst einstellt? Und alles andere ist eben nicht Gebet. Das
Gebet in seinem wahren Wesen, in seiner eigensten intimsten Natur
kann eben nicht vor andern geschehen, es gehört durchaus in's
Kämmerlein. Im Weitern nennt'Pauli das offizielle Gebet geradezu eine
religiöfe Barbarei.

Ein weiterer Stein des Anstoßes für Pauli bildet die Seelsorge

in kirchlicher Form. Auch hier begegnen wir Müller'schen
Vorstellungen und Grundsätzen. Müllers Arbeit am Menschen ist ein
konstantes, konsequentes erzieherisches Arbeiten, die Aufgabe, dem



— 458 —

werdenden Menschen Hilfe am Werden zu leisten. Dazn steht für
Pauli teils in nicht annäherndem Verhältnis teils in direkt schädlichem
Widerspruch, die schablonenhafte wesenlose, pädagogisch sehr oft
verwerfliche Praxis der kirchlichen Seelsorge. Dieselbe konzentiert sich

nun vornehmlich am Krankenbett. In keinem Punkt, sagt der
Verfasser, sei ihm der Gegensatz des Empfindens zwischen ihm und
feinen Gemeindegliedern so scharf und schneidend entgegengetreten
wie hier.

„Die Kirche selbst mit dem Glauben, den sie ihnen von Kind
auf beigebracht hat, ist schuld daran, daß sie ihrem Leben und seinen
Nöten nicht auf den Grund gehen. Sie ist zn früh mit ihren
Antworten da; da fangen die Menschen nicht zu fragen an. Sie gibt
ihnen zu bald Speise; da werden sie nicht Hungernde. Sie eilt zu
sehr mit ihrem Trost; da werden sie nie zu Leidtragenden." Darum
kann Pauli, wie er sagt, nicht dazu kommen, wirkliche Seelsorge zu
üben (und kommt vielleicht gerade dadurch auf die rechte).

Was der Verfasser unmittelbar daran anschließend über seine
Rolle an Pastoralkonferenzen sagt, gehört sonst nicht direkt Hieher,
aber unter anderen fitzt auch ein junger Stürmer dort, der darauflos
reformieren will an der hinter der Knltnr zurückgebliebenen Kirche.

Pauli aber kann den Eifer für Reformen nicht aufbringen, denn
der ist bei ihm gelähmt durch das Gefühl, daß der Schaden tiefer sitzt
und von keiner kirchlichen Reform erreicht werden kann.

„Und nun ist eben alles so, wie es unter diesen Umständen sein

mnß. Das Wort ist weihevolle Rede statt unmittelbarer Wahrheits-
Ausdruck, nicht persönliche, fondern berufliche Leistung. Gebet ist
fromme Uebung, Christentum, Weltanschauung. Alles was die
Kirche tut, hat unter diesen Umständen einen andern
Charakter bekommen als den es haben müßte, wenn es
das wäre, was es zu sein vorgibt."

Die neue Menschheit wird sich ihre äußere Form ganz von selbst
schaffen. „Aber mit der Kirche hatte man nun ein Surrogat in der
Hand, hielt das für das Wesentliche und suchte es zu erhalten, so gut
es ging. Das Christentum hat einen Fehler im Ansatz und das ist der,
daß aus ihm eine Volksreligion wurde. Die Kirche als solche, als die

menschliche Organisation, die sie ist, steht im Widerspruch zum Wesen
der Sache, deren Trägerin sie sein will."

Es folgen neue Vorschläge neuer Ausätze und es kommt darauf
hinaus, daß man als Pfarrer das gar nicht dürfte, also eine unmögliche

Situation (in Bayern). Aber etwas wenigstens kann man.
Wenigstens sollen die lästigen Formen und Formeln nicht das Leben
hemmen dürfen. So nimmt er sie denn in Kauf. In manchen
Punkten glaubt er freilich, nicht gänzlich mit dem Herkommen brechen

zn müssen. Da steht voran der Religionsunterricht. Der
Vorgänger war in seiner Art etwas wert. Die Kinder wissen erstaunlich



— 459 —

viel. Es geht gedächtnismäßig alles am Schnürchen, aber es lacht
einem doch nicht das Herz dabei. In noch viel schärferer Ausprägung
stößt er hier auf die gleiche Erscheinung wie bei den Erwachsenen:
mangelnder Abstand von der Sache, mißverstandener Glaube, täuschendes
Wissen. 10- bis 12-jährige Kinder verfügen über die Not der Menschheit,

die nach einem Erlöser schreit und antizipieren jenen seelischen
Zustand der Einwohnung des hl. Geistes. Pauli kommt zum Schluß
und zur Erkenntnis, daß hier nichts weniger als alles noch zu tun
sei. Ja, er steht nicht an, zu behaupten, daß den vereinzelten guten
Wirkungen dieses Religionsunterrichtes unzählige gegenüber stehen,
wo er die Menschen für ihr ganzes Leben für Religion überhaupt
verdorben hat.

Dazu gar noch der Lutherische Katechismus. Derselbe
verrät einen Tiefstand religiösen Verständnisses und pädagogischer
Einsicht, der überhaupt nicht mehr überboten werden kann. Folgt
kurze Kritik nnd — Tableau: „Ich habe nun Lust zu Gottes Geboten
und wandle in der Furcht und Liebe Gottes, welche des Gesetzes
Erfüllung sind." Eine verblüffend einfache Lösung der schwierigsten
Lebensprobleme! Aber der Mann will auch diese Klippe umschiffen
und Unbekümmert um die Vorschriften seinen Unterricht so geben, wie
er es für gut hält. Aber jetzt kommt das Unheil: er^kann nirgends
konsequent fein; er stößt immer wieder auf unüberwindliche, durch die
kirchliche Organisation ihm gesetzte Schranken, die ihnA nötigen auf
halbem Wege umzukehren, seinem Tun die Spitze abzubrechen und es
damit selbst zur Unfruchtbarkeit zu verurteilen. Das Wort Jesu vom
Nichtauflösen ist wohl wahr, aber auch das von den neuen Schläuchen.
Da ist unter anderm anch wieder die sattsam bekannte Text-Qual uud
Predigt-Not und die ganze Unnatur der kirchlichen Organisntions-
Mifsre überhaupt. Und dann das Konfirmations-Gelübdc und
Bekenntnis! Alles in allem eine Nötigung zu Kompromissen, deren
innerer Widerstreit ihn in seiner absoluten Wahrheitsliebe zu zerreißen
droht.

Die Predigt ginge noch an, aber der liturgische Teil — die
Beichte! Sündenbekenntnis und schnurstracks Absolution! und wv
bleibt der Eindruck der Vorbereitungspredigt? Ganz gleich das'Abend-
mahl. Eine UnWahrhaftigkeit der kultischen Aufeinanderfolge in grellstem

Widerspruch zum Leben. Kann das alles anders fein? Hier
walten unerbittliche Notwendigkeiten. Der Fehler im Ansatz muß sich

geltend machen und die ganze Rechnung durchziehen. Die Kirche ist
nun einmal anf einer falschen Auffassung Jesu aufgebaut. Jeder Versuch,

das kirchliche Amt in einem andern Geiste zu führen als in dem
kirchlichen, auf den es nach allen Seiten hin zugeschnitten ist,
unternimmt also etwas Unmögliches. Aber im kirchllchen Geist kann er
das Amt nicht führen.

In seinem Tun und Wirken unter die Linie dessen
herabzugehen, was sich einem als Wahrheit erschlossen



— 460 —

hat, das ist eine innere UnWahrhaftigkeit, an der der
Mensch zu Grunde gehen muß.

Ein weiterer Ausweg öffnet sich: Der Pfarrer darf nicht nur
eine religiöse, er muß auch eine soziale Wirksamkeit entfalten
und helfen, daß das äußere Leben der Leute von den Grundsätzen des

Evangeliums geleitet wird. Die Aufgaben liegen dicht zur Hand.
Aber freilich diese soziale Tätigkeit und Beeinflussung des äußern
Lebens durch den Pfarrer wäre eben wieder nicht das, worauf es

ankommt, nicht die schöpferische Gestaltung des Daseins aus innerlich
empfundenen Notwendigkeiten, nicht die in echter Kultur zur Verwirklichung

gekommene Religion, sondern eine äußere Regulierung und
Eindämmung von Schäden, ein Surrogat, ein Notbehelf.

Im Folgenden schildert der Verfasser anschaulich die Nöte der
heutigen Kultur und die Unzulänglichkeit der Kirche und ihrer Mittel,
wobei er im Vorbeigehen nicht versäumt, der Kirche möglichst gerecht
zu werden und so gut es ihr zukommt Anerkennung zu zollen. Es
werden dabei noch gestreift: der eigentliche Begriff des Christentums
und der Kirche und ihre Unvereinbarkeit daraus geschloffen, die
Notwendigkeit und doch Unchristlichkeit einer Kirchenzucht. Die Bremer
Religions-Unterrichts-Bewegung, das liturgische Gebet unter anderm
Gesichtspunkt als vorhin und der Protestantismus. Der protestantische
Glaube ist zunächst ein individualistisches Prinzip, und erst wenn er
diese seine Wirkung getan hat, daß er den Menschen, der von Haus
aus ein Herdenwesen ist, zum Einzelnen znr Persönlichkeit macht,
entsteht hier die zweite Frage, wie dieser Einzelne auf dieser neuen
Grundlage wieder Glied eines Ganzen, einer Gemeinschaft werden
kann. Wo Volkskirche ungebrochen herrscht, da gibt es Glauben in
diesem Sinne nicht. Ihn zum Bestandteil volkskirchlicher Weltanschauung

machen zu wollen ist ein widersinniges in sich unmögliches
Bemühen, da es dann etwas ganz anderes aus ihm macht. Man mache
sich anch einmal recht klar, welche Rolle der Herzpunkt der Reformation,

Luthers Entdeckung des Glaubens in der Volksfrömmigkeit
gespielt hat. Ueberhaupt keine, oder doch nur eine gänzlich mißlungene,
mißverstandene. Im modernen Leben hat sich die Kirche als Volkskirche

so gut wie ganz aufgelöst. In größern Städten gibt es keine

Kirche, keine Gemeinde im eigentlichen Sinne mehr. An die Stelle
der Volksreligivn ist der religiöse Individualismus getreten. Und doch

gibt es keinen Weg mehr zurück zu der alten Volksreligion, sondern
nur einen neuen Weg hindurch zu einem Neuen auf höherer Stufe.
Der Weg zur Religion der Zukunft geht über den religiösen
Individualismus. Aber freilich darf es bei dem Individualismus nicht bleiben,

denn für sich bedeutet er Auflösung. Die Warnung vor dem
Wirrwar des heutigen Geisteslebens ist ganz begreiflich. Ebenso sind
die Blicke mancher Protestanten nach Rom nicht unverständlich. Der
Individualismus kann nur ein Durchgangszustand sein, denn wenn
das Individuum auch als Persönlichkeit Selbstzweck ist, so ist es doch



— 461 —

andererseits immer Glied eines Ganzen und als solches nur Mittel
zum Zweck, das Leben der Gesamtheit zu fördern. Das aber ist die
echte Kultur. Was wir heute so nennen, ist gar keine wahre Kultur.
Die wahre Kultur ist religiös vertiefte Kultur. Es müssen die beiden
bisher getrennten Ströme der Religion und Kultur des Innen- und
Außenlebens sich vereinigen und durchdringen; diese beiden in natürlicher

Spannung sich befindlichen Elemente müssen zu einander in
Beziehung treten, aufeinander wirken, sich gegenseitig befruchten und zur
höhern Einheit werden. Was ist nun dieses Zukunftsbild
der Vereinigung von Religion und Kultur als
Organismus? Nicht eine Kirche, die als Staat für fich neben den Staat
tritt und mit ihm Machtkämpfe führt, fondern die Volksgemeinschaft
in ihrem organisch gegliederten Aufbau.

Im Leben dieses neuen Kultur-Organismus wird die Religion
nicht mehr ein besonderes Gebiet bilden, das in einzelnen Handlungen
in Erscheinung tritt, sondern sie wird die Seele des Ganzen sein,
unsichtbar und doch allgegenwärtig, das Alles durchdringende Fluidum
der innern Lebendigkeit, das dem Leben Intensität und Tiefe gibt.
Auf Grund diefer Hoffnung und Aussicht auf eine von religiöfen
Kräften getragene Kultur braucht man über die Erscheinungen der
kirchlichen Auflösung nicht untröstlich zu sein. Aber kann die Kirche
hier den Vorkampf führen? Sie ift nicht geeignet dazu, denn sie ist
eine erhaltende Macht. Das Landvolk aber steht dicht vor einer Krisis,
von deren Größe nur wenige Menschen eine Ahnung haben. Dazu
bedarf es zeitgemäßer Pfarrer. Aber der zeitgemäße Pfarrer
und die Kirche?

„Seine königliche Hoheit haben allergnädigst
geruht, mich auf Ansuchen von meiner Stelle wieder zu
entheben."

Das sind die Bekenntnisse und vorläufigen Schicksale eines
Apostaten vom Pfarramt, in der Welt der deutsch-lutherischen Kirche.
Wenn mir kurz noch Stellung nehmen wollen zu dem Buche, so werden

wir uns zwar vor Allem der freiern Verhältnisse bewußt, in denen
sich das geistliche Amt in der Schweiz freier entfalten kann, müssen
aber zugeben, daß damit noch nicht alle Schwierigkeiten gehoben
sind. Auch wir erleben ja Fälle von Apostasie als Beweis, daß Pfarramt

und Kirche nachgerade zum Problem geworden und zur Diskussion

gestellt sind. Nun ist die Diskussion über eine Sache oft nichts
anderes als das Schwanenlied derselben, und solche Schwanenlieder
werden heute auf allen Gebieten zu Dutzenden angestimmt. Insofern
muß man sich in Bezug auf die Kirche gar nicht wundern. Immerhin
geben solche Erscheinungen Anlaß, die Sache zu untersuchen und den
Gründen nachzuforschen. Der Mensch sucht für Alles nach einer
Erklärung und irgend wie erklärt er sich dann auch Alles. Ob er damit
dann jedesmal das Rechte getroffen hat, ist nicht immer gesagt und
diese Prätention soll auch hier nicht geltend gemacht werden. Jeden-



— 462 —

falls wird die erste Schwierigkeit der gegenwärtigen Sachlage liegen,
einerseits im Charakter der Unabgeschlossenheit und des

Uebergangs unserer Zeitverhältnisse und andererseits in der
Gegenüberstellung „Kirche und zeitgemäßer Pfarrer," sowie
im neuen Verständnis der Person Jesu und der daraus
hervorgehenden andersgearteten Auffassung des Christentums.

1. Unsere Zeit zeigt nach allen Seiten den Charakter des Ueber-
ganges und der Unabgeschlossenheit und Unfertigkeit neuer Ansätze.
Dieser Zeit-Tendenz gegenüber ist die Kirche die Institution der
Defensive. Kirche und zeitgemäßer Pfarrer sind zu zwei kontradiktorischen
Mächten geworden, die fortschreitend in eine mehr und mehr unleidliche

Spannung miteinander geraten werden. Noch ist die ältere dieser
beiden Mächte in einer Stellung der Präponderanz. Sie ist im Vorteil

dessen, der zuerst da war und genießt noch das Recht der Tradition

und relativ allgemeiner Geltung, wenigstens äußerlicher. Aber
die andere Macht, wir können unpersönlich auch sagen, die Kulturmacht

ist stark im Wachsen und wird sich nicht isolieren lassen und
für die Kirche immer unangenehmer sich geltend machen. Mit andern
Worten: Das Bild der Kirche ist fertig, wir kennen es zur Genüge
und wollen darüber kein Wort verlieren. Bisher hat es allein da
gehangen, gleichsam als Mono. Aber es wird ihm ein Gegenstück
entstehen im Bild des modernen Kirchenideals. Daß dieses Bild noch
nicht ganz durchentwickelt ist, kennzeichnet die ganze noch unabgeklärte
kirchliche Situation der Gegenwart, in denen Fälle wie Jatho, Pauli
zc. frühreife Früchte sind. Ist aber einmal dieses Bild sozusagen
„ausgeschafft" und steht in ausgeprägter Deutlichkeit und Schärfe da,
fo wird der Kontrast ein derartig unleidlicher werden, daß eine schon
auch nur gefühlsmäßige Unverträglichkeit sich zwingend herausstellen
und zum Endweder-Oder herausfordern wird.

2. Immer mehr drängt fich die Wahrnehmung auf, daß ein neuer
Pfarrer-Typus im Werden begriffen ist. An diesem Typus arbeitet
einerseits die moderne theologische Wissenschaft mit all ihren ihr eigenen
bekannten Faktoren und andererseits die moderne Welt im allgemeinen
Sinn, oder die Kultur der Gegenwart. Da wird es dann
unausweichlich zu einer Kollision der verschiedenen Kirchenbegriffe kommen,
der alte und der neue werden aufeinanderstoßen und zu Konflikten
führen. Denn der traditionelle Kirchenbegriff ist die Kirche als göttliche

Institution, während der moderne Kirchenbegriff des werdenden
Pfarrer-Typus mehr mit dem einer zwar hohen und würdigen aber
immerhin menschlichen Institution sich deckt. Dieser Kirchenbegriff mag
den Vorzug haben, daß er dem wahren Sachverhalt gerechter wird
und deshalb wahrer ist, aber im Schema der Heiligkeit und des

Charakters steht er tiefer, weil er menschlicher ist. Die erstere
Auffassung führt in der amtlichen Stellung zu einer fast peinlichen,
sozusagen alttestamentlich-mosaischen Gewissenssache, wo das Wort cmwend-



— 463 —

bar ist: „Ziehe deine Schnhe aus " Bei der neuzeitlichen
Anschauung kommt dies nicht in annäherndem Grade so znr Geltung;
denn die Sache bekommt einen mehr nur symbolischen, für das Gemissen
neutralen Charakter. Das sakramental Peinliche der alten Auffassung
fällt weg und es hat vielleicht in Ausnahme-Fällen da oder dort sogar
das geschäftsmäßig Aeußerliche Zutritt und Recht. Freilich ist zuzugeben,
daß sich im Einzelnen die Stellung zur Sache nicht nur dem Kirchenbegriff

entsprechend gestaltet, fondern subjektiv bedingt ist. Gewissenssache

soll ja alles und jeder Beruf sein, und der Ernst der
Verantwortung darf beim Pfarrer der Zukunft ebenso vorausgesetzt werden,
wie beim Vertreter der alten Kirchenanschauung, aber ganz irrelevant
ist der Kirchenbegriff doch nicht und freier und freiheitlicher ist der
neue. Dabei ist aber nicht zu vergessen, daß es vorerst auch einen
Uebergangs-Typus des Pfarrers geben muß, wo diese Kollision in
Einer Person zusammentrifft als Etlicher Dualismus. Und zwar kann
das in doppeltem Sinn eintreten, nämlich nicht nur als Uebergang
aus einer alten Epoche in eine neue, sondern auch aus altmodisch
gerichteter Häuslichkeit und religiöser Erziehung heraus in eine mehr
weltförmig und modern gerichtete wissenschaftliche Welt. Es gibt nun
im menschlichen Geistesleben und im Aufbau-System der Grundsätze
und Anschauungen wissenschaftlicher Bildung, wie im Wachstum eines
Natur-Organismus sozusagen abgeschlossene Zustände, Altersschichten,
um nicht zu sagen Verholznngs-Stadien, d. h. Resultate und Gebilde
von Vorstellungen, die sich soweit verdichtet haben, daß sie keinen
neuen Einflüssen mehr zugänglich sind, und jeder Verjüngung und
Assimilation unfähig mehr, so recht eigentlich in's Neue hinein
nachlaufen und dort irritieren. Da entsteht dann die Krisis, die je nach
Naturell, Individualität, Charakter, Erziehung, Temperament eventuell
auch Beruf der Eltern (Pfarrerssohn, Kaufmannssohn, Gewissenssache,
Geschäftssache*) zum Austrag kommt in einem Bruch oder einer
Versöhnung, welch' letzterer natürlich auch edle Motive zu Grunde liegen
können, wenn sie auch vielleicht dem anders Gerichteten unverständlich
vorkommen mögen.

3. Ein Drittes scheint in unserer Zeit in ein akutes Stadium
getreten zu fein oder treten zu wollen; es ist das Dilemma „Pfarrer

und Menfch". Die Kirche in ihrer Allmacht hat bisher den
Menschen sozusagen verleugnet oder einfach desavouiert und völlig
rechtlos gemacht. Der Mensch war Kirchenglied und nichts weiter.
Es bildet nun einen weitern schneidenden Gegensatz unserer Zeit zur
Kirche, daß sie sozusagen über die Kirche hinweg zur Tagesordnung,
zum Menschen übergeht. Dabei läßt sie durchaus den Christen gelten,

Vielleicht mit dem gleichen Recht kann es heißen: Pfarrerssohn,
Kaufmannssohn — Geschäftssache, Gewissenssache, nur mit dem Unterschied, daß das
Wort Gcschäftssache einen weniger mammonistischen und mehr äußerlichen Sinn
bekommt und die „Gewissenssache" mit dem Kaufmannssohn weniger spezifisch
zusammenhängt.



— 464 —

wenn er Christen-Mensch und nicht nur Kirchenchrist ist. Ja, es tut
der modernen Menschheit sogar wohl, einen Christen und Menschen
sozusagen in Reinkultur anzutreffen. Der Mensch als Mensch wird
sich seiner Rechte, sagen wir, seiner Adelsrechte bewußt und dessen, daß
er etwas ist und fein kann durch sich selbst, vermöge feiner ursprünglichen

Gottgeschaffenheit und in sich selbst einen Wert und Legitimation
besitzt, ohne dieselbe erst bei der Kirche holen zu müssen. Von diesem

„Wahn" der Legitimität aus sich selbst ist heute natürlich auch der
Diener der Kirche „angesteckt". Bisher kam das noch nicht zum
Bewußtfein und der Pfarrer war der ganz „gehorsame Diener" der
Kirche durchaus und unter allen Umständen. Wo der Mensch als
pures Wesen sich in ihm regte, da war der innere Widerstreit ein
mehr nur instinktiver und äußerte sich unbewußt nur in dem bekannten
Verhalten, welches den Pfarrer als Pfaffen kennzeichnet. Das
Pfaffentum mit feinen bekannten Erscheinungen sind die ohnmächtigen
Zuckungen des Menschen im Pfarrer, die durch den Widerstand des

auferlegten unnatürlichen Zwanges zum unwahren Ingrimm sich

verstärken und dann zur Fratze des Fanatismus werden. Man tut
deshalb jedem „Pfaffen" Unrecht, wenn man ihn als solchen verabscheut,

deuu man sollte ihn bemitleiden und aus seiner Lage heraus
verstehen und beurteilen als einen Menschen, dem großes Aergernis
angetan worden ist durch Auferlegung einer Aufgabe, die ihm als
Menschen „nicht sitzt", die er aber gerade deshalb umso eifriger und
ingrimmiger verficht mit jenem logischen Fanatismus der Erkünstel-
lung und Uebertreibung, die immer aus dem Gegenfatz zum Natürlichen,

Selbstgewollten und Entsprechenden resultiert. Nun hat das
neue Geschlecht den Menschen in's Recht gesetzt und damit eine solche

absolute Subordination unter ein System verunmöglicht. Damit ist
aber nicht nur das Pfaffentum auf den Aussterbe-Etat gesetzt, sondern
es ist das Band zwischen Kirche und Amtsperson überhaupt gelockert
und die Stellungnahme zu den Forderungen der Kirche und ihren
Formen eine viel selbstbewußtere, freiere und selbständigere geworden.
Das Menschentum setzt sich in Rivalität zum Kirchentum und wird
diesen Rivalitätskampf mit ruhiger Gemesfenheit aber wachsender
Ueberlegenheit führen bis das vorläufig Pendente zu definitivem Austrag
kommt. Der Zeit der Kirche wird die Zeit des Menschen folgen, und
vielleicht fällt von da aus sogar ein neues (nicht an Propheten-Worte
gebundenes) Licht auf den Namen „Menfchensohn".

Wie jede Uebergangs-Situation, so ist natürlich auch die
gegenwärtige vorläufig noch verworren und muß sich erst noch klären. Ost
ist das Verhältnis von zeitgemäßem Pfarrer uud Kirche, von Pastor
und Gemeinde geradezu interessant und in Einzelnen vielleicht sogar
etwa auch tragikomisch. Jedenfalls treibt das kirchliche Leben von
heute teilweise monströse Blüten. Im allgemeinen bietet die Sachlage
folgendes Bild: Eine in den Gemeinden alten Stils noch vegetierende
erstarrte rückständige Kirche mit verkalkter Praxis der Tradition über-



^ 465 —

raschi von Jüngern der modernen Theologie, die ost allzusehr weniger
Theologen, als — Kulturmenschen in einem mehr naiven Sinne
sind; denn es ist nicht zn leugnen, daß in der Gegenwartskultur ein
gewisser Zug des noch Unreifen, Unmännlichen, Schwächlichen und des

Nervös-Naiven liegt, der gegenüber den kraftvollen Zügen des alten
Kirchentums und seines Geschlechts nicht vorteilhaft absticht, wenn auch
andererseits wieder erfreuliche Beweise intellektueller, wissenschaftlicher
und sozial tatkräftiger Ueberlegenheit und jedem unwahren Heiligen-
und andern Schein abholden Echtheit, Natürlichkeit und gerader,
aufrechter Menschlichkeit zu schönen Hoffnungen für die Zukunft berechtigen.

Aber eine vorläufige Schwäche des zeitgemäßen Pfarrers ist
die vielfache Haltlosigkeit in Bezug auf den Gottesbegriff. Eine
gottsuchende Zeit kann natürlich festen Halt hierin nicht bieten und so kommt
es denn eben, daß mancher „Neue" mit seinem oder auch noch keinem

Gottesbegriff und einer ganz religionshistorischen Bibelkritik, auch mit
dem bekannten modernen Erhörungs-Glauben vor eine diametral
anders gerichtete (und auch abgerichtete) Gemeinde treten mnß und sich

auch ihrer Liturgie anbequemen zu müssen glaubt mit mehr oder
weniger gutem Gewissen betet, sei's zum persönlichen alten Gott der
Gemeinde, sei's zu allen möglichen neuzeitlichen Gottes-Surrogaten,
Jatho'fchen und andern philosophisch-thevlogifchen Ersatz-Namen für
den alten „Gott", Hier aber ist einer der springenden Punkte, wo
mancher eben „springt", wenn er die nötige Energie aufbringt. Denn
wer einen Pauli, weil Alles bei ihm, ganz im Gegensatz zu Jatho,
so ruhig, bescheiden, selbstlos und still, so „schwächlich" verläuft, etwa
als zufchwach und gebrochen für Weiterführung des kirchlichen Amtes
ansehen wollte, dem möchten wir zu bedenken geben, was es bezüglich
Energie, Willenskraft, Kraft der Selbstverleugnung und wohl auch
Gesundheit heißen will, mit dem kirchlichen Ämt, mit der eigenen
Tradition, mit einem Element des Daseins zu brechen.KDenn: Es
war doch eine schöne Zeit, die Zeit unserer Väter, im Zeichen göttlicher
Berufung wirken zu dürfen, aber dieses Reichgottes-Gefühl ist für das
klarere moderne Auge durchsichtig geworden und nurVeteranen-TeilMehr.

So viel dürfte man gelten lassen, daß die Kirche zu einer ganz
unzeitgemäßen Institution geworden ist, über welche einHZeit mit
nichts weniger als konformen Anschauungen hinausgewachsen ist.
Wenn heute eine Kirche sich bildete, würde etwas durchaus anderes
daraus werden, so daß Viele Mühe hätten, es als Kirche noch zn
erkennen und anzuerkennen. Und eine Institution mit so antiken Formen
nnd der Pfarrer der Zukunft, wie wir uns ihn vorstellen, erinnert uns
an Wardens Bild vom viereckigen Burschen im runden Loch. Ungemütlich
ist die Situation jetzt schon für manchen, von dem^man nichts weiß, weil
er im Stillen duldet. Gewisfe Unlauterkeiten einer Verträglichmachung
des Neuen mit dem Alten, wie fieleine Uebergangszeit nnt fich bringt,
werden dabei wohl oder übel in Kauf genommen werden müssen. In
Kirche und zeitgemäßem oder Zukuufts-Pfarrer stoßen eben zwei



— 466 —

Welten aufeinander, die einander in keiner Weise entsprechen und
durchaus fremd gegenüberstehen. Der alte Pfarrer-Typus entsprach
der Kirche, denn er war ihr Kind, das sie sorglich „vor der Welt"
bewahrt und sich ihr anerzogen hatte. Der neue und künftige
Pfarrer-Typus ist, recht verstanden, der Kirche gegenüber so recht
ein „Kind der Welt" in neutralem Sinn ein Weltkind, d. h. ein Kind
der außerkirchlichen Welt mit Wesen, Empfinden, Fühlen, Begrisfsbil-
dungen, Anschauungen ganzer Führung und Geist, wie sie der
Moderne durchaus konform und kongenial sind. So sind denn die
Momente nnd die Denkweise der Kirche zu Erscheinungen geworden, die
den zeitgemäßen Diener befremden, wie den neuesten Grand-Hotel-
Geranten die Betriebs-Methode und Bedienungsart eines Gasthauses
der „guten alten Zeit." Dabei möchten wir notäbsus verhüten, daß
von diesem Bild ein Schein fiele auf das Wesen des modernen
Pfarrers. Es verhält sich selbstverständlich auch nicht so, daß der
zeitgemäße Pfarrer bewußt und sozusagen à tout prix modern sein
oder den Modernen spielen will, aber er wird nun einmal doch als
einer sich erweisen, der modernes Empfinden und Urteil angenommen
hat, wie es zur alten Form nicht mehr paßt und dem Alten nicht
mehr kongenial ist. Wir wollen hier auch verraten, daß wir selbst

Uebergänger aus der alten Form in das neue Denken sind und dem
Neuen und Kommenden durchaus Verständnis entgegenbringen können.
Es ist auch nicht vvn ungefähr, daß wir Panli's Buch mit dem
Interesse solcher Ausführlichkeit ankündigen; denn wir tun es als
Schicksalsgenosse mit der Selbsttröstung, die im Spruche liegt: Lolamsrr
missris, socios Kabsrs iiralorurn.*)

Freilich kennen wir auch noch einen andern und noch größern
Trost, denn schließlich macht uns das alles gar nicht, wie vielleicht
manchem Lefer, den Eindruck, als ob damit selbst auch über Christus
hinaus zur Tagesordnung geschritten würde. Unser Glaube ist der,
daß Christi wahre Stellung dadurch mehr befestigt als erschüttert
wird. Für uns sind Christus und die Kirche auch zu zweierlei
Begriffen und zweierlei Geisteswelteu gnworden und wir haben das
Bedürfnis, Christus von der Kirche zu unterscheiden. Darüber wäre
noch manches zu sagen, aber nur soviel sei gesagt, daß die Distanz
zwischen Christus und der Kirche fortschreitend größer werden wird;
denn es ist unstreitig auch ein modernes Christusbild nach Maßgabe
der sozial gerichteten Vorstellungen und Tendenzen unserer Zeit im
Werden, und dieser neue Christus wird die Kirche immer mehr
desavouieren — fo lange sie die bleibt, die sie ist.

Es wird sich auch nicht mehr leugnen lassen, daß das Wort:
„Jesus Christus gestern und heute und derselbe auch in Ewigkeit" nur
bedingt mehr zutrifft. Vor den Tatsachen des Werdens muß auch
die massivste Pietät kapitulieren.

Dem Leidenden ists ein Trost, Leidensgenossen zu haben.



— 467 —

Und das Zukunftsbild der Kirche und des Amtes? frägt da

wohl mancher. Vom Werden läßt fich kein Vorentwurf machen.
Der Geist ist es, der die Form schafft und der neue Geist einer neuen
Generation wird sich neue Formen schaffen, die wir uns noch gar
nicht zum Voraus denken können. Alles Werden ist ein Automobil
im buchstäblichen Sinn des Wortes. Uns Menschen sind nur jeweilige
Eingriffe überlassen, die wir zur Zeit oder Unzeit machen. Jeder
aber, der den vorreformatorischen Charakter nnserer Zeit erkannt hat,
wird gespannt sein aus die Dinge, die da kommen sollen. Die Menge
derer, die Ausschau hält wie die Gestalten auf dem alten Umschlagbild
der Neuen Wege wird sich teilen in Pessimisten nnd Optimisten.
Wir gehören zu den Letztern und sind getrost — selbst dann, wenn
die weitere Entwicklung sich zuspitzen sollte zum Entweder-Oder:
Christus oder die Kirche. Denn allerdings, wenn wir von einer
Zukunftskirche und einem Pfarrer-Typus der Zukunft reden, so ist
das euin Mg.no salis zu verstehen. Es läßt sich eine Alternative
denken in Form einer Zeit und von Zeitverhältnissen, wo das alles
nicht mehr sein wird und doch „Christus gepredigt wird." Die tiefste
Ketzerei, die wir zu denken wagen in diesem Punkt, ist unsere größte
Hoffnung, daß nämlich einst eine Christenheit sein wird, die über die

Wortverkündigung hinaus gewachsen sein wird. Ein Boshafter könnte
uns da wohl entgegnen, daß uns das in den Kram passe als
Apostaten; aber man kann auch von ganz andern Standpunkten aus dazu
kommen, wenn man von der Warte unserer Zeit (der bedeutungsvollsten

seit der urchristlichen) aus die Perspektive entwirft. Es ist^ durchaus

denkbar, daß das Christusbild der Zukunft mit einer Kirche
unvereinbar sein wird. Unser Christus ist es jetzt schon, denn der war
und ist ein Kirchenfeind. P. Hitz.

kva uns Maria.
ivei Typen hat die abendländische Welt geschaffen, durch die sie in
unübertrefflicher Plastik ansspricht, was sie vom Weibe hält. Die
erste dieser Typen ist Eva. Aus der alten biblischen Schöpfungsgeschichte

taucht dieser eine Urtypus des Weibes auf. Es ist bedeutsam,
daß schon hier das Weib eine viel persönlichere, differenziertere Gestalt
ist, als der Mann. Wir wollen nun nicht etwa den ursprünglichen
Sinn dieser Geschichte ins Auge fassen, sondern die Gestaltß der Eva
so nehmen, wie das Denken und die Erfahrung der Jahrtausende sie

geformt haben. Denn in diese Gestalt haben sie einen Teil dessen

hineingelegt, was sie am Weibe erlebt haben.

*) Aus der soeben erschienenen Broschüre: „Was will und solldie
Frauenbewegung?" Zwei Vortrage von L. Ragaz, Zürich, Buchhandlung des
Schweiz. Grütlivereins. Preis 80 Cts.


	Im Kampf mit dem Amt

