
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 11

Artikel: Geruhiges Leben

Autor: Huppert, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 408 —

mehr als alle wohl ausgeklügelte Fabrikordnung und Arbcitskontrolle.
Da kommt etwas von spontaner Betätigung, von stolzem
Verantwortlichkeitsgefühl, von unwillkürlicher Aufopferung in den Betrieb nicht
bei allen, aber bei einzelnen, die dann die anderen mit sich fortreißen,
wie es Max Eith in Aegypten erlebte, als einer seiner Arbeiter einen
kleinen Riß am Dampfkessel damit unschädlich machte, daß er sich seine

Blnse vom Leib riß uud mit beiden Händen vor die Oeffnung hielt,
obwohl ihm dabei der Dampf nach und nach die Finger verbrühte.

Förster macht in seiner Schrift: „Technik und Ethik" darauf
aufmerksam, „welche unentbehrliche technische Bedeutung die wachsende

Achtung vor der Menschenwürde auch des geringsten Arbeiters gehabt
hat" und sagt: „Was den modernen Arbeiter betrifft, so ist die volle
und konsequente Anerkennung und Sicherung seiner Menschenwürde
ebenfalls eine unumgängliche Bedingung einer hochentwickelten und
komplizierten industriellen Technik, die zu ihrer Bedienung und
Fortentwicklung freie und gebildete Menschen nötig hat, die durch gegenseitige

Achtung nnd Sympathie verbunden sind."
Ganz richtig! Nur fügen wir hinzu, daß diese volle und

konsequente Anerkennung und Sicherung der Menschenwürde, diese wahre
Pietät, wenn sie sich behaupten und durchsetzen wird, unsere jetzige
privatkapitalistische Wirtschaftsordnung sprengen muß; die alten
Begriffe von Autorität und Pietät unter den hentigen Erwerbsverhält-
nissen, soweit es sich wenigstens um größere Betriebe handelt, aufrecht
erhalten zu wollen, hieße einen Lappen von einem guten Kleid anf
ein altes Kleid setzen. Wir wollen nicht flicken, wir wollen ein neues
Kleid, in welchem Persönlichkeit und Menschenwürde wieder zu ihrem
Rechte kommen und die Menschen durch gegenseitige Achtung und
Anhänglichkeit verbunden sind. L. Stückelberger, Ocrlikon.

geruhiges lieben.
»Her Ausdruck stammt von unserem beliebten zeitgenössischen Schrift-

» stcller Otto Ernst. In einer hnmvristischen, fehr lehrreichen Plau-
derei zeigt uns der Dichter, wieviel Kraft wir modernen Menschen

schon im Vorhofe des Lebens dadurch vergeuden, daß wir die
unausbleiblichen, täglichen Widerwärtigkeiten falsch aufnehmen, und daß
wir statt denselben mit Ueberleguug und Ruhe zu begegnen, uns durch
die „Tücke des Objekts" nicht nur unfere gute Laune nehmen, sondern
auch nnsere Tatkraft lähmen lassen. „Haare in der Feder", „infame
Halskragenknopflöcher", „Geburtsscheine im Fliegenschrank" sind einige
der Widerwärtigkeiten, deren Ueberwindung Otto Ernst lehrt. Um der
nutzlosen Verschwendung von Lebensenergie und der Schwächung
unserer Arbeitskraft vorzubeugen, gründet der Dichter die geistige
„Gemeinschaft der Brüder vom geruhigen Leben". Nicht etwa vom ruhigen



— 409 —

Leben, o nein, mit spießbürgerlicher Trägheit wollen sie nichts gemein
haben, im Gegenteil, sie wollen tüchtige Arbeiter nnd tapfere Kämpfer
sein. Aber sie sind nicht gewillt, wie die törichten Jungfranen, ihr
Oel zu verbrennen, bevor der Bräutigam kommt. „Sie wollen ihre
Kraft sparen um das Große zu verteidigen und das Größte, das
Schicksal mit Würde zu tragen." Otto Ernst schließt seine Plcmderci
mit dem allerheiligsten Grundsatze der Brüderschaft: „Ein Leben
in Wacht und Waffen wider die Großmächte der Finsternis

ist eines Erdenpilgers tiefste Ruhe."
Dieser Grundsatz führt uns nun aus den Vorhöfen des Lebens

ins Leben selbst hinein. Die Beherzigung der Mahnnngen Ernsts ist
dringend nötig für uns Menschen von heute, und wenn wir seinen
Hinweisungen folgen, haben wir großen Gewinn. Wieviel mehr
gewinnen wir aber erst für unser Leben, wenn wir, darüber hinausgehend,

uns diesen Grundsatz ganz zu eigen machen! Wer kennt nicht
die lähmende Wirkung der Angst, dieser Großmacht der Finsternis?
Sie nimmt dem Menschen das Notwendigste zum Lebenskämpfe, das
Selbstvertrauen, sie läßt kein vvlles Gelingen zu, sondern fügt eine

Enttäuschung zur andern. Unglück und Verzweiflung sind ihre
Begleiter. Welcher Mensch wäre ganz frei von der Lust, Gleiches mit
Gleichem zu vergelten! Wie oft haben wir uns dadurch geschadet, daß
wir dieser ties im menschlichen Herzen fitzenden Leidenschaft nachgaben,
geschadet rein praktisch, abgesehen von dem viel Wichtigeren, dem
sittlichen Schaden, den wir dadurch augerichtet haben. Wie groß ist doch
die verderbliche Wirkung der Ehrsucht im Leben. Nicht nur, daß sie

unsere Arbeitskraft lähmt, läßt sie uns auch unsere sittlichen Pflichten
vergessen, verhindert, daß wir zu uns selbst kommen und das erreichen,
wonach wir alle streben sollten, nämlich eine Persönlichkeit zu werden.
Diese und andere Großmächte zerfressen unser Leben und lassen das
Gefühl des Glückes nicht aufkommen. Welch große Aufgabe, wider
diese Mächte der Finsternis ein Leben in Wacht und Waffen zu
führen!

Wie aber führen wir den Kampf? Um einen Kampf erfolgreich
zu führen, braucht es Tatkraft. Nicht alle Menschen verstehen darunter
das gleiche. Der im Leben Erfahrene hat davon eine andere Vorstellung

als der unerfahrene Stürmer. Wohl jeder erwachsene Mensch
wird fich einer Zeit erinnern, wo er glaubte energisch zu handeln,
wenn er sofort anf jedes Versehen seines Nebenmenschen mit scharfem
Tadel, auf jedes Unrecht mit entsprechender Vergeltung antwortete.
Da aber die nachteiligen Folgen eines solchen Handelns für uns selbst
nicht ausblieben, wurden wir vorsichtiger und unsere Vorstellnng von
Tatkraft änderte sich umsomehr, je älter und erfahrener wir wnrden.
Unter allen Umständen wird nnr der im Leben mit Erfolg kämpfen
können, welcher vorher den Kampf gegen sich selber bestanden hat.
Allen denen, die sich darüber beklagen, daß sie im Leben nichts
ausrichten können und die dabei lediglich den mißlichen Verhältnissen die



— 410 —

Schuld beimessen, darf man zurufen: Habt ihr auch, als ihr euerem
Ziele nachstrebtet, wirksam gegen euch selbst gekämpft? Oft wird diese

Frage nicht bejaht werden können.
Um erfolgreich kämpfen zu können, sei es als praktischer Mensch

sei es als sittliche Persönlichkeit, brauchen wir Selbstzucht. Das ist
eine Wahrheit, die alle Kulturvölker und alle Religionen vertreten.
Christns verkündigte indessen der Menschheit nvch etwas anderes, weit
wichtigeres: die Liebe. Nur wer mit ihr und durch sie gegen die
Großmächte der Finsternis ankämpft, wird siegreich sein, alle anderen
können den Kampf nicht endgültig bestehen. Der Verfasser dieser
Zeilen muß gestehen, daß ihm während der Schnlzeit und noch
einige Jahre später die christliche Religion als etwas Schwaches,
Weichliches vorkam, sehr geeignet für kranke, schwache, alte Leute, das
aber für kämpfende, tüchtige, im Leben stehende Menschen nur ein
Hemmnis darstellt und daher vielfach selbst von Kirchgängern nicht
sehr ernst genommen wird. Die Vorbilder, die nns Schülern
Erwachsene gaben, schienen uns die Richtigkeit unserer Annahme zu
bestätigen. Dazu kam noch ein gewisser Schülerstolz, den uns durch die
Tradition übermittelten Werten möglichst skeptisch gegenüber zu stehen.
Verschiedene materialistische Gedanken, die von ganz Klngcn
eingeschleppt waren, machten dann das Maß voll, und unsere Weltanschauung

lautete etwa: Gott, Seele, Unsterblichkeit, Bibelverse und das

ganze Christentum sind Dinge, die uns „gebildete" Menschen eigentlich

gar nichts angehen, die uns auch nicht den geringsten Nntzen
bringen uud mit denen wir uns nur abgeben, weil es eben
verlangt wird. Nnr das reine Wissen hat Wert für uns und nur das
bietet uns eine gewisse Sicherheit für unser späteres Fortkommen.
Konflikte, die uns dieser Oberflächlichkeit gegenüber stntzig machten,
blieben nicht aus. Aber etwas Wesentliches konnten sie nicht ändern.
Wir wollen hier nicht untersuchen, was an dieser Weltansicht halb
entwickelter Menschen schuld war (es müßten natürlich verschiedene
Ursachen zusammen genannt werden), wir wollen auch nicht fragen,
inwieweit diese Erscheinung eine allgemeine war beziehungsweise heute
noch ist, es soll nnr hervorgehoben werden, daß wenn man später von
Jahr zu Jahr mehr einsieht, daß dasjenige, was man gleichsam mit
Füßen getreten hat, der goldene Kern war, und das, was man schätzte,

nur die ivenig wertvolle Hülle desselben ausmachte, man das Bedürfnis

fühlt, in aller Bescheidenheit seine Erfahrungen anderen mitzuteilen,
selbst dann, wenn dadurch eine ganz alte hausbackene Wahrheit
zustande kommt, die Tauseude und Abertausende vorher gemacht haben.
Die Schülerweisheit, daß das Christentnm etwas für alte Mütter und
Greise sei, befällt nicht nur halb entwickelte Menschen, sondern ste ist
ein weit verbreitetes Vorurteil, das heutzutage einen großen Teil der
Gebildeten nicht nur von der Kirche, sondern anch von der Lehre Christi
fern hält. Man wirft dem Christentum häufig vor, daß es dem Menschen

deu Lohn, für gute Taten im Jenseits verspreche, also zum Egois-



— 411 —

mus erziehe. Wer so spricht, hat vom Geiste Christi nichts verspürt.
Aber bleiben mir einmal bei dem Dieseits.

Wer Gelegenheit hat, eine Anzahl fich ursprünglich fremder Menschen

zu beobachten, die gezmungen find, einige Zeit zusammen zu
leben, der muß sich immer wieder wundern, wie sie sich gegenseitig
das Leben schwer machen. Sie alle haben einmal die Worte gelernt:
„Liebet euere Feinde". Aber nur selten findet sich jemand, der die

praktische Bedeutung dieser Worte, sowie das innere Glück, das sie

geben können, erkannt hätte. Würde auch nur dieses eine Wort aus
den Evangelien beherzigt, so wäre die Menschheit um ein großes Teil
Unglück ärmer und sittlich tüchtiger. Dieses alle Rache tötende Wort
birgt nichts von der Schwäche in sich, die man manchmal hineinlegen

will. Wer auch nur einmal versucht hat danach zu handeln,
spürt die Kraft einer Waffe gegen die erwähnten Großmächte, eine

Kraft, die um so größer wird, je länger sie bei gutem Willen besteht.
Aus dem Leben Christi, der fo unerschütterlich ist in dem Glauben an
den Wert dessen, was der Vater will, erwächst auch uns die Kraft,
die Angst vor dem Schicksal zu überwinden. Diese Kraft kommt nicht
auf einmal, aber sie wächst in dem Maße, wie wir mit seinem Geiste
verwachsen. Hat uns einmal die Persönlichkeit Christi, so wie sie uns
in den Evangelien entgegentritt, überwältigt, so haben wir eine starke
Waffe gegen dieses eigenartige Blendwerk, den Egoismus, dem wir
auf Schritt und Tritt begegnen nnd den wir alle in uns selbst
bekämpfen müssen. Nur wer ihn überwindet ist wahrhaft frei. „Sehet
die Vögel unter dem Himmel an: sie säen nicht, sie sammeln nicht in
Scheunen, und euer himmlischer Vater nähret sie doch. Seid ihr
denn nicht viel mehr denn sie?" Diese Worte können auswendig
gelernte Schülerweisheit sein, sie können uns aber auch zur
Offenbarung werden und uns dann eine nie geahnte nene Welt zeigen.

O, Huppert,

NMcdenhanöel.
i. Aas ist MâcledenKanSel?

^
raits blancks nennen die Franzosen das traurige Gewerbe, das77'UI heute eine fast ebenso große Ausdehnung gewonnen hat wie

ehemals la traits iroirs, der Handel mit schwarzen Sklaven.
Unter dem Weißen- oder Mädchenhandel versteht man den gewerbsmäßig

betriebenen An- nnd Verkauf von Frauenspersonen für unsittliche

Zwecke. Mitten in unserer Zivilisation blüht dieser schändliche
Handel; in unsern Städten wohnen, durch unsere Dörfer schleichen,
auf unsern Heerstraßen auteln, in unsern Bahnzügen fahren diese

Vampyre der Unschuld, diese Schlächter jugendlicher Opfer, diese meist
schnell reich gewordenen gefühllosesten Ausbeuter menschlicher Schwä-


	Geruhiges Leben

