
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 10

Artikel: Schuld und Sühne

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 364 —

modernen Stillosigkeit heraussehnt, nnd bestrebt ist, dnrch einen großen
Lebensstil wieder eine organische Einheit herzustellen.*)

(Fortsetzung folgt.) Matthieu.

Scbuia uns Sudne.

iRenen, die jeden Fortschritt leugnen und mit tragischen Seufzern
» davon reden, in was für einer schrecklichen Welt wir nachgerade

leben und wie es immer schlimmer komme, kann man kein befferes
Beispiel als das der Strafjustiz vorhalten, um zu zeigen, daß es doch

nicht fo schlimm steht. Ans diesem Gebiet sind wir ganz unzweifelhaft
aus der schauerlichsten Barbarei auf eine höhere Stufe emporgestiegen.
Man denke nur einmal an die Schrecken der Folter, an die schauerliche

Hinrichtung auf dem Rad, an die Zustände in den Gefängnissen,
welche die Wohltäter der Gefangcnenwelt, ein John Howard, eine
Elisabeth Fry noch angetroffen haben, an das Schicksal der
Galeerensträflinge, und man vergleiche nnsere heutigen Strafmittel, so läßt sich

nicht mehr daran zweifeln, daß es vorwärts geht. Und wenn wir vor
Willkür der Rechtsprechung, vor Klassenjustiz und Justizirrtümern nichts
weniger als geschützt sind, fo haben wir doch sicher auch im Rechtsschutz

und in der Rechtsgleichheit Fortschritte gemacht. Man denke zum
Beispiel, daß noch König Friedrich Wilhelm III. von Preußen 1838
bestimmte, daß die Prügelstrafe „nur auf Personen ans den untersten
Volksklassen zu beschränken sei". Daß man heute praktisch in der
Behandlung der Gefangenen nach ihrer sozialen Stellung Unterschiede
macht, möchte ich nicht bestreiten; aber in welchem zivilisierten Land
— Rußland rechne ich natürlich nicht dazu — würde mail ohne
Erröten heute noch einen solchen Befehl ausgehen lassen?

Damit ist aber nicht gesagt, daß wir es heute herrlich weit
gebracht hätten. In immer weitere Kreise dringt die Einsicht, daß auch
die heutigen Zustände viel zu wünschen übrig lassen. Man kann von
einer gegenwärtigen Krisis der Strafjustiz sprechen; man fängt an,
ihre grundlegenden Voraussetzungen in Zweifel zu ziehen. Man rnft
nach einer gründlichen Reform des Strafvollzuges. Dabei stehen
besonders zwei Forderungen im Vordergrund: Jugendgerichte und
bedingter Strafvollzug. Eiue ausführliche und dankenswerte Ueberstcht
über die Entwicklnng des Jugendstrafrechts in den verschiedenen Staaten,
eine mit reichem Tatsachenmaterial belegte Begründung des Jugendgerichts

und eine sachkundige Erörterung der Frage für unsere fchweize-

*) Hiemit hängt es auch zusammen, das; dcr Katholizismus auf viele tief
angelegte, intellektuell hochstehende Menschen eine so starke Anziehungskraft ausübt.
Man sucht bei ihm, was man bei den herrschenden Werten so schmerzlich vermißt:
großen Lebensstil bei tieferer Erfassung der tragischen Probleme des Daseins.



— 365 —

riscken, speziell die bernischen Verhältnisse gibt das jüngst in zweiter
Auflage erschienene Buch von E. Fawer, Jugendkriminalität
und Strafrechtsreform (Aarau, Sauerländer A Co., 141 Seiten).

Es sind, so viel ich sehe, drei Motive, denen die Kritik unserer
Strafjustiz und die Forderung ihrer Reform entspringt.

Znnächst ist es eine prinzipielle Erwägung über den Charakter
der Strafe, eine Kritik an dem Strafprinzip der Vergeltung,
ausgehend in der Hauptsache von der modernen Kriminalistenschule unter
der Führung von Prof. von Liszt in Berlin. Der Ursprung der Strafe
liegt in dem Verlangen nach Rache. Ein Strafrecht entsteht nun
in dem Augenblick, wo Recht und Pflicht der Rache dem Einzelnen
und seiner Sippe abgenommen und der Gesamtheit, der verantwortlichen

Leitung des sozialen Organismus übertragen wird. In dieser
Uebertragung liegt ja allerdings eine Abschwächung des Racheprinzips;
es wird der Willkür und der Herrschaft des individuellen Affektes
entzogen, einer sachlichen Ordnung unterstellt. Das „wie du mir,
so ich dir" wird zurückgedrängt, aber es bleibt doch ein „wie du
mir, fo man dir", ein Vergeltungsprinzip. Das kommt auch darin
zur Geltung, daß die Größe des Strafübels möglichst der Schivere
der Tat entsprechen soll; die Rangordnung der Strafen soll möglichst
eine Wertordnung der Delikte wiederspiegeln; Dauer und Schwere
der Strafe ist sozusagen die Münze, in der die Furchtbarkeit des
Verbrechens abgeschätzt wird. Das Rachemotiv spielt auch immer
wieder mit, wo irgend ein das Volksgemüt erregender Vorfall
passiert ist. Da erhebt sich mit elementarer Gewalt der Schrei nach
Strafe, und alle Zeitungen schreiben, diese Tat dürfe nicht un-
gesühnt bleiben; wird der Täter nicht erwischt, so wird das als großes
Unglück empfunden, ein Bedürfnis des Volksempfindens ist eben
unbefriedigt geblieben.

Die klassische Kriminalistenschnle, die an dem jus talionis, dem
Vergeltungsprinzip festhält, bemüht sich zwar, das Strafrecht noch
weiter dem untersittlichen Rachegefühl zu entrückeu. Sie setzt an Stelle
der Rache ein ideales Sühnebedürfnis. Es ist die Rechtsordnung,

die als Grundlage des sozialen Lebens sich den Gliedern
der Gemeinschaft als geheiligte Autorität auferlegt, so daß ihre frevle
Nichtachtung Vergeltung erheischt. So wird das Recht als ideale
Größe über den Widerstreit der Interessen emporgehoben. Aber damit
wird doch die Tatsache nicht aus der Welt geschafft, daß Böses mit
Bösem vergolten wird, nnd daran beginnt das Empfinden immer
weiterer Kreise Anstoß zu nehmen, aus sittlichen und religiösen Gründen.
Wenn man sich auch nicht entschließen kann, für sich persönlich mit den
von Jesus proklamierten Grundsätzen im einzelnen Fall ernst zu
machen, so bringt man es doch nicht über sich, bei gründlicher prinzipieller

Erwägung dem Grundsatz der Vergeltung ruhigen Gewissens
zuzustimmen. Man sagt sich auch, daß die Tat nicht gesühnt ist,
wenn man dem, der einem Andern ein Uebel zufügte, wieder ein



— 366 —

entsprechendes zusügt; das Unrecht ist damit nicht wieder gut gemacht,
sondern verdoppelt.

In dieser Abneigung gegen die Vergeltung haben wir sicher nicht
bloß „Humanitätsduselei", sondern eine mehr oder weniger bewußte
Abhängigkeit von christlichem Einfluß zu erblicken. Um so beschämender
ist die Tatsache, daß diese Lossage vom Vergeltungsprinzip nicht etwa
von den offiziellen Vertretern und Hütern des Christentums
ausgegangen ist, sondern daß diese eher unter den Verteidigern des bisherigen
Strafsystems zu suchen sind; wieder ein Beispiel vom Hintennachhinken
und Zuspätkommen der Christen. Ist es doch neulich sogar vorgekommen,
daß ein kirchliches Blatt das Argument gegen die Todesstrafe, man
dürfe dem Täter die Frist znr Buße uicht abkürzen, mit der Begründung

zurückwies, der Mörder habe ja seinem Opfer auch die Gelegenheit

zur Buße geraubt; du sei die Gesellschaft doch großmütiger und
lasse dem Delinquenten noch eine Möglichkeit der Buße, schiebe es aber
auf sein Gewissen, ob er sie benutze/

Eine zweite Quelle der Kritik nnd der Reformvorschläge ist eine

tiefere Psychologie des Verbrechers und des Verbrechens. Um die Größe
der Schuld, um die ethische Qualität der Tat richtig abzuschätzen,
mußte man den Begriff der größern oder geringeren Zurechnungsfähigkeit

aufstellen. Man fragte: Wie ist dcr Täter zu seiner Tat gekommen?
Das Ange wurde geschärft für die mitwirkenden Faktoren: erbliche
Belastung, psychische Veranlagung, Erziehung nnd Umgebung, Lebens-
fchicksale, soziale Verhältnisse. Eine naive Psychologie hatte unbefangen
die Tat als Ausfluß der Willkür des Täters aufgefaßt. Schon die

Moralstatistik, die eine gewisse Regelmäßigkeit, ja Gesetzmäßigkeit der
moralischen, resp. unmoralischen Erscheinungen feststellte, mußte stutzig
macheu. Man lernte die Tat als notwendiges Produkt der innern
Verfassung des Täters und diese wieder als Ergebnis des Zusammenwirkens

der verschiedensten Faktoren verstehen. Anch wer nicht einem
konsequenten Determinismus huldigte, welcher den Menschen schließlich

zu einem passiven Mechanismus, zu einem bloßen Durchgangspunkt
der verschiedensten Einflüsse macht, der gab doch zu, daß nicht jeder
Mensch gleich frei ist, und daß derselbe Mensch nicht in allen Augenblicken

feines Lebens gleich frei ist; ja sind Verbrecher in der Regel
nicht besonders unfreie Menfchen? Es gibt Menschen mit angeborner
Willensschwäche, mit einem völligen Mangel an Widerstandskraft gegen
die augenblicklichen Impulse. Das muß man zugeben, auch weun man
der Lehre vom geborenen Verbrecher nicht zustimmt uud uicht jedes
Verbrechen auf morsi in8miitv (moralischen Schwachsinn) zurückführt.
Gerade als das psychologische Interesse dazu führte, die Gefangenen
ihre Lebensschicksale aufzeichnen zu lassen, sprang die mannigfache
Bedingtheit ihrer Tat besonders in die Augen, sie erschienen oft mehr
als Opfer denn als Bösewichte. Die Psychiatrie lehrte manche
Erscheinungen wie gewisse geschlechtliche Perversitäten u. a. als Krankheit
behandeln und nicht mehr einfach aus Bosheit ableiten. Die Schuld



— 367 —

der Gesellschaft, die diese Unglücklichen selbst großgezogen, welche die
ihnen zum Verderben gewordenen Zustände, Sitten, Anschauungen
geduldet und gefördert hat, erscheint so größer als die Schuld dieses
Einzelnen; und so empfindet man die Härte, mit der man die
Delinquenten behandelt, die Verachtung, der man sie preisgibt, je länger
je niehr als Ungerechtigkeit. Also auch hier hat nicht Weichlichkeit, sondern
ein verfeinertes Empfinden zur Opposition gegen das herkömmliche
Strafwesen geführt.

Dazu kamen als drittes Moment die Erfahrungen, die man mit
dem Strafvollzug gemacht hat; er war in sehr vielen Fällen gerade
-der Weg, die erste Gesetzesübertretung, vielleicht ohne Ueberleguug und
besondere Bosheit begangen, zum bleibenden moralischen Ruin werden
zu lassen. Besonders für die Jugendlichen wurde der Aufenthalt im
Gefängnis direkt zum Verderben. Die Folge der Strafe, die Aechtnng
der Gesellschaft, tilt das Uebrige, dem Entlassenen den Weg zu einer
brauchbaren Stellimg im sozialen Organismus unsäglich zu erschweren.
Die Haft hat die Energie gebrochen, und doch hätte der Entlassene
besondere Energie nötig; so aber wird er rückfällig und schließlich die
Beute des Gewohnheitsverbrechertums. Die Strafe bedeutet Entehrung
und weckt im Sträfling den Haß gegen die Gesellschaft, die ihn aus
gestoßeu hat. Dazu kommt, daß der Staat die gefährlichen Elemente,
nachdem er sie eine Zeit lang verwahrt, aufs Neue gegen die Gesellschaft

losläßt. Und sind nicht gerade diejenigen mit verminderter
Zurechnungsfähigkeit, deren Schuld also geriuger eingeschätzt und deren
Strafe deshalb milder zugemessen wird, die'Allergefährlichsten?

Man lese einmal die vernichtende Kritik, die Hans Leuß in
der Schilderung feiner Erlebnisse im Zuchthaus („Aus dem Zuchthaus.
Band VII der Kulturprobleme der Gegeuwart. Berlin, Johannes Rüde)
an unserem gegenwärtigen Strafvollzug, au seiner faktischen Wirkung
ausübt, und man ivird einsehen, daß sie nicht allein die Fehler in der
Ausführung der Strafe, sondern auch die prinzipiellen Grundlagen trifft.
Manches ist einfach Ansgebnrt persönlicher „Schneidigkeit" und
Verständnislosigkeit der Zuchthausbeamten; aber manches ist anch vvn Grnnd aus
verkehrt; das wird auch der zugeben, der mit der radikalen
Verwerfung unseres gesamten Strafwesens, bei der Leuß anlangt, nicht
einig geht. Man mag mitleidig lächeln über die Versuche, den
Verbrecher zu bessern; aber daß es nicht richtig ist, wenn der Rechtsbrecher

seine Haft in gefährlicherem Gemüts- nnd Charakterzustand
verläßt, als wie er sie angetreten hat; das mich doch schon der platte
gesunde Menschenverstand einsehen. Aber eben die Einsicht bricht sich

immer mehr Bahn, daß die Gesamtheit gegenüber ihren Gliedern, auch
den gesunkensten, eine Verantwortung hat nnd, gerade wenn sie ihr
als Delinquenten in die Hände fallen, ihr Möglichstes tun soll, sie

geistig und moralisch zu fördern. Das wäre der höchste Triumph, wenn
es gelänge, den Schädling im sozialen Organismus in ein nützliches Glied
umzuwandeln. Das hieße erst, das Böse durch das Gute überwinden.



— 368 —

Die praktischen Früchte dieser nenen Auffassung sind bei uns noch
äußerst bescheiden; wir wollen uns nicht rühmen, daß wir in unserem
tatsächlichen Verhalten gegen die Verbrecher in letzter Zeit viel weiter
gekommen seien. Aber ein deutlicher Fortschritt liegt doch in der
Verfeinerung des Gewissens. Man nimmt an Einrichtungen uud Gepflogenheiten

Anstoß, die man früher für selbstverständlich gehalten hat. Und
deshalb wird auch die ganze Bewegung nicht zur Ruhe kommen, bis
sie ihre Früchte in der Praxis gezeitigt hat.

Aber sind wir nicht vielleicht auf dem Wege, mit diesen
Bestrebungen über das Ziel hinauszuschießen? Könnte es nicht sein, daß mir
ideale Faktoren, die bei der alten Austastung mitspielten und zu den

unentbehrlichen Grundlagen des sittlichen Lebens gehören, in
wohlgemeintem Eifer preisgeben? Es märe ja nicht das erste Mal, daß das
geschehen ist. Jedenfalls ist es sehr zu begrüßen, daß ein Buch
erschienen ist, das uns zu solcher Besinnung zwingt. F. W. Förster
leistet uns mit seinen Darlegungen über „Schuld und Sühne"
(München, Beck. 216 S., Preis Fr. 4. 80) diesen Dienst Sein Bnch
ist der Auseinandersetzung wert, weil Förster absolut nicht zn jenen
robusten Reaktionären gehört, die im Brustton der tiefsten Ueberzeugung

gegen den Humanitätsdusel zu Felde ziehen, ihrem sittlichen Pathos
dadurch Genüge tun, daß ste das ehrbare Publikum gegen die
Verbrecherwelt scharf machen und die „gesunden Bolksinstinkte" der
Racheforderung vor dem Untergang retten wollen. Als Pädagoge kommt
Förster zu seinem Interesse für das ganze Problem — das sagt schon

deutlich, daß ihm das erziehende Moment der Strafe am Herzen liegt.
Und bei einem solchen Reaktionär bekämen wir ficher keine Polemik
gegen Prügel- und Todesstrafe zu lesen, wie sie in diesem Buche steht.

Förster hätte freilich mehr Eindruck gemacht, wenn er seine

Position nicht so breit nnd voll ermüdender Wiederholungen vorgebracht

hätte. Was er will, weiß man eigentlich schon, wenn man die

ersten paar Seiten gelesen hat: der Gedanke, daß die böse Tat ihre
Sühne erheische, darf nicht preisgegeben werden; diesen Fehler begeht
aber bei allen Verdiensten, die ihr zuzubilligen sind, die moderne
kriminalistische Richtung. Der Täter selbst empfindet das Bedürsnis nach
einer Sühne, einer Läuterung, die nur durch ein Leiden herbeigeführt
werden kann. Wir brauchen eine feste Sühneordnung, durch welche
die Gesellschaft dem Individuum die Heiligkeit dcr Rechtsordnung, die
Majestät der sozialen Interessen, die es verletzt hat, zu Gemüte führt.
Durch allzugroße Milde könnte der Delinquent dazu gebracht werden,
seine Tat allzuleicht zu nehmen. Die bedingte Verurteilung hat zum
Beispiel in Massachusetts dazu geführt, daß die Spitzbuben sagen: „Ein
Delikt ist frei." Gerade der Jugendliche, der die abschüssige Bahn
betritt, muß einen nachhaltigen Eindruck von der Heiligkeit der Ordnung
erhalten, die er übertreten hat. Auch leichteren psychischen Abnormitäten,
den Willensschwachen, krankhaft Impulsiven, vermindert Zurechnungsfähigen

gegenüber ist eine wirkungsvolle Einprägung der Forderung



— 369 —

durch die Strafe, die Einschärfung ihrer geheiligten Autorität eine
unentbehrliche und heilsame Gegenwirkung gegen die antisozialeu Instinkte.
Das Auferlegen einer Strafe bedeutet für solche Naturen ein Anknüpfen
an das Normale, und es ist gerade ein Heilmittel, wenn man sie nicht
als das behandelt, was sie sind, fondern als Normale. Die Strafe
zwingt den Täter, seine Tat nicht mehr bloß vom Standpunkte seiner
Illusionen, Begierden, krankhaften Reize, fondern mit den Augen des

ganzen sozialen Organismus anzusehen. Wenn man alle Verbrecher
bloß als Unglückliche, als Opfer behandelt, so bedeutet das eine Erniedrigung

zu bloßen psychischen Mechanismen, eine Zerstörung ihres Schnld-
gesühls und Verantlvortungsbewußtseins, ohue das eiue Heilung
unmöglich ist. Wenn man sagt, nicht die Tat, sondern der Täter müsse
gestraft werden, so würde das zn der Konsequenz führen, daß die
antisoziale Gesinnung schon bestraft resp. unschädlich gemacht, in
pädagogische Behandlung genommen werden müßte, ehe sie znr Tat
geführt hat. Und wenn man individuelle Behandlung des Täters fordert,
so vergißt man, daß eine Strafordnung mit festen Normen gerade
einen Schutz des Täters vor der Willkür des Richters bedeutet. Es
zerstört den Charakter der Strafe, wenn sie als Erziehungsmaßregel
gefaßt wird und es nimmt den pädagogischen Bemühungen, z. B.
der Anftaltsbehandlnng jugendlicher Verbrecher die wohltätige
Wirkung, wenn sie als Strafübel empfanden wird. Darnm sind die
als Sühne festzuhaltende Strafe und die pädagogische Behandlung des
Täters auseinanderzuhalten. Der Einwendung, daß das sühnende Straf-
leiden doch nicht immer der Schwere der Tat genau entsprechen könne,
hält Förster entgegen, daß die Strafe allerdings nicht ein vollkommenes
Aequivalent der Tat seilt könne, sondern bloß ein Symbol der idealen
Sühnefordernng, das eben den Täter die richtige Einschätzung seiner
Uebertretung zum Bewußtsein bringen, die innere Loslösung von der
falschen Willensrichtnng, der die Tat cntspraug, darstellen und bewirken
solle. In dieser symbolischen Weise soll die Strafe Sühne sein und
davon darf im Interesse der richtigen Selbstbenrteilung des Täters,
aber auch im Interesse eines ernsten sittlichen Volksempsindens nicht
abgegangen werden. Man darf nicht durch allzu bereitwilliges
Entschuldigen, durch zu weitgehende Milde den Ernst der Tat abschwächen,
die Geltung der sittlichen Maßstäbe nutergraben, sonst schädigt man
bei den besten Absichten, indem man den Einzelnen retten will, in
unheilvoller Weise das sittliche Leben der Gesamtheit. Darum haben
die pädagogischen uud scelsorgerlichen Motive erst beim Strafvollzug
einzusetzen. Und der Art nnd Weise, wie das zu bewerkstelligen sei,

ist der ganze zweite Teil von Försters Buch gewidmet. Insbesondere
werden uns da die in Amerika ausgebildeten Methoden vorgeführt. Wir
können hier nicht auf diese Details eintreten, sondern möchten uns
mit den Grundgedanken Försters auseinandersetzen.

Es standen von jeher zwei Tendenzen im Christentum einander
mit einer gewissen Spannung gegenüber, die am kürzesten mit den



— 370 —

beiden Worten: Gerechtigkeit und Gnade gekennzeichnet werden.
Schon bei Jesus selbst geht ja beides neben einander her: der heilige Ernst,
der Zorn über das Schlechte, die Forderung der bessern Gerechtigkeit,
die Betonung des Gerichtsgedankens, und anderseits die Freundlichkeit
gegen die Gefallenen, das Wort, daß im Himmel mehr Freude sei

über einen Sünder, der Buße tut, als über neunundneunzig Gerechte,
die der Buße nicht bedürfen. Jesn Seele umspannt beides, den Ernst
und die Milde, ohne das Verhältnis zwischen beiden auf eine logisch

glatte Formel zu bringen. Dasselbe finden wir bei Paulus, und die

ganze christliche Versöhnungslehre ist ein immer neu unternommener und
nie befriedigend gelöster Versuch, beide Momente so auszugleichen, daß ste

beide voll zur Geltung kommen. Ebenso wenig läßt sich praktisch beides

jemals befriedigend ausgleichen. Stets bewegte sich die Christenheit
hin und her zwischen einer Strenge, die das zerstoßene Rohr zerknickt
und den glimmenden Docht auslöscht, auf der einen, und einer Milde,
die in falsche Weichlichkeit und Dnldung ausartet, auf der andern
Seite. Försters Gedanken bedeuten nun einfach eine Reaktion dieses
Momentes der Strenge, der Gerechtigkeit gegen eine drohende Ueber-
spannung der Milde. Und damit verdient er durchaus gehört zu
werden.

Insbesondere stehen wir ganz auf seiner Seite in dem Kampf
gegen eine naturalistische Auflösung des Gegensatzes von Gut und
Böse, gegen ein Abschieben der Schuld vom Täter auf die mitwirkenden
Faktoren, wodurch er selbst zum bloßen Automaten, seine Tat zum
blinden Verhängnis gestempelt wird. Wir sind mit ihm der Meinung,
daß weuu durch die Entschuldigung die Verantwortlichkeit aufgehoben
wird, dem Täter damit keine Wohltat, fondern eine tiefe Schädigung
zugefügt wird. Gerade der Schwache wird durch die Entschuldigung
noch mehr geschwächt; er bedarf viel mehr des Appells an seinen Rest
von Willenskraft. Wir stimmen Försters Verteidigung der Willensfreiheit

zu. Wir wissen uns im Einklang mit seiner ganzen ethischen Tendenz.
Aber der Widerspruch setzt bei der Frage ein, ob das Strafrecht

seiner Natur nach geeignet ist, die Aufgaben zn erfüllen, die ihm Förster
zuweist. Es muß dem aufmerksamen Leser sofort eine gewisse Unklarheit
auffallen. Unermüdlich plädiert Förster für ein strenges Auseinanderhalten

der eigentlichen Strafe und der pädagogischen Maßnahmen, die

nach Tragung der Sühne getroffen werden sollen. Ihm selbst gelingt
aber eine genaue Scheidung nicht. Gerade um ihres pädagogischen
Wertes willen hält er an der Sühne fest, die ethifchen Wirkungen auf
den Täter und auf das sittliche Volksempfinden müssen sie rechtfertigen.
Sobald er fragt, wie denn die Strafe gestaltet werden soll, ist nicht
mehr die Vergeltung der Tat, fondern die moralische Rettung und
Hebung des Täters der leitende Gesichtspunkt. Die Strafe soll so

gewählt werden, daß ste den Täter nicht entehrt. Sie soll fo weit als
möglich ein Wiedergutmachen des angerichteten Schadens sein. So
führt Förster den Fall an, wo ein roher Knabe einem kleinen Mädchen



— 371 —

seinen Puppenwagen, ohne irgendwie gereizt worden zu sein, aus reiner
Zerstörungswut mit den Füßen zertritt. Der erste Gedanke ist natürlich,

dem Knaben würde am besten eine tüchtige Tracht Prügel verabfolgt.
Doch nun führt Förster aus, damit werde seine Roheit nicht ans-, sondern
eher noch tiefer hineingetrieben. Man müsse den Knaben anhalten, durch
irgendwelche besondere Arbeit so viel zu verdienen, daß er dem Mädchen
das Zerstörte wieder ersetzen oder ihm sonst eine Freude bereiten
könne. Wenn nicht alles Gefühl in ihm erstorben sei, so werde er dafür
zu haben sein, und diese positive Leistung, zu der man ihn anhält,
wirke heilsam anf seinen Charakter. Das jugendliche Verbrechertum sei

oft die einfache Auswirkung eines irregeleiteten Tätigkeitsdranges, nnd
gerade durch derartige Leitung auf pofitive Aufgaben, die als Sühne
auferlegt werden, trete die Läuterung und Heilung ein. Das sind ganz
vortreffliche Vorschläge. Aber die geforderte Scheidung von Sühne und
Erziehung hat der Verfasser selbst verlassen. Sobald er an die Frage
der Ausführung herantritt, geht der Ethiker und Pädagoge mit ihm
durch. Das ist natürlich kein Vorwurf, es ehrt ihn. Es ist aber ein
Zeichen, daß er der modernen Auffassung des Strafproblems praktisch
näher steht, als er es theoretisch Wort haben will.

Förster möchte durch die Strafe den Täter zu der religiösen
Beurteilung seiner Tat als Schuld führen. Da darf aber nicht
vergessen werden, wie wenig das Strafrecht Alles mit Strafe bedroht,
was irgendwie sittlich verwerflich, was religiös als Sünde uud Schuld
zu beurteilen ist; zum Beispiel Faulheit, Geiz ist sittlich zwar verwerflich,

wird aber von keinem Gesetz mit Strafe bedroht. Das geschieht
erst, wo die Grundlagen des sozialen Lebens gefährdet sind, wo Leib,
Leben, Gesundheit, Besitz, Ehre, Ruhe, Familienleben der Menschen
beeinträchtigt wird.*) Es ist schon oft darauf hingewiesen worden, daß
ein Verhältnis, das vor dem Gesetz als Konkubinat gilt, sittlich viel
wertvoller sein kann als manche legitime Ehe. Oder der arme Teufel,
der in seinem Hunger aus der Auslage eines Fleischerladens ein paar
Würste stiehlt, wird einem hochnotpeinlichen Verfahren unterworfen,
während der Spekulant, der sich aus der Not seiner Mitmenschen
bereichert, alle Ehren und Rechte eines Gentleman weiter genießt. Wer
ungeschickt mit einem Gewehr hantiert oder eine Jauchegrube ungedeckt
läßt, und dadurch einen Todesfall verschuldet, wird wegeu fahrläßiger
Tötung belangt; wer in seinem Betriebe durch Unterlassung von
Sicherheitsmaßregeln das Leben seiner Angestellten gefährdet, kommt
im schlimmsten Falle mit einer Polizeibuße weg, und wer jahrelang
seine Mitmenschen systematisch mit Alkohol vergiftet, wird in die
Behörden gewählt. Wenn aus der großen Menge von unmoralischen
Handlungen die paar, die vom Gesetz verboten sind, herausgegriffen
und mit einer Sühne belegt werden, die andern aber werden nicht

*) Ich habe diese Frage im Jahrgang 1908, Seite 321 ff. in einem Aufsatz:
„Recht und Sittlichkeit" ausführlich besprochen.



— 372 —

so tragisch genommen, werden nicht in das Licht einer religiösen
Beurteilung gestellt, so befürchte ich davon nichts Geringeres als
Fortdauer der Verwechslung des gesetzlich Erlanbten und des moralisch
Guten, als eine unheilvolle Herabminderuug des Ideals im Sinne
der bekannten Rede: ich bin ein braver Mann, ich bin noch nie im
Zuchthaus gewesen. Ich befürchte nicht nur, nein ich konstatiere
nnd beklage eine Kultur der Selbstgenügsamkeit, die hinter diesem

Satze steckt, ein Leichtnehmen der nicht gesetzlich verbotenen Schlechtigkeit,
eine Privilegierung der Schlauen, die raffiniert die Konflikte mit dem
Gesetze umgehen, vor den harmloseren Unüberlegten und Unkundigen,
eiue unheilvolle Verwirrung der sittlichen Begriffe im Volksbewußtsein.
Wohl rafft man sich etwa zu der Einsicht auf, daß die schlimmsten
Menschen nicht die sind, die hinter Kerkermanern sitzen, aber das ist
nur ein vorübergehendes Aufblitzen einer bessern Erkenntnis, ernst wird
damit nicht gemacht. Es ist das leidenschaftliche Bestreben von Leuß,
diese falsche Beurteilung der Verbrecherwelt, diese Verwechslung des

strafrechtlichen uud des moralischen Urteils auszurotten. So sagt er
Seite 113 f.:

„Das waren die Leute, mit denen ich cin Semestcr in beständigerer Gemeinschaft

gelebt habe als man sonst mit Menschen zusammen ist. Der eine hatte dies
und der andere das getan, aber wenn man das einen Augenblick vergaß, waren
sie ganz wie andere Menschen auch; vielmehr: sie waren liebenswürdiger und besser

als sonst Menschen im Durchschnitt. Wenn ich zurückdenke und das Leben jener
sechs Monate mir den Erfahrungen aus andern Umgebungen vergleiche, so neigt
sich die Schale stark zu Gunsten der sieben Verbrecher. Fast jeder von ihnen hatte
große Vorzüge, die mau nicht bei jcdcnnann findet. Daß sie auf den bloßen Schein,
der bei den Menschen der Welt so viel ausmacht, verzichten mußten, gab diesen
Leuten, die den redlichsten Willen hatten, die Klippen zu meiden, an welchen sie

einmal gescheitert waren, eine größere Echtheit, einen besondern Wert, dessen Mangel
ich seitdem im Leben ost bemerke."

So eignet sich das Strafrecht, weil es eben nur einen bestimmten
Kreis von moralisch verwerflichen Handlungen ans ihrer Gesamtheit
herausgreift, herausgreifen muß, nicht zum Vehikel der ernsten sittlich

religiösen Bewertung der Tat, an der es Förster und auch mir
fo sehr gelegen ist. Man wird mir einwenden, ich folge da einer falschen
Logik, die ich sonst bekämpfe, einem ganz übel angebrachten Alles oder
Nichts. Wenn man nicht alle Schlechtigkeit mit Sühne belegen könne,
so sei es doch immerhin ein Gewinn, es da zn tnn, wo es möglich
sei. Das wäre aber schön und gut, wenn nicht eben das übrige sittlich

Verwerfliche in ein harmloses Licht gerückt würde, und vor allem
wenn wirklich die moralisch schlimmsten Handlungsweisen vom Strafgesetz

ausgezeichnet nnd am härtesten bedroht würden. Das ist aber
nicht der Fall.

Noch eine weitere Erwägung mag hier Platz finden. Wenn die

Strafe ein Aequivalent der Tat sein, sozusagen dem Volksbewußtsein
den Maßstab der ethischem Werte, weuu auch bloß in symbolischer
Weise einprägen soll, so wird dabei vergessen, daß dieselbe Strafe für
die verschiedenen Menschen dnrchaus nicht dasselbe Uebel und Leiden
bedeutet. Das Empfindnngslebcn reagiert ja so ungeheuer verschieden



— 373 —

gegen die auferlegten Strafübel; dem einen bedeutet dieselbe Behandlung

seelische Marter, dem andern eine Bagatelle. So sagt Lenß von
der Einzelhaft: „Je wüster und zynischer ein Mensch ist, desto weniger
erschüttert ihn die Haft; je stärker sein Gefühlsleben ist, desto mehr
bedroht ihn die Isolierung mit Bewegungen erdrückender Wucht.
Dies Strafmittel trifft in demselben Maße härter, in
dem sein Opfer sympathisch ist." Auch an dieser Klippe scheitern
Försters Theorien.

Da genügt auch eine Strafrechtsreform im Sinne einer Umwertung

der Delikte, vor allein einer geringem Einschätzung der Vergehen
wider das Eigentum, einer höhern derjenigen wider die geschlechtliche
Ehre imd Integrität, so warm wir dafür eintreten, noch nicht, um
unsern Anstoß aus der Welt zu schaffen. Gerade wenn man eine so

ernste sittliche iind religiöse Reaktion des Täters gegen seine Tat
herbeiführen will, wie sie Förster erstrebt, wenn die Sühne das richtige
Werturteil über die Tat, wenn auch bloß symbolisch, darstellen und
beibringen soll, so müßte man eben alle Vernmständnngen ganz genau
keimen. Da muß daran erinnert werden, ivie schwierig es in sehr vielen
Fällen ist, das Tatsächliche festzustellen — davon ist bei Förster kaum
die Rede — geschweige denn iii alle Motive, Reize, Hemmungen und
sonstigen mitwirkenden Fakturen einzudringen. Leuß kommt auf Gruud
seines eigenen Prozesses uud dessen, was er von seinen Mitgefangenen
vernahm, zu dem temperamentvollen Satz, der Mensch fei überhaupt
unfähig, Zeuge und Richter zu sein. Man braucht das uoch nicht in
dieser apodiktischen Form zu unterschreiben, nm doch dieser
Aufgabe des Richters sehr skeptisch gegenüberzustehen.

Ferner müssen wir fragen, vb Försters psychologische
Voraussetzungen für seine Theorie von der Wirkung der Strafe wirklich
zutreffen. Gewiß ift es der Fall bei allen denen, die der vou ihm
erstrebten sittlichen und religiösen Beurteilung und physischen Reaktion
überhaitpt zugänglich sind, die Schuld eingestehen, sich selbst zurechnen,
nach einer Läuterung verlaugen. Aber eben erst, wenn diese religiöse
Seeleuverfafsung vorhanden ist, vermögen sie die Strafe so aufzufassen,
und zu tragen; dann ist aber auch die ganze strafrechtliche Repression
nicht mehr nötig, um diese Urteilsweise und innere Abwendung von
der Tat herbeizuführen. Die andern aber, welche die Schuld von sich

abschieben oder auf dem Recht ihrer Tat beharren, ivelche deshalb
auch dieses von Förster behauptete Sühuebedürfnis uicht empfinden,
fassen die Strafe einfach als Chikane der Glücklicheren und Selbstgerechten

auf. Ich leugne damit selbstverständlich uicht, daß schon mancher
verstockte Sünder während seiner Strafe zu der läuternden Auffassnng
seiner Tat gekommen ist; aber das bewirkte dann uoch uicht die
Tatsache, daß ihm die Gesellschaft eine Sühne auferlegte, fondern die
seelsorgerliche Beeinflussung, die ihm dabei zu teil wurde.

Auch läßt Mir der Gedanke an die Mitschuld der Gesellschaft
keine Ruhe. Natürlich hat sich der Täter mit seiner eigenen Schuld,



— 374 —

nicht mit der fremden Mitschuld zu befassen. Das soll sich aber eben
die Gesellschaft auch sagen. Wenn die Schuld ihre Sühue erheischt,
warum dann nur diejenige des Täters, warum nicht auch diejenige
der Gesellschaft? So wenig der Täter die Schuld vvn sich auf die
Gesellschaft abwälzen darf, so wenig darf diese ihre Schuld ganz aus
deu Täter abwälzen, ihm Sühne auferlegen, und ihn am Ende gar
ächten und ausstoßen; sie selbst aber zeigt mit gar nichts, daß sie auch
Sühne leisten zu müssen sich bemußt ist, sie selbst erhebt sich zum Richter
und Vergelter. Ich glaube uicht zu irre», wenn ich auf dieses Verhältnis,

das der Delinquent leicht empfindet, die so oft verbitternde Wirkung

der Strafe zurückführe. Nun kann ja freilich die Gesamtheit nicht
im selben Sinne Sühne leisten wie der Einzelne, weil sie keinen
persönlichen Willen hat. Ich glaube aber, sie sei es doch im Stande, indem
sie alle die Mühen, Lasten und Kosten trägt, welche die Pflege, die

Sorge sür das leibliche und geistige Wohl, die pädagogische und
seelsorgerliche Behandlung der Sträflinge erfordert, indem sie den heiligen
Kampf gegen die Zustände, die den Armen schuldig werden ließen,
rücksichtslos aufnimmt. Auch das ist natürlich kein volles Acquivalent,
sondern auch ein „symbolisches" Aufsichnehmen der Sühne, wie sie

Förster dem Delinquenten zumutet.
Ich will mit alledem den Gedanken der Sühne, wie man sieht,

nicht überhaupt abweisen. Sie soll aber nicht in einer Vergeltung des

Bösen mit Bösem, sondern in einem Wiedergutmachen, in einer
Ueberwindung des Bösen durch das Gute bestehen. Gerade dafür macht
Förster treffliche Vorschläge. Aber gesühnt wird doch nur dann wirklich,

wenn die Last, die als Sühne aufgelegt wird, mit innerer
Zustimmung nnd Bereitwilligkeit getragen wird, wenn sie eigene Tat und
nicht bloß Widerfahrnis ist. Nur fo ist sie auch eine Loslösung von
der Tat, ein Sieg über das böse Wesen, das sich im Delikt ausgewirkt
hatte. Wer sich ihr bloß zwangsweise, mit innerem Widerstreben unterzieht,

der sühnt in Wirklichkeit gar nicht. Denn Sühne im richtigen
Sinn des Wortes kann man nicht leiden, sondern nur leisten.
Die gerichtliche Strafe ist Sühne, wenn sie der Gestrafte selbst als
solche nimmt, sonst nicht. Die Gesellschaft kann ihn dazu nicht zwingen,
sondern sie kann ihn bloß durch ihr Beispiel dazu veranlassen, indem
sie selbst in der oben bezeichneten Weise ihre Mitschuld sühnt. Und
besteht nicht gerade darin die große Entdeckung Jesu, daß die unverdiente,

entgegenkommende und erbarmende Liebe in dem Fehlbaren
am allermeisten das Schuldgefühl und den Ernst zum Guten weckt?
Wird man ihn uicht am meisten heben durch eine Pädagogik des

Vertrauens, ivie sie Förster selbst empfiehlt, dadurch daß man ihn als das
behandelt, was er sein svllte und werden möchte?

Die Stärkung des sittlichen Ernstes erwarten wir nicht von der

Strafjustiz, sondern von einem neuen sozialen und religiösen Empfinden.
Und der vvn „heilpädagogischen" Gesichtspunkten geleitete Strafvollzug
foll dann die nötigen Hilfsfaktoren darbieten. Förster wirft den modernen



— 375 —

Kriminalisten vor, daß ihre Auffassung das Strafrecht im strengen
Sinn überhaupt aufhebe. Das ist allerdings richtig, aber was tuts?
Der Menfch ist nicht um des Strafrechts willen da, sondern das Strafrecht

um des Menschen willen. Es steht nirgends geschrieben, daß ein
Strafrecht im alten Sinne ewig existieren müsse. Ich vermute
allerdings, daß wir die Konsequenzen aus dieser eben entwickelten
Auffassung erst zu ziehen beginnen und noch manches anders ansehen
lernen werden. Aber all das kann doch kein durchschlagendes
Gegenargument sein.

Wenn wir fo mit dem Strafrecht im eigentlichen strengen Sinn
brechen, so heißt das noch nicht, daß wir mit Leuß (und Tolstoi) sofort
der Aufhebung des gesamten Strafwesens beistimmen. Ich glaube,
daß die Gesellschaft zur Sicherung ihres Bestandes sie nicht entbehren
kann, daß es die Aeußerungen der unsozialen Gesinnung mit
Gewalt unterdrücken muß. Es ist ein schlechtes Zeichen für ste,

daß sie ohne das nicht auskommt, gerade wie es für uns Eltern,
wenn wir unsere Kinder züchtigen müssen, immer ein Zeichen ist,
daß wir einen Erziehungsfehler begangen haben. Sie kann diese

Ordnung der Gewalt nicht ganz entbehren, und es kann fein, daß für
einzelne Naturen, wie Förster sagt, der Katechismus des Strafrechts
eindrücklicher ist als der religiöse Katechismus. Aber die Aufgaben der
Justiz bleiben bloß negative; sie soll hindern, abschrecken, unschädlich
machen. Während also Förster den Gesichtspunkt des Schutzes der
Gesellschaft aus der Strafe ganz entfernen will, um ihren ethischen
Charakter nicht zu zerstören, denke ich von diesem ethischen Charakter
sehr gering und kenne zur Rechtfertigung der gewaltsamen Repression
des Verbrechens bloß das Motiv: Schutz der Gesellschaft und ihrer
Rechtsordnung. Das Strafrecht beruht auf der Gewalt. Sittlichen
Fortschritt schafft aber niemals die Gewalt; er gedeiht einzig und allein
auf dem Boden der Freiheit. R, Liechtenhan.

»auernttagen.
JUie Geister beginnen sich zu regen. Der Appell an die Religiös-

» Sozialen zur Herbeiführung einer Verständignng zwischen Bauer
und Arbeiter hat bereits seine Früchte getragen. Sonntag, den

27. August tagte in Thusis eine soziale Konferenz, an der Vertreter
des Bauernstandes und der Arbeiterschaft das Wort ergriffen. Den
Anwesenden — beide Lager waren recht zahlreich vertreten — ist es

an dieser Tagung klar geworden, daß eine Verständignng kein Ding
der Unmöglichkeit ist. („Der Freie Rätier", Nr. 202.*) Das ist auch
meine Ueberzeugung geworden, und je mehr ich mich in all die ver-

*) Vgl. auch Nr. 9 (Rundschau).


	Schuld und Sühne

