
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 9

Artikel: Christentum und Vaterland

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W

Christentum uns (laterlanci.

FF >enn wir mit einander über das Verhältnis von Christentum
und Baterland reden wollen, so kann es sich nicht darum
handeln, daß wir allerlei Tiefes und Schönes aussprechen, was

darüber zu sagen wäre, etwa jene Gedanken, die den Inhalt der

Bettagspredigt zu bilden pflegen. Diese verstehen sich für uns von
selbst oder mögen ein andermal ausgesprochen werde». Uus beschäftigt
das Problem, das in diesem Verhältnis liegt, das religiöse und das
patriotische Problem, das uns schon lange drückt und ivohl mit jedem
Jahr akuter werden wird.

I.
Ich darf gewiß voraussetzen, daß dieses Problem Ihnen Allen

in der Hauptsache bekannt sei und ivill es darum nur so weit skizzieren,
als zur Verständigung notwendig ist.

Was für Faktoren sind es denn, die die alte schöne und friedliche
Verbindung von Religion und Patriotismus, die für unser Volkswesen so

charakteristische, zersetzt haben und wohl noch weiter zersetzen werden?
Es sind einige neue Tatsachen und damit zusammenhängende
Theorienoder Stimmungen, die das bewirkt haben. Wir bezeichnen
sie wohl am besten, wenn wir sie in das Wort „Internationalismus"

zusammenfassen, trotzdem es, wie ich sofort zeigen werde, nicht
weit und tief genug reicht. Der Internationalismus ist, wie wir Alle
wissen, nicht etwa bloß eine von den Sozialdemokraten aufgebrachte
Theorie, eine Ausgeburt der „vaterlandslosen Gesinnung", von der
auch bei uns schon die Festredner phantasieren, er ist vielmehr die
durch die ganze neuere Entwicklung des geistigen und materiellen
Weltverkehrs geschaffene Situation, der sich die bürgerliche Welt so

wenig entziehen kann, wie die proletarische. Kapitalismus und Sozialismus

sind internationale Zwillingsbrüder, oder Stiefbrüder, wenn Sie
lieber wollen. Beide sind auch in dieser Beziehung das notwendige
Produkt der heutigen Situation. Beivegungen aber, die durch die ganze

*) Bortrag, geHallen an der religiös-sozialen Konferenz in Bern, Oktober 191«.



— 318 —

Welt gehen, müssen die nationalen Schranken sprengen. Keiner von
uns kann diesen Tatsachen ausweichen. Es mag Einer ein noch so

glühender Patriot sein, sobald er einen Eisenbahnzug besteigt oder
in seiner Zeitung von Indien oder Japan liest — und das tut er ja
fast täglich — bejaht er den Internationalismus. Er ist die
Atmosphäre, in der wir heute Alle leben, nur die Einen bewußter als die
Andern. Aber freilich, akut wird das dadurch geschaffene Problem
vorwiegend durch den Sozialismus, in couOreta die
Sozialdemokratie. Nun ist es zwar entweder Unwissenheit oder auch bloße
Parteitaktik, wenn der sozialdemokratischen Arbeiterschaft schlankweg
Mangel an nationalem Sinn vorgeworfen wird; es ist vielmehr zu
betonen, daß der einfache Mann von Natur weniger international ist,
als der Gebildete, daß er an der Scholle klebt, wenn er eine
solche sein eigen nennt; aber auf der andern Seite ist freilich
zuzugeben, einmal, daß der Proletarier sich in den heutigen
Vaterländern vielfach noch wurzellos und minderen Rechtes vorkommt —
sicher nicht ohne Grund —, sodann, daß für ihn der Internationalismus
nicht bloß eine mehr oder weniger willig angenommene Tatsache,
sondern eine Art Ideal, ja ein Stück Religion ist. Denn er ist
die Hoffnung, die ihn tröstet in Druck und Not der heutigen
Weltzeit, er ist das neue Reich, auf das er wartet. Der Ruf, aus
dem die Internationale entstand: „Proletarier aller Länder, vereinigt
euch", hat sür ihn gleichsam etwas von dem Klange, den einst die

Losung hatte: „Das Reich Gottes ist herbeigekommen". Der
Mitproletarier des fremden Volkes ist sein Bruder, sein Genosse und er
fühlt sich ihm näher, als dem Angehörigen der bürgerlichen Welt im
eigenen Volke. Es ist falsch, ihn darob zu schelten, denn das sind sehr
natürliche und sittlich unanfechtbare Gefühle, um das Mindeste zu
sagen. Es werden wohl gerade die edelsten Vertreter des
Sozialismus sein, die am stärksten so fühlen.

Aber mit diesem gefühlsmäßigen, fast möchte ich sagen: religiösen
Internationalismus sind wir schon über diesen Begriff, wie wir ihn
gewöhnlich brauchen, hinausgekommen. Dieser ist gleichsam nur die Oberfläche

einer viel tieferen Veränderung, die heute in der Menschenwelt
vorgeht, einer Veränderung, die bis auf den Grund reicht und deren

Tragweite noch nicht abzusehen ist. Ich möchte sie etwa so zu bezeichnen
versuchen: Es ist ein neuer Sinn für den Menschen, der die
alte Form des Patriotismus zersetzt. Es ist sozusagen die

Leidenschaft im Verhältnis von Mensch zu Mensch an eine andere
Stelle gerückt. Einst galt diese dem Bürger des gleichen Gemeinwesens

und dem Stammes- und Volkesgenossen; international wurde
sie höchstens etwa, wo man dem bedrängten Glaubensgenossen zu
Hilfe kommen mußte; jetzt gilt sie dem Menschen als solchem. Wir
haben die Entdeckung des Menschen gemacht. Wir verstehen ihn als
solchen immer besser und Verstehen heißt Lieben. Natürlich sind es nur
verhältnismäßig Wenige, bei denen dies Gefülh ganz stark, ja leiden-



319 —

schaftlich und dazu bewußt wird, aber als eine Unterstimmung ist es
fast überall mehr oder weniger da. Diese Leidenschaft für den
Menschen kann sozialistische Gestalt annehmen, Zug zum Bruder
werden, nach der Weise des heiligen Franz vder Leo Tolstois, oder
sie kann sich individualistisch äußern, als trotzige und pathetische
Behauptung der freien Persönlichkeit, nach dem Typus Ibsens oder auch
Zarathustra-Nietzsches, aber in beiden Fällen wendet sie sich leicht
gegen den Staat, den Staat, von dem sie meint, daß er mit seinen
Ansprüchen das Ich und den Bruder beenge oder erdrossele, den sie

als eine Art Moloch empfindet, dem nicht nur die Leiber, sondern
auch die Seelen der Menschen geopfert werden sollen. So entsteht
der Anarchismus, ich meine: jener ideale Anarchismus eines

Tolstoi oder Guyau, dem der Staat bloß der Träger des Prinzips
der Gewalt oder ausbeuterischen Selbstsucht, jedenfalls des Zwanges
und so des Untermenschlichen ist. Ist es nicht merkwürdig: auf der
einen Seite der Sozialismus, der namentlich in früheren Tagen, aber
zum guten Teil auch heute noch den Staat (allerdings den
sozialistischen) als eine Art Messias betrachtet und daneben der Anarchismus,

der ihn als eine Art Antichristen haßt, beide aber die bisherigen
staatlichen und nationalen Lebensformen sprengend und der Politik
schwere Verlegenheiten schaffend! Wie qualvoll zerrissen ist doch unsere
Zeit! Aber dieser scheinbare Widerspruch führt doch auf eine Wurzel
zurück: der Sozialismus, die Betonung der Solidarität, und der
Anarchismus, die extreme Steigerung der Freiheitsforderung, stammen
beide aus der neuen Leidenschaft für den Menschen, für sein Recht,
fein Glück, seine Freiheit. Darum verfließen sie auch so oft in einander.

Aus diesem Motiv sind auch die Erscheinungen entsprungen,
die Vielen unter uns als bloße Torheit, Anderen als reiner Frevel
vorkommen: der Antimilitarismus und der Antipatriotis-
mus. Die neue Leidenschaft wendet sich, wie es stets zu geschehen
pflegt, gegen die alte, die ihr im Wege zustehen scheint. Man haßt
das Vaterland — wenigstens meint man es zu tun — weil man
das Menschentum liebt: man empfindet jede Aeußerung des
Patriotismus, jede militärische Uniform als lächerlich oder brutal.
Darob entsteht auf der andern Seite starke sittliche Empörung. Solche
Gesinnung erscheint als einfache Gemeinheit. Es soll auch nicht
geleugnet werden, daß all diese Dinge: Anarchismus, Antimilitarismus,
AntiPatriotismus, zum Vorwand der Gemeinheit werden können —
welche Dinge können das nicht? — noch weniger, daß sie oft törichte
und verworrene Gestalt annehmen. Sie find oft nichts anderes als
Formen der Auflehnung gegen eine Gesellschaft, mit der man aus
guten oder schlechten Gründen zerfallen ist. Aber trotzdem wird man
besonders im Hinblick auf den sogenannten Edelanarchismus wohl
sagen müssen, daß hier einfach neue Ideale auftauchen,
besser: ein neues Ideal. Solche erscheinen ja in den Augen der
Vertreter der alten Ideale leicht als Torheit oder Lästerung. Natür-



— 320 —

lich erheben sich dagegen die alten Ideale mit neuer Leidenschaft und
sv haben wir heute neben dem Internationalismus den Nationalismus,
neben den antimilitaristischen und antipatriotischen Tendenzen eine
militaristische und chauvinistische Strömung in den meisten Völkern.
Der Patriotismus ist gereizt, weil er sich bedroht fühlt.

Und wie stellt sich nun unser Christentum dazu? Auf welche
Seite tritt es? Wenn ich die Lage, die für uns durch die geschilderte
Entwicklung geschaffen ist, kurz bezeichnen soll, fo muß ich sie eine der
Unbehaglichkeit und Unklarheit nennen. Man fühlt es ziemlich
allgemein, daß die christliche und die patriotische Forderung sich nicht
mehr in der alten Weise decken wollen. Auch unser Christentum ist
von den gleichen Momenten beeinflußt, die den alten Patriotismus
zersetzen. Es ist auf der einen Seite universalistischer und
sozialistischer, auf der andern Seite persönlicher, subjektiver geworden. Ein
tiefgreifendes Umdenken und Umfühlen hat stattgefunden. Einige von
uns sind vielleicht von den neuen Hoffnungen und Stimmungen aufs
stärkste bewegt; dabei aber sind sie doch wieder Patrioten, vielleicht
leidenschaftliche, auch wenn der offizielle Patriotismus sie gelegentlich
fast zu Vaterlandsverrätern machen möchte. So kommt ein Zwiespalt

in uns hinein, der uns viel zu schaffen macht. Schauen wir
aber auf die allgemeine Haltung unseres offiziellen Christentums! Hat
es eine klare Stellung zu diesen Dingen? Wir fahren meistens im
alten Wesen fort, machen den üblichen religiösen Patriotismus mit —
aber tun wir es stets mit gutem Gewissen? Können wir nnt
fröhlichem Herzen und ungeteilter Seele Feldpredigten halten und hören?
Ist es uns dann nicht, als ob uns die Friedensworte des Evangeliums

anklagend entgegentönten, ja, kommen wir uns nicht fast als
charakterlos vor? Kommt dann nicht auch zu uns die Gottesstimme, die
fragt: „Was hast du hier zu schaffen?" Müssen nicht die Anhänger
des Alten, die uns gern zur Stärkung ihrer Sache benutzen, und die
des Neuen, die uns nur als Gegner betrachten, gleichmäßig das
Gefühl haben, daß wir solche seien, die man immer haben könne wo es
gelte, das zu segnen und zu weihen, was jeweilen die Mehrheit zu tun
für gut halte? Ist es nicht dringend nötig, für das Christentum
wie für den Patriotismus, daß wir iu dieser Sache bald zu einer klaren
Orientierung und charaktervollen Haltung gelangen?

II.
Wie gewinnen wir beides? — Fürchten Sie nicht, daß nuu eine

weitläufige akademische Erörterung beginne. Eine erschöpfende Beweisführung

und akademisch-theologische Behandlung des Themas ist nicht
Sache eines derartigen Vortrages. Es kann sich für mich nur darum
handeln, das Problem in das Licht zu setzen, worin ich es sehe und
Ihnen dann das Urteil zu überlassen. Ich tue das durch eine historische

und eine prinzipielle Betrachtung.
Eine historische Betrachtung! Fürchten Sie auch hier nicht, daß



— 321 —

ich mit Adam und Eva beginne und mit Harnack, Naumann und
Tolstoi schließe. Auch will ich Sie nicht mit Selbstverständlichkeiten
quälen, wie etwa der: daß das Christentum ein Ziel im Auge habe,
das über das Vaterland hinausreiche. Nein, ich will die Geschichte
in Gegenwart zu verwandeln und mit aller Kraft, die mir zur
Verfügung steht, zu zeigen versuchen, daß sich in dem Problem, das uns
heute beschäftigt, eines der zentralen Probleme der Geschichte über»
Haupt spiegelt, daß es nur ein Ausschnitt oder eine Phase des großen
Entwicklungskampfes ist, der die Mcnschengeschichte bewegt und zur
Hohe führt.

Wenn ich paradox sein wollte, so könnte ich sagen, die heutige
Krise im Verhältnis von Christentum uud Vaterland sei nur eine
Episode im Kampfe zwischen dem christlichen und dem heidnischen
Prinzip, wobei ich Sie freilich bitten müßte, das „heidnisch" ja nicht
etwa als Schimpf zu betrachten.

Es ist für das Heidentum nämlich charakteristisch, daß ihm
Religion und Volkstum einfach zusammenfallen. Der griechische
Stadtstaat ist als solcher eine Religionsgemeinde. Die Polis*) ist des
Griechen Religion. Die Gottheit ist für das Heidentum eine
Wiederspiegelung des Volkstums. Mit dem Volk steigt, fällt, stirbt der Gott. Die
Religion ist Patriotismus und der Patriotismus Religion — Religion
mit all der Unbedingtheit, Opferfreudigkeit und auch dem Fanatismus
und der Ausschließlichkeit, die dieser öfters eigen ist. Wir sehen, daß
diese Verbindung von Religion und Patriotismus nur im
Polytheismus möglich ist. Gott und Volk schließen sich zusammen und
dadurch gegen andere Götter und Völker ab. Die grandiose, ewig typische
Verkörperung dieser Anschauung ist das Römerreich, das Imperium
kt «man um. Den Erdkreis Rom zu unterwerfen, ist Dienst des

Juppiter, der auf dem Kapitol seinen Tempel hat. Religion ist
Politik und Politik Religion. Der Bürger gehört mit Leib und Seele
dem Staat. Denn der Staat ist das Unbedingte. List, Gewalt,
Blutvergießen, wilde Brutalität sind religiös geweiht, wenn sie das
Imperium bauen. Es ist eine notwendige Konsequenz dieser
Entwicklung, daß zuletzt der Cäsar zum Gotte wird. Er repräsentiert
damit das ganze Prinzip: daß der Staat, der aus natürlichen
Wurzeln gewachsene, auf Blut und Gewalt gegründete, göttlicher
Art sei. Rom ist das Reich der Welt, das religiösen Glanz
annimmt, es ist der Staat, der absolut ist, der Leib und Seele des
Menschen fordert, weil er eigentlich Religion ist und sein Gesetz mit
der Absolutheit der Religion bekleidet.

Mit diesem Römerreich ist das Christentum zusammengestoßen.
Wir wissen es von unseren Kindertagen an. Was aber bis jetzt nur
Wenige gesehen haben, ist die ungeheure prinzipielle Bedeutung
dieses Kampfes. Sie leuchtet an einem Punkte besonders deutlich

*) d. h. : der Stadtstaat.



— 322 —

auf: Das Hauptverbrechen der Christen ist bekanntlich, daß sie dem
Kaiserbild nicht opfern wollen. Sie werden vor das Kaiserbild
geführt und vor die Wahl gestellt — weigern sie den Kultus, so sind
sie gerichtet. Hierin also spitzt sich der Kampf zu und hier wird seine

ganze, so selten verstandene Tragweite klar: hier stoßen Christentum
und absoluter Staat, Gottesreich und Weltreich zusammen. Cäsar
oder Christus — das ist die Losung, die seither die Geschichte
erschüttert.

Diesen Kampf wollen wir ein wenig rückwärts und vorwärts
verfolgen, bloß mit rasch andeutenden Zügen. Es wird uns auch
daran der Sinn und die ungeheure Bedeutung dessen klar, was von
Israel her in die Welt gekommen ist, ja, es zeigt sich auch hier
wieder, daß über Israel die zentrale Linie des göttlichen Schaffens
in der Menschengeschichte führt. Denn während das Heidentum das
Natürliche vergöttlicht und das Göttliche in die Natur herabzieht,
dadurch die natürlichen Leidenschaften der Menschennatur entfesselt und
doch wieder das echt Menschliche knechtet, öffnet sich in Israel der
umgekehrte Weg: vor dem Gott, der der Eine und zugleich der Heilige
ist, muß das Naturhafte zurücktreten, dafür aber wird das Menschliche

frei. Gott allein in seiner heiligen Majestät gilt; sein Gesetz

allein hat ein Recht — davor müssen alle rein nationalen Ansprüche,
aller patriotische Dünkel schweigen. Nicht hat Gott dem Volk zu
dienen, sondern das Volk muß Gott dienen; das allein gibt
ihm Existenzrecht und große Hoffnung. Diese Erkenntnis durchzusetzen,

ist der leidenschaftliche Kampf der Größten der Propheten.
Sie kämpfen im Namen des Einen, heiligen, lebendigen Gottes gegen
den religiösen Nationalismus der Masse, der Politiker, der Priester
und falschen Propheten. Sie werden dafür als Lästerer Gottes und
Verräter des Vaterlandes gehaßt und mißhandelt; aber während der
religiöse Nationalismus es in den Abgrund stößt, sind sie es, die es

retten und groß machen — weil sie Gott für größer halten als
Israel. Nicht als bloß natürliches Volk hat Israel feine wunderbare
Bestimmung, sondern als Träger des göttlichen Planes mit der
Menschenwelt. Die Hoffnung der Propheten geht zwar von Israel
aus, aber sie wird international, besser gesagt: universell. Israel
wird zum Mittelpunkt des Gottesreiches auf Erden. Dieses aber
ist ein Menschenreich, ein Reich der Gerechtigkeit und Güte auf
Grund der endlich allem Volk sonnenhaft klaren Wahrheit Gottes.
Gott selbst nimmt in diesem Reiche Wohnung unter den Menschen.
Denn auf Erden will er seine Stätte haben, im Menschen seine

Herrlichkeit offenbaren. Der Mensch ist gefunden und hat sein Recht
bekommen. Das Zeichen davon ist, daß alle Gewalt und Ausbeutung,
also auch aller Krieg, aufhört und daß der Mensch geheiligt wird im
Aermsten und Geringsten, dem Fremdling, der Waise und Witwe.
Nicht vornehmlich vom Griechentum her, wie man fälschlich meint,
sondern viel mehr von Israel her ist Freiheit und Recht des Menschen



— 323 —

der Welt aufgeleuchtet. Gegenüber den Volksstaaten und Weltmächten,
'dem gottgleichen Staat, der doch noch ein Stück Naturbann war, ist
hier das Reich des Menschen erschienen, von Gott herkommend. Da
ist die stärkste Wurzel alles gesunden Sozialismus und Individualismus.

Man weiß das, glaubt das heute noch nicht, aber man wird
es einst, wenn man die Geschichte in ihren großen Entwicklungen besser
überschaut als heute, sehen und glauben!

Das Reich nun, das die Propheten schauten, hieß später das
Gottesreich. Es wurde aber durch einen Menschen, den Menschensohn,

symbolisiert und so dem Weltreich, dem durch das Tier
repräsentierten, gegenübergestellt. Der Mensch, in dem es Gestalt annehmen,
in dem sich die Einheit von Gott und Mensch vollziehen und wahrhaft

göttliches Wesen unter den Menschen erscheinen sollte, hieß der
Messias, der Christus. Israel wurde eine auf den Christus und sein
Reich harrende Gemeinde und die Kehrseite feiiler Hoffnung war der
Haß gegen die Reiche der Welt.

Es kam dann die Erfüllung, die aber die Juden verwarfen. Warum
verwarfen? Gerade weil sie so rein menschlich war. Sie war aber rein
menschlich, weil sie rein göttlich war. Jesus hat Israels Erwartung
unendlich vertieft und überboten — wovon hier nicht ausführlich geredet
werden kann — aber er hat ihre Richtung beibehalten. Wie bei
den Propheten aus dcr Erkenntnis des Einen heiligen Gottes der
Mensch und fein Reich geboren wird, so bei Jesus aus der Erkenntnis
des Vaters der Sohn und der Bruder. Es scheint mir ganz klar,
daß die Botschaft Jesu vom Reiche Gottes eine Welt im Auge hat,
die das Weltreich aufhebt und über alle politischen Ordnungen Hinalls
liegt. Jesus kämpft zwar nicht gegen den Staat, gerade weil er
selbst nicht, wie die Juden, Politische Hoffnung hegt, sondern
zuversichtlich der neuen Ordnung vou Gott her wartet, aber er sieht die
staatlichen Ordnungen tief unter der Ordnung des Gottesreiches liegen.
Sein viel mißdeutetes Wort: „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers
und Gott, was Gottes ist" ist weit davon entfernt, staatsfreundlichen
Sinn zu haben; im Gegenteil betont es mit starker, verhaltener
Leidenschaft, daß Gottes Sache etwas unvergleichlich viel Größeres sei
als alle politischen Aspirationen. Dem Kaiser das Geld, das Symbol
des Weltlichen, Gott das Größere! Vor allem aber leuchtet in einem
Worte Jesu Meinung unmißverständlich hell auf, in jenem Worte,
das überhaupt zu den zentralsten des Evangeliums gehört: „Ihr
wisset, daß die Herrscher der Völker sie unterjochen und ihre Großen
sie vergewaltigen. Nicht also soll es bei euch sein, sondern, wer unter
euch groß sein will, der soll euer Diener sein, und wer unter euch der
Erste werden will, der soll aller Knecht sein, wie auch des Menschen
Sohn nicht gekommen ist, daß er sich dienen lasse, sondern daß er
diene und sein Leben gebe als Lösegeld für Viele." (Matth. 20, 25—28.)
Es scheint mir unwidersprechlich, daß Jesus hier die ganze Um-
Wertung der Werte ausdrückt, die mit ihm erschienen ist: dem



— 324 —

Prinzip der Macht und Gewalt stellt er entgegen das
Prinzip des Dienens, dem Weltreich, das der Staat
repräsentiert, die Ordnung der aus Gott geborenen
neuen Menschheit. Im Kampf dieser beiden Prinzipien, beide bis
zu ihrer größten Tiefe geführt, ist er gestorben. Der Staat, der
Religion war, und die Religion, die Staat geworden, haben einträchtig
ihn gekreuzigt. Dies Kreuz aber wurde zum Zeichen dcr Wcltwende.
Wir haben es auch hierin bis heute nicht genug verstanden.

Das Herz der seitherigen Geschichte des Abendlandes, die sich

heute zur Geschichte der Menschheit ausgestaltet, ist das Fortwirken des

Anstoßes, den Jesus gegeben, und das Ringen seines Reiches mit dem
Weltreich. Die Jünger Jesu, die man bald Christen nennt, wissen
sich als Anfänger einer neuen Menschheit, als tsrtium Aerius, Glieder
des dritten Reiches, das das Römerrcich verdrängen wird. Während
die Andern Cäsar ihren Herrn nennen, halten sie zu Christus. Auch
sie bekämpfen das Weltreich nicht, bemühen fich im Gegenteil, tadellose
Bürger zu sein, zahlen Steuern und beten für den Kaiser. Aber sie
erwarten den Untergang dieses Reiches und zwar mit glühender
Spannung. Das Imperium spürt, daß hier eine ihm feindliche Macht
erschienen ist. Es ist sonst so tolerant, aber diesen Leuten gegenüber
sagt ihm sein sicherer Machtinstinkt, daß sie seine Existenz an der
Wurzel bedrohen. Sie gelten als A n archist en, wie sie als A t h eist en
gelten. Sie sind AntiMilitaristen schärfster Observanz. Sobald
die Frage ernstlich aufkommt, ob ein Christ Waffen tragen dürfe,
ivird daraus das stärkste Problem. Jahrhundertc dauert der Kampf.
Christus siegt über Cäsar, äußerlich wenigstens. Die katholische
Kirche stellt diese Wendung dar. Das ist ihr tiefstes, von den
Protestanten meist verkanntes Recht, daß sie die Ueberlegenheit
des Gottesreiches über die natürlichen Mächte des Weltwesens,
auch über Staat und Volkstum, vertreten hat und auf ihre Weise
noch heute vertritt. Sie ist dadurch eine Vormacht der Freiheit
und Menschlichkeit gewesen. Noch heute ist es diese Wahrheit, die
dem Ultramontanismus seine Kraft gibt. Aber freilich wurde die

Kirche selbst Staat und Weltreich und verlor so zum guten Teil wieder
ihr Recht, ja wurde in der Mischung von Weltreich und Gottesreich,
das sie darstellte, für dieses zuletzt eine schlimmere Gefahr als einst das
Imperium mit seiner offenen Feindschaft. Darum erhob sich der
Protestantismus gegen die Kirche, gegen den religiösen Staat, und wollte
damit dem Gottesreich Freiheit schaffen. Aber er kam auf seinem Wege
dazu, den Staat so wie er ist, zu heiligen und auch seine
antichristlichen Momente direkt oder indirekt zu weihen. Er ist vielfach
eine Art Staatsreligion geworden. Aber zu allen Zeiten hat es

christliche Bewegungen und Gemeinschaften gegeben, die die Staatskirche

und den Kirchenstaat gleichmäßig verwarfen und die ursprüngliche

Bewegung des Christentums erneuerten. Wenn nun heute gerade
diese Tendenzen in weltlicher und religiöser Form wieder hervorbrechen,



— 325 —

sollte das nicht ein Zeichen sein, daß der alte Kampf von neuem akut
wird, daß Weltreich und Gottesreich sich in neuen Formen wieder zu
Entscheidungsschlachten gegenübertreten?

Diese geschichtliche Erwägung*) scheint mir also deutlich zu zeigen,
daß das Christentum, von der Seite unseres Problems aus betrachtet,
eine Bewegung ist, die über Staat und Volkstum weg, ja zum Teil
gegen sie, auf ein universelles Reich göttlicher Menschlichkeit geht.

Freilich aber muß zu dieser historischen Ueberlegung noch eine
Ergänzung angebracht werden. Wenn wir wissen, daß Rom das Christentum

bekämpft, so auch, daß es dasselbe vorbereitet hat. Ohne das
Imperium ist die Ausbreitung des Christentums nicht wohl zu denken.
Es gehörte zur Erfüllung der Zeiten. Israel selbst, der Träger des
Gottesreiches, bietet ein einzigartiges Beispiel zähen Volkstums; ohne
diese nationale Kraft hätte es seine religiöse Mission nicht erfüllen
können. Und so sind auch national selbstbewußte und kraftvolle
Völker die Träger der Reformation geworden. Wir sehen:, das
Gottesreich geht über das Volkstum hinaus, aber es
bedarf gesunder und starker Völker zu seinen Trägern.

Es liegt in dieser Tatsache ein Rätsel, eine Antinomie, aber
jedenfalls tun wir gut, ihre beiden Seiten zu beachten. Vielleicht
erschließt sich uns darin ein Verständnis für die Art, wie Gott in
der Menschengeschichte schafft.

Doch nun zur prinzipiellen Erwägung, die die geschichtliche
ergänzt und erläutert. Wenn wir uns bemüheri, das Verhältnis des
Christentums, oder genauer gesagt: der Gottesreichsbotschaft Jesu, zur
Welt überhaupt zu verstehen, so stoßen wir wieder auf eine seltsame
Antinomie, eine der vielen, die das Evangelium enthält und die ihm
seine Tiefe und Lebendigkeit geben: Das Gottesreich tritt auf
der einen Seite in den schärfsten Gegenfatz zum
Weltwesen, hebt den Mensche« völlig aus der Welt heraus,
auf der andern Seite aber gibt es ihm gerade dadurch
eine große Freiheit und Sicherheit ihr gegenüber. Lassen
Sie mich das in Kürze zu zeigen versuchen.

Ich erinnere wieder an eine der vielsagendsten Stellen des
Evangeliums. Es ist das Wort, das Jesus fpricht, da seine Mutter
und seine Brüder ihn von Kapernaum heimholen wollen: „Wer ist
meine Mutter und wer mein Bruder? Wer de,: Willen meines Vaters
im Himmel tut, der ist mein Bruder und meine Schwester und meine
Mutter." (Mark. 3, 33—35.) In der schmerzlichen Leidenschaft dieses
Wortes glüht das Pathos, mit dem die Botschaft Jesu die Welt
überwunden hat. Es will den Menschen seelisch hinausheben über all
die naturhaften Verstrickungen, die ihn oft so stark binden, daß sie

*) Vgl. dazu: Weinel: die Stellung des Urchristentums zu Staat und
Gesellschaft. — Harnack: iXtilitis. OKristi.



— 326 —

das Höhere in ihm bedrohen: aus dem Familienverband, dem Volkstum,

der sozialen Stellung. Denn alle diese Dinge können Knechtschaft

bedeuten. Sie können dem Egoismus, der sinnlichen Trägheit,

dem Hochmut des natürlichen Herzens zum bequemen Vorwand
werden, können ihn von Gott und feiner Seele abführen so gut als
Sinnlichkeit und Mammon, ja, sie sind um so gefährlicher, weil sie

leicht eine ideale Verklärung annehmen. Das Evangelium weiß,
welche ungeheure Macht über den Menschen diese Dinge besitzen. Darum
wendet es sich, wo es not tut, mit dem Pathos des Absoluten,
mit göttlicher Leidenschaft, gegen sie. Die Seele soll völlig frei fein
von der Welt; sie soll Gott allein gehören und dadurch erst sich selbst.
Da heißt es Entweder — Oder. Wenn der Ruf Gottes an die Seele
ergeht, der Ruf zur Freiheit, dann gilt auch das teuerste natürliche
Band nicht mehr und hat die Stimme falscher Pietät zu schweigen.
„Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, der ist meiner nicht
wert." „Lasset die Toten ihre Toten begraben, du aber gehe hin
und verkündige das Evangelium."

Das ist wieder eine Umwertung der Werte, die Jesus
gewirkt. Von Natur läßt sich der Mensch gern binden durch das
Natürliche, durch Familie, Volkstum, soziale Lage und anderes mehr.
Man braucht ihm im allgemeinen nicht zu sagen, daß
er diesen anhangen soll; im Gegenteil: es braucht
ungeheureKraft, um ihn davon los zu machen. Darum
geht das Pathos des Evangeliums überall gegen das uaturhafte
Wesen. Das ist geradezu das Unterscheidende an ihm. Es
ist ein sehr großes Mißverständnis, zu meinen, das Christentum sei eine

Anweisung zu bravem Familiensinn und Staatsbürgertum. Das
besorgten Israel und das Heidentum und besorgt stets der natürliche
Hang des Menschen und die soziale Notwendigkeit. Die erlösende
Macht des Christentums aber muß sich darin zeigen, daß es den
Menschen auch über diese Dinge noch innerlich hinausführt auf
eine letzte Höhe. Gerade dadurch ist es die größte
Befreiung des Menschen geworden. Wie band das Altertum
den Menschen an die Familien-, Sippen- und Staatsgemeinschaft!
Nicht nur äußerlich tat es das, sondern auch innerlich. Wer es stark
empfinden will, was für einen Zwang das bedeutete, wie die Seelen
dagegen aufstöhnten und furchtbare Leidenschaften sich daran
entzündeten, der lese nur etwa in Jakob Burckhardts griechischer
Kulturgeschichte den Abschnitt über den griechischen Staat. Jesus hat den

Menschen eine Zuflucht an einem weltüberlegenen Ort geschaffen und
damit aller Freiheit ein unbesiegliches Bollwerk errichtet. Hier leuchtet
ob allem Bann der Welt auf das Göttliche im Menschen, die

„herrliche Freiheit der Kinder Gottes", die fortan Losung und Siegeslied

aller größten Träger seines Geistes bleibt, hier ist die Höhe
gezeigt, von der uns Freiheitsodem kommt, wenn die Welt die Seele
ersticken will. Der Mensch ist Herr geworden, Herr aller Dinge;



— 327 —

über den Familien, Stammes-Volksmenschen erhebt sich der Gottesmensch,

der nach dem Bilde des Christus gestaltet ist.
Aber die Antinomie besteht nun darin, daß das Evangelium

dem Menschen in dieser Welt, die er innerlich überwunden haben soll,
doch wieder eine freie, vertrauensvolle Stellung anweist, daß es dieses
Weltwesen doch auch wieder heiligt. Es vernichtet das Familienleben

nicht — nein, es hebt es eine Stufe höher. Der Mensch, der
auch vom Familienzwang frei ist, wird auf seine Art der allerbeste
Gatte, Vater, Sohn, Bruder fein. Es hält nicht von der Weltarbeit
ab — ein der Welt überlegener Mensch wird der Welt am besten
durch Arbeit dienen. Auch die Freude, die natürliche Sinnlichkeit sind
nicht verboten — sie können rein und schön, können Gottesdienst fein.
In voller Freiheit, Natürlichkeit und Kindlichkeit lebt der Bürger des
Gottesreiches in dieser Welt, über der er innerlich steht; denn sie ist
die Welt seines Vaters, der Ort, wo sein Reich sich entfalten soll.

Auch darin welche Umwertung der Werte! Das Heidentum
vergöttlicht die Welt, aber erschrickt dann wieder und flieht sie in
bangem, knechtendem Wechselspiel. Auch im Christentum ist der Ruf
der Weltü ber win dung teilweise zur Weltflucht geworden. Die
Askese bemächtigt sich der Worte Jesu über Familie, Volkstum; die
Natur in jeder Gestalt gilt als böse oder doch von der Sünde vergiftet.
Der rechte Jünger Jesu flieht sie. Aber diese Angst macht sie wieder
anziehend und so wird die Askese zum Stachel der heißen Weltgier.

Aus all dieser Knechtschaft reißt die in Jesus erschienene Wahrheit
Gottes und des Menschen uns heraus. Sie macht frei von der

Welt, aber zugleich für die Welt. Der Mensch, der durch den
Anschluß an den Vater, durch die Erfahrung seines Lebens, reich und
groß geworden, von dem Unendlichen berührt ist, weiß, daß die Welt
ihn nicht mehr knechten kann. Er darf sich in ihr rüstig bewegen.
Er darf Gatte, Bürger sein; darf auch das Natürliche in Reinheit
genießen. Das Gottesreich ist nicht Gesetz, sondern Befreiung
und nur Befreiung. Es macht nicht ängstliche und griesgrämige
Menschen, sondern Herrenmenschen Gottes, Helden und Kinder. Es
fordert sogar eine starke Naturgrundlage, damit auch der G ei st desto
stärker sein könne.

Und nun leuchtet uns wohl die Erkenntnis auf, daß das
Christentum zwar das natürliche Leben nicht unterdrückt, aber darüber
hinausführt und gerade so den Weg des Menschen zur Höhe, zur
Freiheit und Macht, zu göttlichem Leben und göttlicher Art und dabei
völliger Natürlichkeit bedeutet, daß es gerade damit zu Zielen weist,
die wir auch heute erst hoch über uns in den ersten Strahlen der
Morgensonne glänzen sehen: zum Christusmenschen und zur Christuswelt.

III.
Sollte damit aber nicht die Orientierung gefunden sein, die wir

suchen?



— 328

Lassen Sie uns nun aus dem Gesagten die Konsequenzen
für unsere theoretische und praktische Stellung zu dem Problem des

Verhältnisses von Christentum und Vaterland ziehen und uns dabei
auf einige Hauptpunkte beschränken. Wir wenden uns zuerst der
Kritik zu, die es für unsere bisher vorwiegende Haltung bedeutet.

1. Es ist wohl klar, daß wir, diese neue Orientierung vor Augen
und im Herzen, das Recht erkennen und anerkennen, das in den zu
Anfang dieser Erörterung gekennzeichneten neuen Ideen und Stimmungen

liegt. Von ihnen muh das Christentum einfach sagen, daß sie

ihm wohlverwandt sind, wenigstens in ihren edlen Formen. Was
könnte an sich christlicher sein als der Internationalismus?
Steht das Wort von dem Einen Hirten und der Einen Herde nicht
im Neuen Testament? Was christlicher als der Antimilitarismus,
d. h. die Opposition gegen den König? Oder erinnern wir uns nicht
mehr daran, daß Jesus zu Einem, der das Schwert zog, gesprochen
hat: „Stecke dein Schwert in die Scheide; denn wer das Schwert
nimmt, soll.durchs Schwert umkomme::?" Aber der Anarchismus?
Natürlich ist er unchristlich, wenn er Terrorismus wird, aber der
ideale Anarchismus, den wir geschildert haben, sollte er nicht eine

Aeußerungsform des Dranges der Seele nach der herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes sein? Und sollte nicht auch der verirrte, wilde
Anarchismus zum Teil darin seine Wurzel haben, daß jene Freiheitsbotschaft

in unserer Welt noch so wenig verwirklicht und der bloßen
Gewalt- und Machtherrschaft darin noch so viel ist? Und auch der
ideale AntiPatriotismus — wie sehr man ihn als bloßer Patriot
verurteilen mag, muß man als Christ nicht sagen, daß er mit echter
christlicher Denkart nahe verwandt ist, daß er jene Leidenschaft für das
Menschliche ist, die auch dem Christentum eignet und es einst auch
antipatriotisch gemacht hat?

Es ist höchste Zeit, daß das Christentum sich auf diese Wahrheiten

besinnt und darnach seine Haltung ändert. Es darf nicht mehr
im Namen des Christentums über die Vaterlandslosigkeit der
international Gesinnten gescholten werden, sonst läuft man Gefahr,
daß Heidentum an Stelle des Christentums tritt. Es darf nicht mehr
der Krieg religiös verherrlicht werden; es darf überhaupt nicht mehr
Christentum und Patriotismus ohne weiteres identifiziert werden, am
wenigsten Evangelium und Staat. Das Christentum muß erkennen
und es laut sagen, daß es höher und weiter zielt als alles staatliche
und nationale Wefen. Es muß seine Kinder, die es nicht kannten
und die bisher auch von ihm nicht erkannt wurden, zu sich rufen und
sie segnen.

Freilich sie so segnen, daß sie sich selbst erst recht finden! Denn
das muß ich nun noch einmal nachdrücklich sagen: es ist nicht meine
Meinung, daß Internationalismus, Antimilitarismus, Anarchismus,
AntiPatriotismus, so wie sie heute sich darstellen, ohne weiteres schon
das wahre Christentum seien. Es sind oft auch in den edleren Formen



— 329 —

noch verworrene und wilde Bestrebungen, ihr Wollen hat vielfach
nicht die rechte Begründung und die rechte sittliche Reife. Sie müssen
aber dadurch erlöst werden, daß das Christentnm sie
aufnimmt und gereinigt als Teil seiner höheren Wahrheit

verkündigt. Es muß den rechten Universalismus vertreten,
nicht nur durch die Mission, wie bisher, fondern noch auf manche
andere Weise. Es muß die Friedensbewegung auf sein Programm
nehmen, sie freilich möglichst vertiefend. Es ist einfach eine Schande,
daß die offizielle Christenheit sich immer noch nicht zum Krieg gegen
den Krieg aufgerafft hat, sondern ihn vielfach noch verherrlicht. Es
muß zugleich die herrliche Freiheit der Kinder Gottes mit neuen
Zungen so eindringlich und tapfer verkünden, daß aller Anarchismus
darin auf- und untergeht. Es muß erkennen, daß in oder über all
diesen Regungen der Geister, auch deu wilden und verworrenen, wie in
den Gestaltungen der Welt, denen sie parallel gehen, der Gott arbeitet,
der sein Reich baut und uns auch aus Lebensformen heraus, die uns
bisher als die heiligsten und definitivsten erschienen, noch in größere
Höhe und Weite führen will.

2. Eine Konsequenz der grundsätzlichen Einsicht, die wir
gewonnen haben, scheint mir sodann zu sein: eine Umkehrung der
auch unter uns noch üblichen Auffassung des Verhältnisses

von Religion und Patriotismus. Auch unter uns
lebt ja ein Patriotismus, der sich mit der Religion in dem Sinne
verbindet, daß diese einfach in den Dienst seiner Zwecke tritt. Sie
weiht die nationalen Zwecke, auch wenn diese sehr menschlicher,
egoistischer Art sind. Man betrachtet es fast als selbstverständlich,
daß Gott mit dem sei, was man patriotisch für richtig hält. Dagegen
läßt sich nun nichts fugen, so lange dieses Gefühl sich in bestimmten
Grenzen hält. Es liegt ein gewisses Recht darin, daß der Mensch
das Beste, was sich in seinem Herzen regt, auch als Gottes Stimme
und Wille empfindet. Aber es ist ein gefährlicher Weg; man
kann auf ihm dazu gelangen, auch nationalen Machthunger und
Egoismus für Gottes Willen zu halten. Dadurch, daß diese sich mit
religiösen Gedanken verbinden, bekommen siedine ideäle Verklärung
und wirken erst recht berauschend. Dann muß die Religion zu patriotischer

Selbstverblendung verführen und das Ende ist — das Gericht!
Denn Gott der Heilige, läßt sich nicht zum Diener menschlicher
Selbstsucht machen, der nationalen so wenig als der individuellen.
Nicht dient Gott dem Volke — wenigstens nicht im Sinne des
geschilderten religiösen Nationalismus —, sondern das Volk soll Gott
dienen. Es soll sich vvn ihm richten lassen, soll seine Zwecke in Gottes
Licht stellen, Gottes Zwecke zu den seinigen machen, fo gut es sie
versteht. Das ist dann fein bester Schutz, besser als „Roß und Reiter",
Kanonen und Bajonette. Dadurch allein wird ein Volk dauernd
groß. Denn auch für die Völker gilt die ebenfalls paradoxe
Grundordnung der Welt Gottes: „Wer sein Leben liebt, der wird es



— 330 —

verlieren, wer es aber verlieret um meinetwillen, der wird es finden."
Das heißt: Wo ein Volk in erster Linie seine nationale Größe sucht
und darob die höchsten menschlichen und sittlichen, also auch göttlichen
Zwecke aus den Augen verliert, da wird eines Tages auch seine
nationale Größe sinken, vielleicht in jähem Sturz; wo aber ein Volk
sich entschlossen in den Dienst dessen stellt, was größer ist als das
Volk, da wird ihm eines Tages auch Ehre und Macht zufallen. Den
Beweis dafür liefert die Geschichte reichlich. Israel ist groß geworden
nicht durch feine Heere und Politiker, sondern durch diejenigen seiner
Kinder, die seinem hohen Beruf Treue hielten in Not und Finsternis.
England verdankt seine Weltmacht jenem Geist, der mit den religiösen
Bewegungen des 17. Jahrhunderts in ihm aufbrach; Deutschland seine
Größe dem Umstand, daß es einst fein Leben einsetzte für die Tat der
Reformation; ebenso Genf feine weltgeschichtliche Bedeutung jener
Selbstüberwindung, worin es sich von Calvin führen ließ. Ich darf
wohl noch einmal ein Jesuswort anführen, das mir auch die tiefste
Wahrheit für alle Politik zu enthalten scheint: „Trachtet am ersten
nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
alles zufallen."

Man hat das in der Christenheit sehr vergessen. Ein Friedrich
Naumann hat vielleicht gerade darum nicht das Allerhöchste geleistet,
was er seinem Volke hätte leisten können, daß er sein religiöses Wollen
sich an seines Volkes Größe orientieren ließ, statt umgekehrt sein
nationales Wollen vou feiner religiösen führen zu lassen. Er hat
damit aber nur eine Sinnesweise zu starkem Ausdruck gebracht, die

lange Zeit gerade in der deutschen Christenheit und Theologie sehr
stark vertreten war. Ich meine, daß wir dem gegenüber wieder auf
die Bahn der Propheten treten müssen: nicht soll der Patriotismus
die Religion benützen, sondern diese soll ihm den Weg zeigen. Dafür
müssen wir vielleicht auch den Kampf der Propheten kämpfen,
müssen uns als schlechte Patrioten und Schlimmeres ansehen lassen,
wie Jeremias und wie Jesus selbst, aber dafür tun wir unserem
Volke den größten Dienst, den wir ihm tun können, freilich einen
schweren Dienst, zu dem nicht jeder Lust hat. Wenn für irgend ein
Volk, so ist es für das Schweizervolk wahr: nur wenn es den Witten
und die Kraft hat, sich von Gott richten zu lassen, feine höhere Mission
zu ergreifen und ihr alles andere unterzuordnen, wird es bestehen
und groß sein. Also machen wir nicht das Christentum
klein um des Volkes willen, fondern das Volk
größer durch das Christentum.

3. Es ist klar, daß damit ein großer Teil des
landläufigen Patriotismus abgetan ist. Ein Mensch, der
so denkt, kann einfach eine Menge Dinge nicht mehr mitmachen, die

zum Apparat dieses Patriotismus gehören. Er mag die patriotische
Selbstverherrlichung nicht mehr hören, die fast immer eine Herabsetzung
der Menschen jenseits der Grenze bedeutet; zum mindesten kann er sie



— 331 —

nicht mehr ernst nehmen. Er mag die großsprecherischen nationalen
Anmaßungen der großen Völker nicht mehr leiden, denn er sieht
dahinter nur die ideal verbrämte Selbstsucht und Roheit. So kann
er auch auf die bloßen patriotischen Gefühle dieser Art nicht viel
geben. Sie sind billig. Nur wo die Tat der Selbstverleugnung
dahinter steht, ehrt er sie. Aber er findet im übrigen patriotisches
Fühlen ebenso natürlich wie Liebe und Leid, Freundschaft, Familienfreude,

also auch nicht besonders verdienstlich. Er mag nicht mehr
hören, wie der Krieg verherrlicht wird. Mag er auch seine vorläufige
Unvermeidlichkeit einsehen und auch die Waffen tragen, so kann er sich

doch nicht mehr dafür begeistern; denn er empfindet in dem
Angehörigen des andern Volkes, der getötet, verstümmelt, mißhandelt werden
soll, den Menschen, den Bruder. Der Krieg und was zu ihm gehört
erscheint ihm, wie diese ganze Art von Patriotismus, als ethische
Rückständigkeit. Was früher vom Glanz des Heroismus umgeben war,
erscheint nun klein, zum Teil brutal, unmenschlich, weileinhöheres
Ideal des Menschentums endlich Kraft und Leben
gewonnen hat. Biblisch gesprochen: wir wenden uns vom Reich
des Tieres ab zum Reich des Menschensohnes. Das ist christlicher
„AntiPatriotismus".

So wendet sich unser religiöses, besser: unser christliches Fühlen
zunächst gegen vieles, was man landläufiger Weise unter Patriotismus

versteht. Hierin also steht das Christentum gleichsam gegen die
Natur. Und diefe Seite muß besonders betont
werden. Denn die Gefühle des natürlichen Patriotismus werden
sich unter normalen Verhältnissen von selbst kräftig entwickeln. S i e

haben nicht nötig, durch die Religion noch
verstärkt zu werden, sondern bedürfen eines
Gegengewichtes, bedürfen einer Reinigung durch eine
höhere Wahrheit, damit sie nicht sich selbst
verzehren. Die Religion soll die Natur nicht einfach als solche segnen
und steigern, sondern sie erlösen, und das kann sie nur dadurch, daß
sie bis zu einem gewissen Grade sie zurückdämmt. So soll sie auch
nicht den natürlichen Patriotismus durch die Leidenschaft, die in ihr
wohnt, zur Berauschung steigern, sondern ihn nüchtern machen und
damit erst recht gesund.

Mit dieser letzten Bemerkung habe ich auch schon die Antwort auf
die Frage angedeutet, die Ihnen wohl schon lange auf den Lippen
schwebt: „Sollen wir denn, um Christen zu sein, wirklich schlechtere

Patrioten werden; um Gottes Willen die Liebe zu Volk und Vaterland,

wenn nicht aus dem Herzen reißen, so doch dämpfen?" Darüber
möchte ich nun noch Einiges sagen, das ich Sie recht zu unterstreichen
bitte, da ich es nur in Kürze sagen will und kann.

Es tritt nun die andere Seite jener Antinomie in Kraft, von
der wir geredet haben. Indem das Christentum, oder besser gesagt:
die Gottesreichsbotschaft Jesu, den Menschen aus dem Bann des



— 332 -

Weltwesens erlöst, gibt es ihm, wie wir gezeigt haben, diesem gegenüber

erst recht die volle Freiheit und Unbefangenheit. Auch diese

Wahrheit wollen wir nun noch auf unser Problem anwenden.
Es ergibt sich daraus, daß ein Mensch, der diese Befreiung

durchgemacht hat, auch ein besserer Bürger sein wird, als vorher,
freilich in einem andern als dem gewöhnlichen Sinne. Es ist ein
neuer, ein wiedergeborener Patriotismus, wenn ich
so sagen darf, der sich aus dieser Stellung ergibt. Folgendes werden
seine Grundzüge sein.

1. Der Christ weiß, daß das Gottesreich, das über die nationalen
Schranken übergreift, doch in den' Nationen anbricht und daß, je
edler und stärker eine Nation ist, sie eine desto bessere Trägerin
desselben werden kann. Er wird also alles tun, was er kann, daß sie

edel und stark werde. Noch mehr: Auch der Christ wird sich seines
Vaterlandes freuen. Er wird sein Vaterland als eine Gabe Gottes
betrachten, es als solche ehren und lieben. Ja, er darf darauf auch

stolz sein, genau so, wie er auf seine Familie stolz sein darf, wenn
sie es verdient. Er braucht sich in all diesen natürlichen Gefühlen,
die nun einmal mit unserer Zugehörigkeit zu Volk und Vaterland
verbunden sind, nicht Zwang anzutun. Wie ich schon gesagt habe:
das Gottesreich ist kein Gesetz, will keine Pedanterie, sondern ist
überall Freiheit und Natüruchkeit. Wer einmal innerlich über die
Natur hinausgekommen ist, darf sich auch in diesem Stück Natur
unbefangen bewegen. Auch nationale Schwärmerei ist dann nicht
einfach verwerflich. Ich finde es insbesondere natürlich, wenn gegen
einen falschen Internationalismus sich das nationale Gefühl erhebt.
Die Völker der Erde sollen sich als einen Bund von Familien
betrachten, gewiß. Aber jede Familie will und soll dabei auch etwas
für sich fein. Jede hat das Recht, in ihrem Hause Herrin zu sein.
Sie wird die andern gern als Gäst e empfangen, aber nicht als
anmaßende Eindringlinge. Ich unterschreibe, was der Kongreß
von Besancon erklärt hat: „Jedes Vaterland ist ein Gedanke Gottes".
An den Gedanken Gottes aber sollen wir uns freuen — auch wenn
wir selbst darin eingeschlossen sind.

2. Empfängt so der Patriotismus gerade durch die Ueberwindung
des bloß Naturhaften an ihm echte Heiligung und reinen Glanz, so

kommt ihm vollends von einer andern Seite her eine mächtige
Vertiefung, nämlich von der christlichen Grundempfindung der S oli -
darität her, der Solidarität mit unseren Mitmenschen in Freude
und Leid, besonders in der Schuld. An diesem Punkte muß
der Patriotismus des Christen seine Größe zeigen,
hier sich rechtfertigen. Gerade als Christen wissen wir ja,
daß Gott uns in dieses Volk hineingestellt hat, daß wir mit ihm
verbunden sind durch eine tiefe und heilige Verantwortlichkeit. Wir
wissen, daß wir nur dann ein sittliches Recht haben, in diesem Volk
zu leben, wenn wir für es arbeiten. Alle Not und alle Sünde,



— 333 —

die wir rings um uns herum schauen, müssen wir als unsere eigene
empfinden, müssen unsere Kraft, unseren materiellen und geistigen Besitz,
unsere Seele dafür einsetzen, daß sie getilgt werden. Die Losung:
„pstliss insczr-visnào consumai'"*) muß also auch für uns gelten,
auch wenn wir sie lieber in die apostolische übersetzen: „Einer trage
des Andern Last; so werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen." Gerade
weil wir manche Formen des Patriotismus nicht
mehr mitmachen können, müssen wir uns
auszeichnen durch den Patriotismus desDienens, und
nur in dem Grade, als wir dies tun, hat unsere
christliche Opposition gegen jenen ein Recht. Unser
Christentum muß uns insbesondere befähigen, unserem Volke jenen
größten Dienst zu leisten, der ihm getan werden kann: daß wir um
der Wahrheit und Gerechtigkeit willen das Leiden auf uns nehmen.
Es gibt einen Patriotismus des Kreuzes — zu
ihm bekennt fich der Jünger Jesu. Wir haben in
unserem Volke dazustehen als solche, die, jeder an seinem Orte, arbeitend,
hoffend, kämpfend, leidend die helfenden und erlösenden Kräfte des
Gottesreiches erschließen. Von diesen lebt im Grunde jedes Vaterland
und von da aus strömen sie weiter.

3. Endlich dürfen wir wohl gerade als Christen an eine göttliche

Mission unseres Volkes glauben. Wenn doch, wie
mir glauben, jeder Einzelne seine Mission hat, wie viel mehr die
Völker? Ein solcher Auftrag Gottes braucht ja nicht auf Kosten
anderer Völker erfüllt zu werden, er kann ein D i enst an ihnen sein.
So haben die Propheten, gerade indem sie Israels falschen
religiösen Patriotismus richteten, es dafür hingewiesen auf seine wahre
und größere Bestimmung, und fo wäre es die Aufgabe derjenigen
Menschen in einem Volke, die etwas von Gottes Wegen verstehen,
ihrem Volke diese göttliche Mission zu zeigen, so die Aufgabe eines echten
religiösen Patriotismus, auf die Winke und Führungen Gottes zu
achten und damit die Politik zu einem Gottesdienst zu machen. Auch
von solchen Menschen lebt ein Volk; es werden die gleichen sein, die
ihm dienend, für es leidend sich verzehren. Das ist ihr Patriotismus,
daß sie ihr Volk zur Höhe des Gottcsreiches und damit zu sich selbst
rufen und so ihm alles andere Heil schaffen helfen.

Hat auch unser Schweizervolk noch eine solche Mission? Wenn
ich nicht so rasch zum Schlüsse eilen müßte, dann möchte auch ich ein
hohes Lied anstimmen von den Taten Gottes durch das Schweizervolk

und an ihm. Ich möchte zeigen, wie die Schlachten der alten
Schweizer den Grund gelegt haben zu der Tat der schweizerischen
Reformation, die ohne die dnrch so viel Blut erkaufte schweizerische
Volksfreiheit nicht hätte bestehen und gedeihen können; ich möchte
zeigen, wie voit dieser Tat gewaltige Kräfte ausgegangen sind in alle

*) d. h, : Im Dienst des Vaterlandes verzehre ich mich.



— 334 —

Welt, Kräfte, die auch heute noch lebendig sind, und wie darin
begründet ist, was von der Schweiz in späteren Tagen
ausgegangen ist an Anregung und Beispiel zum Wachstum des Guten und
der Freiheit auf Erden. And heute nun, da eine neue Zeit gekommen
ist mit neuen Möglichkeiten — sollte nicht auch für dieses unser Volk,
das ins Herz Europas gestellte, eine neue große Aufgabe da sein,
eine, die mit seiner bisherigen im Zusammenhang steht, ihre
Fortsetzung bildet? Darf ich in aller Bescheidenheit aussprechen, was mir
als solche Aufgabe, als religiöses Ideal des Schiveizertums erscheint?
Daß unser Land ein Vorbild werde in ber Lösung
der Fragen und Aufgaben der Gegenwart, die in
der sozialen sich konzentrieren, und daß ihm dies
gelinge durch eine neue Verbindung von Christentum

und Vaterland. Ich füge noch hinzu: je besser ihm das
gelingt, desto weniger hat es von Innen und von Außen her etwas
zu fürchten.

IV.
Damit scheint mir eine Lösung unseres Problems gegeben, die

den strengsten Forderungen des christlichen Gewissens entspricht und
das Vaterland nicht zerstört, sondern es im Gegenteil schützt, segnet
und bestell. Aber so richtig diese Lösung theoretisch sein mag,
so weiß ich wohl, daß sie praktisch fchwer genug ist. Es erheben
sich hinter unserer Lösung sofort neue, noch schwerere Probleme. Ich
kann sie nur noch andeuten, um Ihnen zu zeigen, daß ich sie kenn e.

Sie fassen sich zusammen in die Frage: Ist denn aber das
Christentum in unserer Welt möglich? Ist es im
besonderen in der Politik möglich? Die Politik soll dem Gottesreiche

dienen, sagten wir. Aber kann sie das? Das Gottesreich
fordert Verzicht auf das eigene Interesse, fordert das Hinhalten des
linken Backens, wenn der rechte geschlagen worden ist, aber die

Politik fordert, daß ein Volk sein eigenes Interesse wahrnimmt, wenn
nötig auf Kosten der Andern, sie fordert Abwehr jedes Angriffs, wenn
nötig durch Gewalt, d. h. den Krieg. Weil aber politische Tätigkeit

es zum guten Teil mit diesen Dingen zu tun hat, so scheint es,
als ob man unmöglich solche aktiv mitmachen und doch ein Bürger
des Reiches Christi sein könne. Also stehen wir scheinbar nach gefundener

theoretischer Lösung unseres Problems vor deren praktischer
Unmöglichkeit. Oder gibt es doch eine Lösung?

Auf zwei Arten hat man sich von jeher zu helfen gesucht:
Entweder man versuchte, eine sogenannte christliche Politik zu
machen, indem man sich bemühte, auch in der Politik nur die höchsten
christlichen Maßstäbe anzuwenden. So z. B. die katholische Kirche,
Zwingli, Calvin und das England Cromwells. Dabei aber kam man
gar leicht dazu, daß man weltliche Motive religiös maskierte, also

zu einer Art Unwahrheit. Oder man verzweifelte an der Mög-



— 335 —

lichkeit, Politik und Gottesrcich zusammenzubringen und zog sich von
aller Politik zurück. So die pietistischen und asketischen Strömungen,
vor allem, wie wir gesehen, das Urchristentum. Luther steht in der
Mitte. Er glaubt nicht an eine christliche Politik, aber er hält die
Christen an, gleichsam als halbe Heiden doch Politik mitzumachen,
Krieg zu führen, wo es not tue und so fort. Aber auch diese Stelluug
läßt sich nicht ohne eine gewisse Unwahrhaftigkeit festhalten. Denn
der Christ muß doch in dieser Welt leben, wo die Politik eine so große
Rolle spielt, er kann nicht anders, als ihre Früchte genießen oder ihre
schlimmen Folgen mit ansehen. Er kann sich nicht in zwei Hälften
teilen. Wir können es heute nicht mehr fassen, daß ein Christ sich
um eine so wichtige Lebensbetätigung einfach nicht kümmern sollte.

Was ist derin zu tun? Ich meine, die Lösung liege in Folgendem:
Das Reich Gottes ist nicht irgend ein Gesetz, das
schablonenhaft auf die vorhandenen Weltzustände
anzuwenden wäre, sondern die Hoffnung auf eine
Welt, die im Kommen ist. Es kommt in dem Maße, als
Kräfte göttlichen Lebens in der Menschenwelt erschlossen werden, aber
braucht dazu Zeit uud fordert daher von denen, die feiner harren,
Geduld. Es gibt gewisse Ordnungen des Weltwesens, aus denen
wir vorläufig nicht heraus können, die wir ertragen müssen. Freilich
mit Schmerzen ertragen, mit der Hoffnung auf das Bessere im
Herzen. So kann ein Christ, ja soll er, mittragen, was in der
heute möglichen Politik noch an Egoismus und Gewalt ist, freilich
mit Leid im Herzen, als Einer, der gegen diese Weltmächte in seiner
Seele und so viel als möglich auch durch die T a t des Glaubens und
der Liebe ringt. Je mehr solche Menschen erstehen, desto rascher
werden die Ordnungen des Weltreiches von innen her zersetzt und
Siege des Gottesreiches vorbereitet. Also nicht meinen, wir könnten
von heute auf morgen eine ideale Politik des Gottesreiches machen,
aber auch nicht die Politik lassen, sondern in der heutigen
Welt für die kommende arbeiten.

Aber freilich entstehen auch so Schwierigkeiten und Konflikte.
Um solche kommen wir nicht herum. Sie werden am Beispiel des
K r i e g e s^ besonders deutlich. Es könnte speziell die Frage gestellt
werden, wie es denn einem Volke ginge, in dem die spezifisch christliche

Stimmung gegen den Krieg überhandnähme. Sie müßte ja
zu einem christlichen Antimilitarismus führen, d. h. dazu, daß immer
mehr Militärdienstpflichtige im Namen ihrer religiösen Ueberzeugung
den Dienst überhaupt oder doch zum mindesten das Waffentragen
verweigerten. Was dann? Würde dann das betreffende Volk nicht
Gefahr laufen, von einem andern, das weniger christlich skrupulös
wäre, überfallen und vergewaltigt zu werden? Also würde das
konsequent durchgeführte Christentum der Untergang, wenn nicht des
Volkes, so doch seiner Freiheit. Wären dann nicht Viele geneigt, lieber
das Christentum zu lassen, als nationale Ehre und Freiheit? Müßten



— 336 —

dann diese Christen nicht wie einst im Römerreiche als nationale
Schädlinge betrachtet werden?

Verehrte Versammlung I In Bezug auf den Krieg kann ein Christ als
solcher es, wie Mir scheint, auf zweierlei Weise halten: Er mag nach dem
soeben entwickelten Prinzip Militärdienst tun, auch Kriegsdienst, wenn
es nötig ist, aber dann muß er es tun mit Leid im Herzen darüber, daß
noch Krieg nötig sei und mit der Sehnsucht nach einer höheren Ordnung
der Dinge. Er kann aber auch, wenn sein Gewissen es fordert, sich

weigern und muß dann freilich willig die Strafe auf sich nehmen, die
der Staat ihm aufzulegen gezwungen ist und darnach trachten, seinem
Volk auf andere Weise so viel als möglich zu nützen durch eifriges
Dienen. Jedenfalls können wir vom christlichen Standpunkt aus
Keinem, der dies tut, einen Vorwurf machen. — Aber nvch einmal
tritt uns der Einwand entgegen: „Müßte dieses letztere Verhalten nicht
die Volkskraft zersetzen und das Vaterland dem Untergang entgegenführen?"

Ich antworte: Einmal ist keine Aussicht, daß dieses
Verhalten so rasch häufig werde. Sodann ist zu bedenken, daß es,
allgemein geworden, nicht nur die kriegerische Kraft eines einzigen
Volkes, sondern auch die der andern zersetzen würde. Dann wäre
aber allen zum Frieden geholfen. Und das ist klar:
wenn dieser christliche Antimilitarismus alle
Völker ergriffe, so wäre das gerade für die
kleinern unter ihnen der beste Schutz, ein besserer
als ihre Kriegsheere. Dieser Antimilitarismus,
der uns jetzt im Kleinen Verlegenheiten bereitet,
ist also im Großen unfere nationale Hoffnung.
Wir hoffen auf einen neuen Geist im ganzen Völkerleben. Er allein
ist der Weg zum Völkerfrieden. Einen andern gibt es nicht.

Wenn aber dieser neue Geist nach und nach über die Menschen,
über alle Völker, kommen soll, dann gibt es dafür nur einen Weg,
den alten: den Weg des Opfers/des Kreuzes. Es müssen
Menschen vorangehen, die die alte Denkweise
durchbrechen, die für die neue Menschheit Gut, Ehre
und Leben einsetzen. So allein kommen wir Alle eine

Stufe höher. Freiwillige Gottes müssen voran, Menschen, die
Dornenkronen zu tragen vermögen.

Allerdings wird an dieser Stelle besonders klar, was für unsere

ganze Erörterung gilt: Es handelt sich zuletzt um eine
Sache des Glaubeus. Wer der Ansicht ist, daß rein materielle
Faktoren, daß List und Gewalt uud Egoismus die Welt regieren und
auch im Ringen der Völker den Allsschlag geben, der wird diese
Gedanken ablehnen, ja verhöhnen. Aber ich betone, daß ich als Christ
zu Christen rede. Als solche glauben ivir, daß über dem
Weltgetriebe eine Macht stehe, die stärker ist als alle Weltgrößen und daß
der den Sieg behalte, der mit ihr im Bunde sei; wir glauben, daß
in der Erscheinung Christi uns der Wille dieser Macht deutlich werde.



— 337 —

Darum dürfen Ivir auch glauben, daß ein Volk, das die Zwecke des
Gottesreiches ergreift so gut es sie versteht, und es mit ihnen wagt,
dadurch auch seine Existenz am be st en schütze und daß
die Menschen in einem Volke, die diesen Weg reinen Herzens voran
gehen, der edelste Segen nnd die beste Sicherheit dieses Volkes sind.
Nur in diesem Glauben dürfen sie ihn gehen, als
solche, die es mit Gott und für Gott wagen.

Aus solchem Glauben rede auch ich. Er ist der Hintergrund
meiner Gedanken. Daß die neue, höhere Menschenwelt kommt, das ist
meine feste Zuversicht. Ich glaube daran so fest, als ich an Gott und den
Menschen, an Christus und die Wahrheit seines Kreuzes glaube. Die
so denken und gestimmt sind, bilden heute freilich noch eine kleine
Minorität. Einst, vor hundert Jahren, hat ein Kant den Blick auf
diese höhere Menschcmvelt eröffnet und alle Großen jener Zeit stimmten
ihm zu. Dann kam eine lauge Periode des Aufschwungs nationalen
Lebens und Ströme Von Blut haben seither wieder die Erde getränkt.
Aber im Blut liegt ein starker Zauber. Ich glaube, daß nach dieser
Zeit des Nationalismus, die auch ihr Recht gehabt hat, nun wieder
die Zeit des Nniversalismus kommt, daß die Gesichte der Propheten
der Realität näher rücken; ich glaube, daß über allen gewaltigen und
furchtbaren Währungen und Stürmen der Gegenwart Christus steht
und die Gotteswelt, die in ihm erschienen ist, die Gotteswelt, die
zugleich auch erst eine rechte Menschenwelt ist. L. Nagaz.

edre.
schon hat die öffentliche Meinung, das Geschwätz der

^1 Leute, nicht zum mindesten dasjenige in der Zeitung, au edlen
Entschlüssen das Verbrechen wider das keimende Leben begangen.

Wie oft schon hat eine Aktion mit warmer Begeisterung, mit
großzügigen Plänen still in unserem Innern begonnen, ist aber schließlich
matt und schmählich im Sande verlaufen, weil das Gcschivätz losging
und wir fürchteten, es könnte unserer Ehre Eintrag tun.

Jesus hat den Pharisäern einmal gesagt: „Wie könnt ihr glauben,
da ihr Ehre von einander nehmet?" Da mag sich bei dem und jenem
einmal eine leise Stimme geregt haben: „Diefer Jesus hat eigentlich
recht," aber die Frage: „Was würde der Rabbi X. für Augen machen,
wenn ich so etwas ausspräche?" hat sie schnell wieder zum Schweigen
gebracht. Das Schielen nach menschlicher Ehre hat immer blind
gemacht für das wahrhaft Große, für Gottes Offenbarungen. Wo es
vorwärts gehen sollte, da waren stets diejenigen das große Hindernis,
die nicht auf die Ehre vor denen verzichten wollten, die bisher etwas
galten. Trifft man heute nicht auch etwa Menschen, die wohl ein-


	Christentum und Vaterland

