
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 8

Artikel: Wahre und falsche Rücksicht

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 299 —

in der Auflösung des Landes- und Staatskirchentnms einerseits, und in
der Entstehung von Laienkirchen anderseits zu erblicken; ist doch
den Sekten und Gemeinschaften bei all' ihren Engherzigkeiten und
Schrullen von jeher eigentümlich einmal eine entschiedene Stellungnahme

gegen die Weltmäßigkeit und dann ein kräftigeres Betonen
des Lebens gegenüber bloßer Lehre, der innern Erfahrung, der
Gesinnung. Professor Ragaz formuliert diese mögliche Entwicklung
in seiner Besprechung des Falles Jatho (Neue Wege, Juli 1911)
folgendermaßen: „Es ist der Durchbruch einer über Orthodoxie und
Liberalismus, Kirchentum nnd Theologie hinausgehenden Gottesreichs-
bewegnng."

°>°

Wir sind am Ende unserer Aeußerungen über Hauptmanns
„Emannel Quint" angelaugt. Der Leser wird mir vielleicht den Vorwurf

machen, ich hätte viel hineingelesen nnd herausgelesen, was gar
nicht in dem Buche steht, was vvr allem den Intentionen des Dichters
nicht entspreche; aus dem unfruchtbaren Erdreich sei auf künstliche
Weise ein fruchttragender Acker geworden. Ich kann diesen Vorwurf
nicht gelten lassen. Dem Leser sei mein früher gebrauchtes Bild vom
Kellerraum, vom ersten und zweiten Stockwerk ins Gedächtnis
zurückgerufen. Hauptmanns Werk hat Niederungen, Sumpf und Nebel,
aber anch seine bedeutenden Höhen und erhabenen Warten. Sein
Werk zwingt nns, alle Oberflächlichkeit, alles selbstzufriedene Sattsein
und Fertigsein dem Problem Jesus gegenüber abzuwerfen und uns
mit erneuter Kraft die Frage vorzulegen: Lebt der Geist Christi in
uns, in unserer Zeit, in unserer Kirche? Und wenn man sich in das
Licht dieser Fragen hineinstellt, dann muß man im Anschauen des
Helden der Erzählung zu der tragischen, aber zugleich heilsamen
Erkenntnis kommen: Noch immer ist Gottes Sohn vereinzelt, versteckt,
verfolgt. Aus dieser Erkenntnis jedoch ziehen wir nicht — wie es

Hauptmann ohne Zweifel tut — die Folgerung: Er bleibe vereinzelt,
versteckt, verfolgt. Auch nicht mit Naumann seufzen ivir resignierend:
Er ist ein Einsamer und muß es zu Gunsten der modernen Welt
bleiben. Sondern freudig, zuversichtlich jubeln wir — und fetzen
unsere ganze Lebenskraft für diesen Glanben ein —: Die Welt muß
immer mehr Gottes werdeu und seines Christus. Benj. Pftster.

Uladre uns falsche Mksjcdt.
R^s ist unser ernstes Bemühen, unsere Zeit nnd die Forderungen
W^' Gottes an sie zu verstehen. Wir möchten unsere Feinfühligkeit

für das, was wider Gott ist, unsere Aufgeschlossenheit für sein
Reden zu uns steigern. Aber wenn wir nun hier den Finger auf



— 300 —

eine Wunde legen, dort auf einen Weg hinweisen, wenn wir zum
Kampf gegen unsere soziale Not, die Alkoholnot, die sexuelle oder
irgend eine andere Not aufrufen und fugen: „Das ist Gottes Sache,
das ist Christenpflicht, und wer vor dieser Aufgabe versagt, ivird
trotz aller „Religion" als einer erfunden, der wider Gott streitet" —
wenn >vir sv reden, so antworten uns beleidigte Stimmen: Ihr tut
gerade, als habet erst ihr das wahre Christentum entdeckt, als seien

vor euch überhaupt uur Mietlinge nnd Heuchler dagewesen. Ihr
geratet sv in unerträglichen Hochmut und schreiende Ungerechtigkeit und
verkennt alle unsere trenen Bemühungen um Pflege wahrhaft christlichen

Lebens.
Diejenigen, die bloß aus gekränkter Eitelkeit so reden, branchen

wir nicht zu schoueu. Aber unter denen, die solche Vorwürfe aus
nnsern Rede,l heraushören, sind auch schlechthiu ehrenwerte Mensche,,
und trene Christen, die nicht das Ihre gesucht haben, an denen ivir
ohne Zweifel emporschauen müssen. Sie mochten ivir um keinen Preis
verletzen.

Aber es wäre mm verhängnisvoll, wenn ivir uns in dem
entschiedenen Anssprechen nnserer Erkenntnis des göttlichen Willens durch
solche Rücksichten hemmen ließen, wenn wir jeden Gedanken mit hundert
Zwar nnd Allerdings verklausulierten und jedem Bußruf verbindliche
Komplimente vorausschickten. Wenn sich nns die Einsicht aufdrängt,
daß eine Aufgabe bisher vernachlässigt worden ist, sv haben ivir vvr
Gvtt die Pflicht, es offen zu sagen. Und wenn sich eine neue Aufgabe

vor unser Gewissen stellt, so haben ivir wieder vvr Gvtt die

heilige Pflicht, sie anzugreifen und auch die Auderu dazu aufzurufen.
Der Gehorsam gegen Gott geht der Pietät gegen die Menschen vor.
Es wäre unrecht, wenn wir uusere Ueberzeugung verschwiegen, nm ja
jedem gerecht zu werden und ja niemandes Ansichten ins Unrecht zn
setzen. Bei solcher Rücksichtnahme Hütte es nie einen Fortschritt in der
Erkenntnis des göttlichen Willens, hätte es kein Evangelium und keine

Reformation gegeben.
Wenn ivir unserer Gewissensnberzcugung Ausdruck gebe», daß

dies und jenes anders gemacht werden müsse als bisher, daß es dn
und dort ein Bersäuinuis gut zu machen gelte, ist es da nötig, daß
wir zuerst viele Worte darüber machen, was wir an der bisherigen
Art anerkenne», worin wir einverstanden sind? Es wirkt matt nnd
langweilig, wenn ivir zuerst immer Selbstverständlichkeiten breittreten,
bevor wir an unsern Widerspruch kommen. Wenn uns klar geworden
ist: „Das will Gott, und wenn wir's nicht tun, so laden wir Schuld
auf uus," so müssen wir es sagen; und wenn wir dabei auch im
Irrtum sein sollten, sv ist Jrrtnm weniger schlimm als Uutreue gegen
das, was nns das Gewissen eingibt. Wenn Andere, die nicht
einverstanden sind, sich dann verletzt fühlen, fv ist das ihre nnd nicht nnsere
Schuld. Wir sind überhaupt in den geistigen Kämpfen heutzutage
von allzu großer Behutsamkeit angekränkelt; wir fragen viel zu viel



— 301 —

danach, wie diese und jene Gruppe auf unsere Worte reagieren werde,
wie sie auch mißverstanden werden könnten und ob sie nicht am Ende
jemand übel nehmen könnte. Wenn wir wirklich etwas zu sagen haben,
etwas sagen müssen, so sollen wir es auch frisch und fröhlich
heraussagen, ohne ängstlich die Wirkung zu berechnen. Und wenn wir
dabei Menschen angreifen müssen, die wir verehren, so ivird es uns
selbst nicht minder leid tuu als ihnen.

Es ist selbstverständlich: man muß der unvermeidlicheil Kritik
und Polemik anmerken können, daß uns der positive Teil dessen, was
wir zu sagen haben, die Forderung und Sehnsucht, am meisten am
Herzen liegt und daß ivir uns nicht von der Freude am wohlsitzeudeu
Hieb leiten lassen, daß es nns nicht darum zu tun ist, den Gegner
schlecht oder lächerlich zn machen. So werden wir uns vor dem

Unterschieben niederer Motive, dieser Gruildsüudc aller Polemik,
gewissenhaft hüten. Und ivir werden auch Unterschiede zu machen
wissen, die ehreuwerte Opposition gegen ,infere Bestrebungen mit aller
Achtung behandeln, aber da, wo wir uns unverkennbar dem Mangel
an gutem Willen gegenübersehcn, lins auch keine Reserve auferlegen.

Ferner müssen ivir zivischen den Einfällen unserer eigenen Weisheit

uud dein echten Gewissenszwang, Ivo ein Müssen von oben her
uns treibt, wvhl unterscheiden. Wenn wir da, ivo es sich nicht um
Grundsätze, Fordernngen und Ziele, sondern bloß um Mittel und
Wege, nicht um Gvttes Sache und Ehre, sondern nm unser persönliches

Ansehen vder Rechthaberei handelt — wenn wir uns da gleich
darauf berufen, es sei so Gvttes Wille, sv hat dieser Mißbrauch bloß

zur Fvlge, daß dann in den entscheidenden Fällen das religiöse Pathvs
seine Wirkung eingebüßt hat. Diese Gefahr, den Namen Gottes zur
eigenen Ehre zu misbrauchen, droht aber nicht etwa bloß den
Verfechtern neuer Erkenntnisse, sondern ebenso sehr den Verteidigern der
Tradition.

Wenli wir uns wohl bewußt bleiben, daß unsere Erkenutuis
nicht eigene Erfindung, sondern Gottes Geschenk ist, so wird nns bei
aller Entschiedenheit der Sprache doch die Demut bleiben, welche auch
der Kritik, dem Bußruf und Appell das Verletzende nimmt, wenigstens
für die, welche ivirklich guten Willens sind. Wenn wir uns sagen,
daß mit der Erkenntnis, die uns gegeben ist, auch größere Vercmt-
wvrtung auf uns liegt, so werden wir bescheiden bleiben, auch wo
wir Vorwürfe erheben müssen. Und wenn wir uns dabei selbst
Vorwürfe zuziehen, so werden wir die eigentliche Probe auf die
Selbstlosigkeit unseres Redens und Strebens dadurch ablegen, daß wir nicht
tnn, als geschehe uns etwas Sonderliches und als dürften wir nichts
anf nns sitzen lassen. Wenn wir vor Gott ein gutes Gewissen haben,
so brauchen ivir nns vor den Menscheil nicht rein zu waschen. Und
wenn wir uns selbst nicht schonen, dürfen wir auch ohne falsche Rücksicht

aussprechen, ivas uns das Gewissen als Gottes Weg und Willen
erkennen läßt. R. Liechtenhan.


	Wahre und falsche Rücksicht

