
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 8

Artikel: Gerhart Hauptmann : der Narr in Christo - Emanuel Quint

Autor: Pfister, Benj.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 287 —

keit entgegenkommen, in denen wir mutig alle Fragen der Zeit, die

sie bewegen, mit dem Licht des Evangeliums beleuchten, das Evangelium
von der Erlösung des Einzelnen mit dem Evangelium von der
Erlösung der Gesamtheit verbinden, uns entschieden auf die Seite der
Schwachen und Unterdrückten stellen, ohne doch die Notwendigkeit der

Umkehr des einzelnen Herzens zn verschweigen, mit Gottesdiensten,
die zugleich eine Gemeinschaft bieten und die, die sie besuchen, zu
„Bruderschaften der Hilfe und der Arbeit" vereinigen würden? Bielleicht
sehe ich nicht alle Schwierigkeiten, die sich einem solchen Unternehmen
bei uns entgegenstellen würden, vielleicht müßten wir da und dort
einen andern Weg einschlagen. Dennoch sage ich: Wo ein Wille ist,
da ist ein Weg. Und wer weiß, ob nicht schon ein nächster Kreuzzug
der englischen Bruderschaften bis in unser Vaterland Vordringen wird,
um ihre Brüder und Kampfgenossen hier zu grüßen und gemeinsam
mit ihnen das Banner christlicher Brüderlichkeit aufzupflanzen mit dem

verheißungsvollen Wahlspruch:
Einer ist euer Meister, Christus,
Ihr aber seid alle Brüder!

R, Pestalozzi, Zürich,

Serhart Hauptmann.
ver Narr in Lvristo Lmanuel guint.

Bühnendichter ist Gerhart Hauptmann eine vielumstrittene

»g Persönlichkeit. Als Romanschreiber wird er demselben Schicksal
^ mannigfachster und verschiedentlichster Beurteilung kaum

entgehen können. Die Kritiken, die über sein jüngstes Werk: Emanuel
Quint, der Narr in Christo, schon gefallen sind, bilden hiefür ein
sprechendes Zeugnis. Und wenn ich es nun wage, zu allem, was
schon über Quint gesagt und geschrieben worden ist, dem Leser meine
eigenen Gedanken über dieses interessante Werk darzutun, so tue ich
dies nicht als literar-ästhetischer Kritikus; hiezu fehlen mir Befähigung
uitd Kenntnis. Ich möchte vielmehr den Leser zu den Problemen
hinführen, die Hauptmanns Roman enthält, und den Gewinn
mitteilen, den eine nachdenkliche Beschäftigung mit diesem Werke uns zu
geben vermag.

I.

Es ift eine schwere aber lohnende Arbeit, den Emanuel Quint
zu lesen. Schwierig, weil das Buch uns hineinführt in eine Fülle
von Fragen, lohnend, weil es Fragen von Bedeutung, teils von tiefster
Bedeutung sind, die ausgeworfen werden. Der Verfasser verhält sich

meist rein darstellend, selten beurteilend. Er nimmt zu den Problemen



— 288 —

eine schillernde, undeutliche Stellung ein. Jedoch du und dort verläßt
er für Augenblicke feinen neutralen Standort, und fällt bestimmte,
unzweideutige Urteile. Und es ist unschwer, auf den Zeilen und
zwischen den Zeilen feine wahre Meinung zu erkennen.

Gehen wir hinein in den Gang der Erzählung, so werden uns
wie von selber die Grundgedanken und Grundfragen entgegentreten.

Die Geschichte beginnt mit einer Straßenpredigt, die der uneheliche

Tischlersohn vom Lande, Emanuel Quint, an einem Sonntag
Morgen dem aus der Kirche strömenden Volke hält. „Ihr Männer,
liebe Brüder, ihr Frauen, liebe Schwestern. Tnt Buße, denn das

Himmelreich ist nahe herbeigekommen", so hebt er an. Er wird dieser

Ungehörigkeit wegen vor ein Gericht geladen, das in der Person des

Oberamtmanns und des Pastors dem „Narren" einen strengen Verweis

gibt und ihn ermahnt, solcher öffentlicher Aergernisse sich nie
mehr schuldig zu machen. — Doch die Richter sind zu spät gekommen.
Die Predigt des Toren hat bereits Früchte gezeitigt. Das Wundersame,

Geheimnisvolle in Quint hat zwei Männer aus dem Volk
angezogen, die ihm geistesverwandt sind: die Gebrüder Scharf, die ersten

Jünger des „Narren", ein Analog on zu Petrus und Andreas im
Evangelium. Den niedersten Kreisen der Bevölkerung sind sie

entstiegen; aus sozialer Not heraus — sie sind hungerleidende Weber —
werden sie von der Botschaft und von der Persönlichkeit Quints
ergriffen. Sie hoffen auf Befreiung von irdischer Not, auf ein weltliches
Messiasreich. Und die Erfüllung ihrer Sehnsucht erwarten sie vom
„Narren in Christo". Er enttäuscht sie zuletzt. Sein Reich ist nicht
von dieser Welt.

Mit dieser Begegnung Quints mit seinen ersten Jüngern fängt
die Tragik des Helden an. Er muß seine Schüler enttäuschen, das
ist das Eine. Die andere, noch viel empfindlichere Seite dieser Tragik
aber besteht darin, daß Quint von seinen Anhängern auf Wege
gezwungen, auf eine Höhe geschraubt, mit Anforderungen überschüttet
wird, die ursprünglich keineswegs in seinem Gesichtskreise, noch weniger
in seiner Macht lagen. Sein geheimnisvolles Innenleben flutet, ohne
daß er's eigentlich will, auf Menschen über, die dafür empfänglich sind,
und entzünden dort ein verzehrendes Feuer des Wahnsinns, das wie
ein Lavastrom auf Quint selbst zurückströmt; er kann sich seiner nicht
erwehren. Er kämpft gegen die inbrünstige Verehrung, die ihm von
den Seinen zu teil wird. Sie nennen ihn Gottes Sohn. Er will
es nicht sein. Aber er ist ohnmächtig gegenüber der Verehrung feiner
Jünger. Er will nicht Kranke heilen; aber die herzuströmenden
Kranken zwingen ihn mit sehnsuchtsvollem Blick zur Heilung. Er
kann nicht Kranke Heileu, aber wenn er durch die Menge der Gebrechlichen

schreitet, die fich zu seinem Schrecken nm ihn geschart haben,
dann werden sie alle gesund, die an ihn glauben. Die Kunde von
ihm dringt immer weiter. Er wird das Opfer einerseits seiner eigenen



— 289 —

krankhaften Anlage, anderseits der Menschen, die in hündischer
Ergebenheit sich seine Schüler nennen.

Eine doppelte Ansteckung findet also statt: Quint steckt die
Andern an. Diese Ansteckung erreicht den Höhepunkt in den religiösen
— zur grobcu Unsittlichkeit ausartenden — Orgien der Talbrüder in
der Talmühle. Diese Ansteckung wird znr bcsondern Tragik in dem
Schicksal der schönen Ruth Heidebrand, die in ihren kritischen Jahren
von Quint beeinflußt — wiederum ohne feinen Willen — in religiösen
Wahnsinn verfällt nnd schließlich das Opfer eines Lnstmörders wird,
der einer war aus dem Kreise Quints.

Ebenso verhängnisvoll aber ist die Ansteckung, die von der
Gemeinde des Heldeu ausgeht und den Helden selber ergreift. „Du bist
Gottes Sohn", diesen Glauben spürt, diese Worte hört er solange,
bis er ihnen erliegt, nnd fich selber für Christns hält. Die entscheidende

Tat, die in das Hirn des Armen die fixe Idee legt, er sei in besonderer

Weise der Berufene Gottes, ist die Taufe, die der Herruhuter-
Prediger Bruder Nathauael an ihm vollzieht. Dieser Nathauael, die

Parallele zn Johannes dem Täufer, leidet denn auch später, als Quints
Wahnsinn und Anhängerschaft zum öffentlichen Aergernis geworden
war, an peinigenden Gewissensbissen und sucht den Täufling von den

schwindelnden Pfaden seiner Einbildung wegzubringen. Vergebens.
Er trägt die größte Schuld, daß der Held.in diesen Weg der Lüge
ist hineingedrängt worden.

Es ist unschwer, aus diesen Darlegungen Hauptmanns die

Probleme herauszuspüren, mit denen der Dichter ringt nnd die er zu
lösen versucht. Im Vordergrund steht die Frage: wie ist die
Persönlichkeit Jesu, vor allem sein unbegreifliches
Selbstbewußtsein zu erklären. Diese Frage beantwortet der Dichter
— das zeigt die ganze bisherige Darstellung — mit der einfachen
Formel: Jesn eigenartige, faszinierende Persönlichkeit steckte die dafür
empfänglichen Menschen an, uud seine Anhänger wiederum steckten ihn
an. Sein hohes Selbstbewußtsein ist ihm aufgezwungen worden durch
den Glauben seiner Jünger an ihn, und durch die aus diesem Glauben
erwachsenen Forderungen, die sie an ihn stellten. Hauptmanns Werk
ist in erster Linie ein Versuch, die überragende Größe Jesu und vor
allem sein eigenes Bewußtsein von dieser Größe psychologisch aus der
eigenartigen Beschaffenheit der Seele Jesu, und sozialpsychologisch ans
dem Milieu, in das der Nazarener hineingestellt — und — gedrängt
war, verständlich zn machen nnd restlos zu erklären. Denjenigen, der
in der modernen Leben-Jesuforschung nur einigermassen bewandert ist,
mutet dieser Versuch Hauptmanns nicht unerhört befremdend an,
sondern er reiht ihn ^ kalten Vintes — den unzähligen schon
vorhandenen Theorien über dieses Problem an. Es ist hier nicht der
Ort, den Beweis zu leisten, daß diese Ausführungen Hauptmanns

auffchwachenFüßenstehen, und daß aus ihnen
weder die Kraft der Persönlichkeit Jesu noch auch die



— 290 —

Kraft seiner Apostel, noch viel weniger die
umwälzenden Wirkungen, dievonChristusausgegangen
sind, auch nur annähernd erklärt werden. Jesus will
und kann niemals mit einer Theorie begriffen, sondern nur
aus der Not heraus mit dem Willen ergriffen werden. Wären
diese vom Naturalismus angekränkelteu Versuche, die Größe Jesu
restlos zn verstehen, indem man sie psychologisch als fixe Idee erklärt,
der ganze Inhalt des Hauptmannschen Werkes, mau würde den
Emanuel Quint enttäuscht, wenn nicht wütend, aus der Haud legen.
Wir werden jedoch später dem Problem Jesus noch einmal auf
höherer Warte begegnen und entscheidendere Maßstäbe als die
psychologische Analyse an dieses Problem heranbringen. Einstweilen müssen
wir noch länger in den Niederungen uns aufhalten.

II.
Denn die Beantwortung der speziellen Frage Quint-Christus

baut sich auf der Ansicht auf, die der Dichter vom religiösen
Leben überhaupt hat, von seinem Wesen, von seinen
Wirkungen. Auch hier kennt er nur die psychologische
Zergliederung und bleibt deshalb in lauter Einseitigkeiten und
Entstellungen stecken. Die Rcligionsgeschichte, vor allem die Anfänge der
christlichen Religion, geben zwar dem Dichter zunächst darin Recht,
daß er die Laien, das Volk religiös original erleben läßt. Quint
ist ein ungebildeter Tischler, und seine sämtlichen Jünger entstammen
den untersten sozialen Kreisen nnd Bildungsschichten. Die treue Elite seiner
Anhänger rekrutiert sich aus zivei armen Handwerkern, einem früheren
Schmuggler, einem gewesenen Schneider, einem einstigen
Lumpensammler, einer armseligen Dienstmagd. Sie alle, diese Mühseligen,
haben sich aus persönlichen Nöten heraus, teils auch aus bloßer
romantischer Neugier, als verlorene, zum Teil verkommene Menschen
nach dem Heile ausgestreckt, das sie in Quint verborgen wähnten.

Was nun von Qnint auf diese Menschen überspringt, gestaltet
sich in ihren doch meist zerrütteten und gequälten Seelen zn unge-
fesselter Schwärmerei, znm Gefühlsrausch, zur leidenschaftlichrealistischen

Jenfeitshoffnung. Zwischen Ekstase und massiven
Zukunftshoffnungen pendelt das Seelenleben dieser Quintjünger

unruhig hin und her.
Ohne Zweifel hat hier (Laien die Träger ursprünglich religiösen

Lebens, Gefühl und Zukunftssehnsucht als zum Wesen der Religion
gehörend) der Dichter bedeutende Tatsachen jeder lebendigen Religion
mit Recht hervorgehoben. Gesteigertes Gefühlsleben und Chiliasmus
zeichnen schon die urchristlichen Gemeinden aus und sind heute noch
die Hauptbestandteile der spezifischen Sektenfrömmigkeit. Vielleicht
auch darin hat Hauptmann richtig gesehen und erkannt, daß er die

religiöfe Erfahrung als etwas durchaus Eigenartiges, nicht bei allen
Menschen in gleicher Weise Mögliches schildert. Religion als persön-



— 291 —

liches Erlebnis hat zur Voraussetzung einen bestimmten Lebensgang
und eine bestimmte Seelenverfassung.

Und doch — bei all' diesem richtig Erschauten — ist Hauptmanns

Darstellung der Religion znm Zerrbild geworden, weil
in seinen Ausführungen gewisse Wahrheitsmomente, die als
Begleiterscheinungen des frommen Erlebens gewiß sollen gewürdigt werden,
ins Extrem getrieben, ins Ungeheure und Absurde vergrößert werden,
das Krankhafte als das einzig Wirkliche im religiösen Leben proklamiert,

und so im Leser der Eindruck erweckt wird: Das ist nun
Religion! Sie ist ihrem Wesen nach eine ansteckende Krankheit, in
ihren Aeußerungen Schwärmerei und chiliastischer Enthusiasmus, ihre
Brutstätte ist das niedere Volk, das Heer der Verkommenen und
Entgleisten. Ausnahmsweise ergreift sie auch höher stehende
Individuen (Fräulein von Gurau, eine vornehme Dame, die aber von
sich felber fagt: Mein Kopf ist nie der beste gewesen).

Und natürlich wird auch die modernste Theorie von der
Verwandtschaft des sexuellen Lebens mit dem religiösen Leben
reichlich angewendet. Diese Beziehung blickt deutlich durch in der
Schilderung der mystischen Vermählung des Helden mit Christus, die
Quint in der Kerkernacht des Gefängnisses erlebt. Ferner liegt im
Schicksal der Ruth Heidebrand, in der Liebe der Tochter Krause für
Quint, in den geschlechtlichen Ausschreitungen der Quintjünger dieser
Zusammenhang auf der Hand.

Kurz gesagt: Hauptmann erklärt, wie das Selbstbewußtsein
Quints (Christi), so auch das religiöse Phänomen überhaupt rein
naturalistisch, psychologisch. Trotz der schönen Sprache gleicht die
Lektüre des Hauptmannschen Romans in diesen Partien einem Tappen
im Nebel, einem Wandern in trüben Niederungen. Trotz feinster
Seelenanalyse steckt man mitten im Materialismus drin, denn die
Seele wird gleichsam zum Stoff, die Analyse zur Zergliederung des

Stoffes.
Wer in der Gemeinschaft mit Gott das höchste Lebensgut besitzt,

wer die Erfahrung gemacht hat, daß das religiöse Erleben von der
Weltangst, von der Ehrfurcht vor der Materie, von Sünde und
innerer Not ihn befreit hat, der flieht mit Abscheu diese Materialismen,
Naturalismen, Psychologismen. Wenn er es mit dem Verstand nicht
vermag, fo vermag er es mit dem Willen, seinen Glauben an Gott
als ein reales Erfaßtsein von Gott, und nicht bloß als eigenartiges
Spiel besonderer Seelenkräfte sich zu deuten und festzuhalten. Hauptmanns

Darstellung der Religion basiert eben im letzten Grunde auf
dem naturalistischen Dogma, auf der Leugnung der Souveränität des
geistigen im Gegensatz zum natürlichen Leben. Der materialistische
Monismus ist wohl die Weltanschauung, die hinter diesen Schilderungen,

sie erzeugend, steht.
Die empfindlichste Schwäche endlich in Emanuel Quint, eine

Quelle unheilvollen Mißverständnisses liegt darin, daß der Dichter das



— 292 —

religiöse Leben in möglichst ungeeigneten Individuen vorführt.
Sie sind Laien — das ist früher lobend erwähnt worden. Aber die

Auswahl gerade dieser Menschen als Träger der Religion ist höchst

einseitig und irreführend.
Will man das Wesen dcr Kunst darstellen, so wühlt man sich

zu diesem Zweck auch nicht irgend beliebige vagierende Küustlerdilettanten,
sondern mau vertieft sich iu das Lebenswerk eines Leonardo. Raffacl.
Bach, Beethoven. Ebenso auf religiösem Gebiet. Versenken wir uns
in die großen Persönlichkeiten der Kirchengeschichte, Augustin, Luther,
Zwingli, Bodelschwingh, so werden ivir hinaufgerissen ans dem Staub
der Erde in freie, geistige Höhe. Im Anblick dieser Männer geht
unser Fragen nicht nach psychologischen Voraussetzungen, nach den

Beziehungen des Geschlechtslebens zur Frömmigkeit, sondern wir
werden vor die überwältigende Tatsache gestellt: Hier sind Helden,
erlöste sittliche Persönlichkeiten. Was hat die Religion aus den Größten,
die wir kennen, gemacht? und: Was haben diese Großen mit ihrer
religiösen Erfahrung der Welt geschenkt? Diese beiden Fragen sind
entscheidend zum tiefsteu Erfassen der Frömmigkeit. Die psychologische
Analyse, die Zergliederung vvn Gemütszuständen mag daneben einher-
gehen. In ihrer Ausschlicßlichkeit aber ist diese Methode gefährlich,
nicht weniger gefährlich, wenn ein Künstler wie Hauptmann, mit
poetischer Kraft sie handhabt. Für mich persönlich riecht jede religiöse
Psychoanalyse nach Naturalismus; wir sind alle bewußt vder
unbewußt, ill stärkerem vder schwächerem Grade von naturalistischen und
materialistischen Ideen berührt und beeinflußt. Ihre ausschließliche
Anwendung auf die religiöse Erfahrung ist der Tod der letztern.

Ich kenne zwei Wege, ans diesen Niederungen aufzusteigen: den

starken Willen, den Mutsprung zum Idealismus, die feste Bejahung
einer rein geistigen Welt, die die eigentliche Wirklichkeit bedeutet, und:
die Heldenverehrung, das Anschauen übermächtiger Persönlichkeiten.

III.
Gehen wir nnn von diesen mehr allgemeinen Erörterungen

wieder zum Helden der Erzählung, zu Quint zurück, um auf diesem

Wege die höchste Höhe, den eigentlichen Wert des Hauptmannschen
Romans zu gewinnen.

Was über die Entstehung und die Art des religiösen Lebens
bei den Quint-Auhängern gesagt wurde, gilt voll und ganz auch für
den Helden selbst. Sein psychischer Organismus ist durchfärbt und
dnrchtränkt von jener seltsamen Frömmigkeit, die in den extremsten
Stimmungen sich ausdrückt, bald über wallendes Glücksempfinden,
bald schwerstes seelisches Leiden. Quint ist für das Auge der
philiströsen Bürger der wahnwitzige Einspänner, sein inneres Leben wird
von den „klugen" Lenten nicht verstanden, kann nicht verstanden
werden. Selbst die Theologen, ja gerade sie, stehen dem „Narren"
kopsschüttelnd gegenüber. Der gesainten „normalen" Gesellschaft fehlt



— 293 —

das Organ zum Verständnis dieser einzigartigen Seele. Der Held
bildet mit seiner Gemeinde zusammen eine Menschheit im Kleinen, und
diese ist für die große Menschheit der Gegenstand beständigen Hasses,
grausamster Verfolgung. Darin liegt das Gemeinsame Quints mit
seinen Jüngern: Sie sind einsame religiosi, die aus verborgenen Quellen
schöpfen, in ihrer besondern illusorischen Wirklichkeit leben, die durch
eine tiefe Kluft getrennt ist von der Wirklichkeit der „gesunden"
Menschen, dcr Staatsmänner, Kirchenvbern u. f. f. Wo aber
extravagante Natnren, in irgend welcher Form schwärmende Secleu in den
Bereich des Helden und seiner Anhänger kommen, da findet
Anziehung statt.

Ausgehend von diesem Gemeinsamen ist nuu aber zu beobachten,
wie der Held — und das ist seine Tragik — einen andern Weg geht
als seine Jünger. Der zündende Funke ist von seiner Seele
übergesprungen in die Seele seiner Getreuen, und hat dort ein Feuer
entfacht, das in einer doppelten verhängnisvollen Flamme züngelt: iu
schwärmerischer Hoffnung auf ein irdisches Mesfiasreich, und — organisch

damit zusammenhängend — im Glauben an Quint als den Sohn
Gottes, den Messias, der dieses Reich aufrichten soll. Beidem sucht
der Held zu entfliehen. Beim einen gelingt es ihm. In die
realistischen Zukunftsträume läßt er sich nicht hineinreißcu. „Das Reich
Gottes ist inwendig iu Euch", diese Ueberzeugung Quints bildet den
Gegenpol zu den schwärmerischen Erwartungen seiner Jünger. Aber
dem „Glauben an ihn" erliegt er. Dieser Glaube an ihn wird —
nach langein Sträuben — zum Glauben „iu ihm", zur feststehenden
Einbildung, und wächst sich aus zu einem unverrückbaren Wahnsystem.
Wie in all' diesen Gedankengängen der Dichter die treibenden Kräfte
der innern Entwicklung Jesu Christi aufzeigen und darstellen will, ist
weiter oben betont und verurteilt worden. Es bleibt nur nvch übrig,
die letzte Phase in Quints Leben, in der der Parallelismus Quint —
Christus besonders deutlich zu Tage tritt, hier nachzuholen. Dieser
letzte Abschnitt in des Helden Schicksal hat zu seiner Quelle eine ueue
Wahnidee, die aus dein Glauben: ich bin Gvttes Sohn erzeugt ist,
die den Narren in Christo mit Furiengewalt vorwärts treibt, die
Gewißheit nämlich: ich muß leiden, leiden für Gvtt nnd für die Andern.
So wandert denn der arme Quint an der Spitze seiner verschüchterten,
erschreckten Jünger „stracks" nach Breslau (Jerusalem!); uuterwegs
zerschlägt er Bilder und Altar einer katholischen Kirche (Tempcl-
reinigung). In Breslau ist er Krankenheiler, Seelsorger: verschmäht
es auch nicht, in zweifelhaften Spelunken und Dirncnhanfern zu
Verkehren — immer der Reine, frei von Befleckung. Er feiert mit seinen
Anhängern ein Abschiedsmahl, wird unter Verdacht der Ermordung
der Ruth Heidebrand — einer seiner Anhänger hat die Tat begangen
— gefangen gesetzt und, nachdem seine Unschuld erhärtet, aus dem
Kerker entlasten. Nun flieht er (ait diesem Punkte wird die Aehn-
lichkeit mit Christi Weg verlassen) über Darmstadt, Karlsruhe, Heidcl-



— 294 —

berg, Basel, Zürich, Luzern — nach Göschencn und Andermatt. (Diese
fahrplanmäßige Aufzählung der Reise Quints ist entsetzlich prosaisch!)
Er klopft an alle Türen an. „Wer ist hier?" so lautet die Frage.
„Christus", gibt Quint zurück. Sowie das Wort „Christus" ertönt,
wird die Türe zugeschlagen. Unser Held ist ein Einsamer, gehetzt von
Ort zu Ort. Er stirbt verlassen in der Nähe von Andermatt.

In der Schilderung dieser letzten Reise Quints will der Dichter
offenbar einen tiefsten Gedanken, eine wichtigste Wahrheit zum Ausdruck

bringen. Hier erklimmt der Schriftsteller eine Höhe, die wie
durch einen radikalen Schnitt sich abhebt vvn den trüben Niederungen,
durch die er den Leser bisher geführt hat. Hier wird das Problem
Jesus noch einmal gestellt, aber von höherm Standorte aus, als die

Psychoanalyse ihn darstellt.
Was will Hauptmann mit der einsamen Reise seines Helden

anders sagen, als dieses: Gleichwie Quint an alle Türen vergeblich
pocht, nirgends Einlaß findet, so ist auch Jesus Christus in
unserer Zeit, in unserer modernen Kultur ein Einsamer,
Unverstandener, Verstoßener. Damit hebt uus der Dichter wie mit
einem Schlage aus den Niederungen bloß psychologischer Spielereien
und Erörterungen, aus der Dumpfheit gezwnngen gelöster Probleme
in das Licht der großen Frage: Lebt der Geist Jesu in unserer
Zeit, in unsern Verhältnissen, in den Menschen der Gegenwart?

Die Lektüre Emanuel Quints ist zu vergleichen einer langen
Wanderung dnrch bedrückenden Nebel. Man wandert weiter, steigt
höher, bis man zu der Nebclgrenze gelangt, uud jetzt flutet Helles, starkes
Sonnenlicht. Oder um ein anderes Bild zu gebrauchen: Hauptmanns
Quint ist ein eigenartiges Gebäude; es hat eiuen düstern Kellerraum
— alle die Materialismen und Pfychologismen, das Herumwühlen in
krankhaft religiösen Stimmungen. Darüber baut fich auf das erste
Stockwerk mit interessanter, pikanter Beleuchtung — das psychologisch
gestellte und psychologisch gelöste Problem Quint-Christus. Das Ganze
aber wird gekrönt von einem zweiten Stockwerk; klares, scharfes Licht
erfüllt seine Räume. Dieser höchste Gedankenkreis des Romans
enthält nicht neugierige Wisseusfragen, sondern er stellt uns vor die
entscheidende Gewisfensfrage : „Was dünket Euch um Christo? Wohnt
sein Geist in uns, oder bildet etwa Jesus einen diametralen
Gegensatz zu allem, was unfere Zeit will und tut?"

Hauptmann bejaht das Letztere. Der gegenwärtige Staat, die

Kirche, die ganze moderne Menschheit überhaupt, sie leben ein anderes
Leben, als das Leben Jesu Christi. Diese Ueberzeugung des Dichters
springt auf jeder Seite des Romanes in die Augen, Jesus lebt uicht
in unserer Welt; er ist mit seinem Evangelium ein Sonderling. Der
wahre Jesus ist auch den Kirchen nicht bekannt. Alle sind gegen ihn,
das Volk, die Obrigkeit, die Kirche. Anch der Sozialismus.
Ueber die Sozialisten sagt Quint: „So gewiß ich ein Armer unter
den Armen bin, diese sind ferne vom Gottesreich", und: „Wenn der-



— 295 —

einst das Arbeiterparadies auf der Erde blüht, so werde ich weit davon
entfernt im Reiche Gottes sein." Welches ist nun aber für den Dichter
der Beweis dafür, daß Jesus mit unserer heutigen Welt nichts zu tun
hat? Man könnte ihn kurz so formulieren: Das Jesusleben ruht auf
gänzlich andern Gesetzen als das Lebeu dieser Welt. Diese
Grundüberzeugung wird in Hauptmanns Quint nach vier Richtungen hin
deutlich gemacht.

IV.
1. Die Religion des Quint-Christus ist die reine Innerlichkeit.

Die Seele und ihr Berührtwerden von Gott bildet die einzige
Wirklichkeit. Wo dieses geheimnisvolle Gottesleben wogt, da ist die Heimat
des Helden. Die übrige Welt, die ganze Kulturarbeit liegen feinem
Denken völlig fern; er sieht sie nicht, er kennt sie nicht. Und menn
er die Natur liebt, und in dieser Hinsicht eher weltfreudig erscheint,
so wäre eine solche Schlußfolgerung eiue Täuschung, denn er liebt die

Schöpfung nicht um ihretwillen, sondern nur als Symbol, in einziger
Beziehung zu seiner innern frommen Erfahrung. Es gibt für ihn
keine Wahrheit, keine Autorität, als das „innere Licht", als den Gott
im eigenen Busen. Selbst die Bibel ist ihm störend geworden, er
lebt sein inneres Leben geschichtslos, weltfern. Diese Mystik bedeutet
natürlich den Tod aller Geschichte, aller Weltarbeit, aller Daseinskultur.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß diese Schilderung des Quint-
Christus als innerlicher, weltfremder Mystiker eine starke Verzeichnung

des wirklichen Jesus ist. Der Jesus der Evangelien ist
viel weltoffener und -freudiger. Nicht nur in seiner Seele, fondern
auch in der ganzen ihn umgebenden Wirklichkeit weiß und fühlt er
den himmlischen Vater. Er sieht den Satanas vom Himmel fahren
wie einen Blitz, und in feinen Dämvnenaustreibungen ahnt er die
Vorboten des hereinbrechenden Gottesreiches.

Und doch liegt in der Betonung der reinen Innerlichkeit Jesu
eine Wahrheit, eine für unsere Gegenwart doppelt notwendige Wahrheit,

die man nicht straflos verwischen kann. Die künstliche Annäherung

Christi an die Grundsätze moderner Kultur ist ein gefährliches
Unterfangen. Die Spannung, die zwischen beiden besteht, vermag die

höhern Kräfte auszulösen; denn gerade an Jesus soll unserer im
Vielen zersplitterten Zeit die ernste Mahnung vors Gewissen gestellt
werden, das Eine nicht zu vergessen, die Seele. Es gibt noch
etwas Höheres als das Weltgewinnen, die Gemeinschaft der Menschenseele

mit Gott. In ihr liegt die endgültige Erlösung von aller falschen
Kulturseligkeit. Denn lebe ich in Gemeinschaft mit Gott, dann überfliegt

meine Sehnsucht diese wenn auch noch so vollkommen
eingerichtete Wirklichkeit, und sehnt sich nach einer jenseitigen, überirdischen
Welt, nach dem Gottschauen von Angesicht zu Angesicht. Jefum
verstehen heißt, diese Welt auch in ihrer höchst
gesteigerten Entwicklung als etwas noch nicht End-



— 296 —

gültiges betrachten. Das Jnnerlichkeitsideal erzeugt notwendig
den Jenseitsglauben und beide sind unverrückbare Beistandteile im
Evangelium Jesu Christi. Es ist nötig, diese Seite an Jesus in
unsern Tagen recht deutlich hervorzuheben als bedeutsames Gegengewicht
zur Betonung seiner Weltoffenheit und seines Diesseitsglaubeus. Dem
Ausspruch „Dein Reich komme" soll man stets entgegenhalten jene
beiden andern Worte, die der Persönlichkeit Christi ebenso eigen sind:
„Das Reich Gvttes ist inwendig in Euch" uud: „Mein Reich ist nicht
vvn dieser Welt". Erst in diesen plastischen Widersprüchen, in dieser
gewaltigen Parndvxie wird die Botschaft Jesu in ihrer Tiefe verstanden.

2. Der zweite Grund, weshalb nach Hauptmann Jesns unserer
Zeit fremd ist und sein muß, ist seine Liebe. Quint - Christus liebt
alle Menschen. Gescholten schilt er nicht, verfolgt wehrt er sich nicht,
auf die Backe geschlagen hält er die andere Wange zum erneuten
Schlage dar. Er liebt die Feinde; seine Feiudesliebè ist jedoch nichts
Erzwungenes, durch Selbstverleugnung Erkämpftes, sie ist das
notwendige Ueberquellen des in ihm wohnenden Gotteslebens. So Quint-
Christus. Und die Welt, in der er sich befindet? ihre Gesetze und
Normen sind andere, grundandere: Gegenrecht, Vergeltung, Haß.
Aller Fortschritt, alle Selbsterhaltung scheint ans diesen Gesetzen fich
aufzubauen. Weil Quint - Christus den Stoß nicht durch Gegenstoß
erwidert, ist er der Welt gegenüber machtlos, ein Verachteter, ein
Narr vor den Leuten, denn er lebt in der Liebe, die alles trägt und
alles duldet.

Diese Gegenüberstellung von Egoismus der Welt und
Altruismus des Jesusevangeliums führt uns hinein iu die Gedanken
Friedrich Naumanns über dieses Thema, die er überaus zart und
tief zugleich in seinen „Svunenfahrten" (S. 135) ausspricht. Quint
liebt wie Franziskus geliebt hat, und letzterer hat vor dem Hereinbrechen

des mammonistischen Zeitalters — wie Naumann sagt —
noch einmal die Botschaft Jesu ganz verstanden und ganz gelebt.
(„Im heiligen Franziskus hört man gleichzeitig den Diogenes seuszen
uud den Plato, den Jeremias und den Augustinus, alle großen
Verteidiger des Menschentums gegen die egoistische Zivilisation.")

Zweifellos faßt Nanmann die Persönlichkeit Jesu (ebenso Haupt-
maun seinen Quint-Christus) einseitig, mit fast gewollter Gegensätzlichkeit

zur modernen Welt und Kultur auf; er taucht ihn allzn
ausschließlich ein „iu die Tiefe der unformulierbaren, geldlosen, nicht
mathematisch greifbaren Bruderempfindungen." In Jesus war doch

nicht bloß diese passive Weichheit, sondern dem Zarten war gepaart
das Strenge, dem Milden das Starke. Der Heroismus im Sinne
der aktiven Tatkraft bildet ein wesentliches Stück seiner Persönlichkeit,

Doch auch hier wäre es töricht und schädlich, die Spannung
zwischen dem selbstlosen Bruderevangelium Jesu und dem System der
Selbstsucht, auf dem die moderne Zivilisation zum großen Teil fich
aufbaut, zu vermindern oder gar aufzuheben. Es besteht eine



— 297 —

tiefe Kluft zwischen Beiden, ohne Zweifel. Das
Sehen dieser Kluft soll uns aber nicht in die resignierende Erkenntnis
Naumanns hineintreiben: Jesns und die Welt haben zur Zeit des

Franziskus für immer voneinander Abschied genommen, sie können sich

nie mehr verbinden. Noch weniger sollen wir mit Hauptmann gehen,
der verhüllt und doch zugleich recht unverhüllt die moderne Menschheit

nnd ihre Grundsätze bejaht (trotz gelegentlicher, erfrischender,
beißender Kritik an Personen nnd Zuständen), und seinem Quint-
Christus die Narrenkappe aufsetzt. Sondern weil wir in Jesns die

Wahrheit erkennen, weil Er uns die vollkommeudste Lösung des

Lebensprvblems bietet, s o z w i n g eu wir m i t u n s e r m Gla u b en
und unserer Tut die Welt gleichsam „in Jesus
hinein". Nicht die Knlturentivicklung ist uus das Erste, Wichtigste,

sondern die Liebe. Das Größte, ivas die svziale Bewegung zu
leisten vermag und zugleich die tiefste Sehnsucht, die dieser Bewegung
zu Grunde liegt, ist der Sieg der starken Bruderempfindungen, der
Liebe Jesu über den Egoismus und Mammvnismus unserer Tage.
In welcher Weise eiue Verbindung der mvdernen Welt mit der Liebe
Jesu im Sinne der Unterordnung ersterer zn Stande kommen kann,
ist uns durchaus uicht klar; aber d a fz sie zu Stande kommen in n ß,

diesen Glauben schöpfen ivir aus der Gewißheit, daß das Bruder-
evangclium Jesu die Wahrheit ist und daß die Wahrheit siegen muß.
Das Wie überlassen wir Gvtt. Wir tun unsere Pflicht, iiidein wir
in unsere selbstsüchtige Zeit hinein den einen Ton rufen: Liebe deinen
Nächsten, ihr könnt nicht Gott dienen uud dem Mammon.

3. Im Mammon nimmt der Geist dieser Welt seine greifbarste
Gestalt an. Deshalb läßt Hauptmann seinen Quint vor allem gegen
den Mammon kämpfen. Wie ein entsetzlicher Gerichtsprophet
tritt dcr „weiche" Quint-Christus gegen die heuchlerische,! Muni-
mvnsdiener auf. Er selber trägt uie Geld auf sich, nimmt vvn
niemandem eiue Münze an, er geißelt eiue Süude, von der er gänzlich
— innerlich nnd äußerlich — frei ist. Umso wuchtiger ist die Wirkung
seiner Worte, umso brennender die Glut seiner Rede. An einer Stelle
rnft er den Weltmeuschen zu, unter denen viele Kirchliche fich befinden:
„Jeder Span meines Kreuzes! jeder Flicken meines Gewandes! alles
und alles habt ihr zehntausendemal dem Mammvu geopfert."
Dieses Zitat zeigt zwar deutlich, daß Quint-Christns auch hier übertreibt,
besonders in der Forin; er spricht in heiliger Raserei, er berauscht sich an
Hyperbeln. Doch abgerechnet diese Extravaganzen, ist er auch in diesem
leidenschaftlichen Kampf gegen den Mammuuismus der direkte Fortsetzer

der Propheten uud Jesu, ein Vorbild aller, die aus der
Wahrheit und in der Liebe sind. Es gilt nur, gerade in unfern
Tagen, den Begriff Mammon recht weit, vder besser recht tief zu
verstehen. Nicht das Geldstück ist der Teufel, sondern seine
seelenknechtende Wirkung. Der Mammon objektiv der Geist und Fürst
dieser Welt, der Gegengott gegen den wahren Gvtt, nnd subjektiv die



— 398 —

fleischliche, irdische Gesinnung, der seelische Tod, die Vernichtung alles
reinen Menschentums. Einem so tief und weit gefaßten, in seinen
Quellen und innersten Wirkungen aufgespürten Mammonismus soll
unser Kampf gelten.

4. Der Aeußerlichkeit stellt Quint-Christus die Innerlichkeit,
dem Haß die Liebe, dem Mammon Gott gegenüber. Und die Kirche?
Wie beurteilt er sie? Er bildet deu schroffsten Gegensatz zu
ihr. Sie sollte den Geist Jesu unverfälscht behaupten gegen den

Geist dieser Welt. Statt dessen stellt sie einen jämmerlichen
Kompromiß dar. Ihre eigentliche Gestalt ist Welt, und diese Gestalt
drapiert sie mit einigen Fetzen vom Gewände Christi; sie ist das
„Golgatha Jesu Christi"; sie ist äußerlich, schützt den Egoismus und
Mammonismus.

Die Einseitigkeiten und Uebertreibungen, die in diesen Anklagen
liegen und die in der antikirchlichen Literatur der Gegenwart ihre
Analogien haben, sind evident. Und sie mögen erst dann ins richtige
Licht gestellt und in den Dienst der Wahrheit gebracht werden, wenn
man sich die gegenteilige Tatsache immer ivieder vergegenwärtigt:
daß die Kirche doch die einzige Institution ist, in der seit zivei
Jahrtaufenden der Wille herrscht, Jesus zu dienen, der Wille, die Tendenz
sage ich, noch lange nicht immer die Verwirklichung. Aber auch dieser
Wille ist schon ein Großes und berechtigt zu dem Vertrauen, daß Gott feine
unvollkommene Kirche zurückholen und mit neuem, mit seinem Geist erfüllen
wird, wie er es in den Tagen der Reformation getan hat. Und sollte
es sein Wille sein, die bestehenden Kirchen zu zerstören, nun gut.
Sein Wirken ist nicht an ein einziges Strombett gebunden, es kann
sich neue, eigene Wege bahnen.

Die tiefste Kluft aber, die Quint-Christus vou der Kirche
trennt, besteht darin, daß Quint der Trüger des Lebens, die Kirche
die Hüterin der Lehre ist. Alle Vertreter der Kirche, vvr denen
Quint sich verantwortet, prüfen ihn auf die Reinheit imd Korrektheit
der Lehre. Er kann ihren Fragen nur ein eigentümliches,
unaussprechliches inneres Leben entgegenstellen; er besitzt den Frieden, der
höher ist „als alle menschliche Vernunft", er liebt Freund und Feind.
Das alles verstehen sie nicht. Der Eifer um die rechte Theologie

verhindert sie an jeglicher Möglichkeit zu verstehen
und zu würdigen. Ebensowenig Verständnis hat Qnint-Christus
für die Theologie seiner Richter, nicht weil er eine andere Dogmatik
hat, er hat überhaupt keine. Subjektives Erleben und objektive
Lehrnorm, Gesinnung und Dogma, Religion und Theologie stoßen hier
ohne Versöhnung zusammen.

Kompromisse mit der Welt statt Reich Gottes und
Lehre statt Leben, das sind die beiden großen Gefahren,
die der Kirche drohen, abschüssige Wege, auf die sie stets wieder
und nicht zum mindesten in der Gegenwart, ihren Fuß gesetzt hat. Eine
Entwicklnng zum Bessern, zu Gott hin, ist für unser menschliches Beobachten



— 299 —

in der Auflösung des Landes- und Staatskirchentnms einerseits, und in
der Entstehung von Laienkirchen anderseits zu erblicken; ist doch
den Sekten und Gemeinschaften bei all' ihren Engherzigkeiten und
Schrullen von jeher eigentümlich einmal eine entschiedene Stellungnahme

gegen die Weltmäßigkeit und dann ein kräftigeres Betonen
des Lebens gegenüber bloßer Lehre, der innern Erfahrung, der
Gesinnung. Professor Ragaz formuliert diese mögliche Entwicklung
in seiner Besprechung des Falles Jatho (Neue Wege, Juli 1911)
folgendermaßen: „Es ist der Durchbruch einer über Orthodoxie und
Liberalismus, Kirchentum nnd Theologie hinausgehenden Gottesreichs-
bewegnng."

°>°

Wir sind am Ende unserer Aeußerungen über Hauptmanns
„Emannel Quint" angelaugt. Der Leser wird mir vielleicht den Vorwurf

machen, ich hätte viel hineingelesen nnd herausgelesen, was gar
nicht in dem Buche steht, was vvr allem den Intentionen des Dichters
nicht entspreche; aus dem unfruchtbaren Erdreich sei auf künstliche
Weise ein fruchttragender Acker geworden. Ich kann diesen Vorwurf
nicht gelten lassen. Dem Leser sei mein früher gebrauchtes Bild vom
Kellerraum, vom ersten und zweiten Stockwerk ins Gedächtnis
zurückgerufen. Hauptmanns Werk hat Niederungen, Sumpf und Nebel,
aber anch seine bedeutenden Höhen und erhabenen Warten. Sein
Werk zwingt nns, alle Oberflächlichkeit, alles selbstzufriedene Sattsein
und Fertigsein dem Problem Jesus gegenüber abzuwerfen und uns
mit erneuter Kraft die Frage vorzulegen: Lebt der Geist Christi in
uns, in unserer Zeit, in unserer Kirche? Und wenn man sich in das
Licht dieser Fragen hineinstellt, dann muß man im Anschauen des
Helden der Erzählung zu der tragischen, aber zugleich heilsamen
Erkenntnis kommen: Noch immer ist Gottes Sohn vereinzelt, versteckt,
verfolgt. Aus dieser Erkenntnis jedoch ziehen wir nicht — wie es

Hauptmann ohne Zweifel tut — die Folgerung: Er bleibe vereinzelt,
versteckt, verfolgt. Auch nicht mit Naumann seufzen ivir resignierend:
Er ist ein Einsamer und muß es zu Gunsten der modernen Welt
bleiben. Sondern freudig, zuversichtlich jubeln wir — und fetzen
unsere ganze Lebenskraft für diesen Glanben ein —: Die Welt muß
immer mehr Gottes werdeu und seines Christus. Benj. Pftster.

Uladre uns falsche Mksjcdt.
R^s ist unser ernstes Bemühen, unsere Zeit nnd die Forderungen
W^' Gottes an sie zu verstehen. Wir möchten unsere Feinfühligkeit

für das, was wider Gott ist, unsere Aufgeschlossenheit für sein
Reden zu uns steigern. Aber wenn wir nun hier den Finger auf


	Gerhart Hauptmann : der Narr in Christo - Emanuel Quint

