
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 7

Artikel: Zur Amtsentsetzung des Pfarrers Jatho

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 258 —

welche jeden Weckruf als Beleidigung empfinden. Ja, der „Geist der
ersten Zeugen" muß wieder stärker aufwachen, furchtlos, rücksichtslos,
selbstlos. Wir hoffen auf neue Propheten, nicht daß sie Jesns aus
dem Zentrum vertreiben oder irgendwie korrigieren müßten, sondern
damit die Unwiderstehlichkeit der prophetischen Ergriffenheit vor unsern
Augen sich darstelle, damit Vielen Gott aus einem Problem wieder
mehr zur selbstverständlichen Realität iverde. Inzwischen gilt es treu
zu sein mit dem, was uns gegeben ist. R, Liechtenhan,

êur Nmtsentsekung Ses Narrers Mho/)
»Ter Zusammenprall des Pfarrers Jatho mit seiner Kirche hat sich

» zu einem geschichtlichen Drama in großem Stil ausgewachsen.
Dieses geistliche Gericht, das einen Ketzer vor sein Tribunal

fordert, die Reise des Angeklagten nach Berlin, sein tapferes
Beharren vor den Richtern (die hochherzige Verteidigung durch seiue

zwei geistesmächtigen Freunde, Professor Baumgarte» in Kiel und
Pfarrer Traub in Dortmund, nicht zu vergessen), endlich der jubelnde
Empfang des Heimkehrenden durch die Volksmassen — das alles
erinnert an Tage, die größeren Stil besaßen, es hat etivas heroisches,
das in unseren philiströsen und byzantinischen Tagen erfrischend wirkt.
Man wird an den Zug Luthers nach Worms und zurück eriunert.
Aber das Ereignis hat nicht nur Stil, es hat auch weittrageude
Bedeutung. Auch mit dem, ivas ivir wollen, hat es einen engen
Zusammenhang. Wir sind verpflichtet, nns darüber zu äußern. Allerdings

kostet dies einige Selbstüberwindung. Denn natürlich haben sich

sofort minderwertige Motive und Behandlungsweifen der Sache be^

mächtigt. Ein Liberalismus, dessen ganze „Religion" so ziemlich in
der Opposition gegen die „Mucker" besteht, formt sich im Lichte dieses

„Falls" und kommt sich in seiner Märtyrerrolle sehr groß vor. Es
schallt und dröhnt von Stichwörtern ivie „starrer Dvgmenzwang",
„mittelalterliche Finsternis", „unduldsames Pfaffentum" und dergleichen
mehr. Zeitungen, denen sonst nicht nur ein Wahl- und Abstimmungsbericht,

sondern auch etwa eine Varistereklamc wichtiger ist, als geistige
Lebensfragen, machen nun in „Religion", und der Verdacht liegt nicht
ferne, daß sie den Fall auch ein bischen politisch ausschlachten möchten,
durch Erzeugung kulturkämpferischer Stimmung. Es ist eine Sensation

mehr da und so heftet sich sofort auch die Uuwahrheit dran.
Es schwingen Leute das Schwert der Geistesfreiheit, die so fanatisch

Diese Ausführungen setzen die von Pfarrer Liechtenhan in Nummer 4

voraus, weshalb die von ihm entwickelten Gesichtspunkte von mir nicht wieder
berührt werden.



— 259 —

wie nur irgend ein Inquisitor etwa gegen politisch Andersdenkende
auftreten und gegen sie auch nach einem „Spruchgericht" rufen.
Es „protestieren" Leute nach Deutschland hinaus, die fich wohl hüten,
mit irgend einer bei uns noch bestehenden Macht in Konflikt zu
geraten und die es sonst an Servilismus gerade gegen Dentschland
nicht fehlen lassen. Mir gehen solche Protestversammlungen auf
unserem Boden, wo doch kirchliche Freiheit in Hülle uud Fülle da ist,
zu sehr aus der Melodie: „Seht, wir Wilde .!" Sie sind mir auch

zu billig. Solche Demonstratiouen haben nur Wert, wo sie ein

Wagnis sind, eine Einsetzung der Person fordern, nnd fo zur Tat
werden. Sonst haben wir bloß Worte, die dadurch, daß sie den Schein
von Taten erregen, eher von solchen abhalten.

Auf dergleichen lassen wir uns also nicht ein. Es fcheint mir
auch Pflicht, den Standpunkt des Spruchkvllegiums auf sein allfälliges
Recht hin zu prüfen. Sind diese Männer, zu denen ein Loofs und
ein Dryander gehören, einfach nur Pfaffen nnd Finsterlinge? Ich
begreife, daß sie denen, welche den Kampf mit ihnen ansznfechten
hatten, als solche erscheinen. Pfaffentum haben wir ja genug, auch
bei uns, freilich nicht nnr in der Kirche und nicht nnr auf der Rechten.
Aber dennoch müssen wir, die wir nicht direkt am Kampfe beteiligt sind,
uns fragen, ob diese Männer nicht doch auch ein religiöses Recht
vertreten haben, vielleicht in falscher Form, aber in besten Treuen nnd reiner
Ueberzeugung. Man bedenke: Es stand ein Mann vor ihnen, der
tatsächlich über alles, was während des letzten Jahrhunderts an „Ketzerei"
innerhalb der preußischen Landeskirche nnd der deutschen protestantischen
Kirche überhaupt (mit Ausnahme von Bremen) vorgekommen war,
weit hinausging. Hätten sie ihn im Amte gelassen, so hätten sie

damit nicht nur dem Liberalismus und der modernen Theologie
Tür und Tor weit geöffnet, sondern auch eiuem noch weit darüber
hinausgehenden Radikalismus. Sie hätten in der Kirche jene
Geistesrichtung zugelassen, der man den Namen des Gnostizismns zn
geben pflegt. Gegen diesen hat die alte Christenheit einen Kampf auf
Leben und Tod geführt und wir Alle sind in der Meinung
herangewachsen, sie habe damit einen g u t e n Kampf gekämpft, einen Kampf
um die eigentliche Wahrheit des Christentums gegen seine Ueberflutung
durch eine heidnisch geartete Religionsphilosophie. Ein Harnack hat
diese Ansicht besonders eindringlich vertreten. Und nun soll dieser
Denkweise auf einmal ein volles Recht in der evangelischen Kirche
zuerkannt werden? — Nein, diese Männer konnten nicht anders, als
sie gehandelt haben. Sie konnten nicht anders auch infolge ihrer
bestimmten Auffassung vom Wesen der Kirche. Denn sie sind der Meinung,
daß in einer evangelischen Kirche nicht jede religiöse Denkweise ohne
Ausnahme ein Recht habe, vou ihren Lehrern vorgetragen zu werden.
Sie glauben, wenn dies geschähe, müßte die Kirche auseinanderfallen
und die Wahrheit gleichsam verschüttet werden. Sie wollten also
durch kirchliche Maßnahmen die Wahrheit des Evangeliums, seinen



— 260 —

sittlichen Gehalt und ursprünglichen Sinn, schützen vor Bedrohung
und Verfälschung.

Das alles muß man verstehen, wenn man diesen Männern nicht
Unrecht tun will. Mit wohlfeilen Schlagwörtern und Entrüstungen
ist da nichts ausgerichtet. Es siud hier zwei Denkweisen aufeinander
gestoßen, von denen jede ein Recht hat, zwei kirchliche Denkweisen,
die auf religiöse zurückführen.

Ich selbst kann den Entscheid des Kollegiums auch darum ganz
gut verstehen, weil ich seine Opposition gegen die von Jntho vertretene
religiöse Denkweise so wohl nachempfinden kann. Als ich diese zuerst
kennen lernte, da mußte ich mich fragen: „Wie kann ein Mann, dcr
so denkt, noch christlicher Pfarrer bleiben?" Ich hätte damals die

Absetzung Jathos recht gnt begriffen. Manches an seinen Aeußerungen
hat mich direkt empört, manches ist mir lächerlich erschienen, manches
cinßerst verworren.

Wenn ich mich nun trotzdem gegen das Sprnchkollegium stelle,
so geschieht es einmal, weil Jatho mich zu seiner Persönlichkeit bekehrt
hat. Ich habe eingesehen, daß dieser Manu sehr viel besser ist als
seine Theologie. Er schöpft offenbar aus bedeutenden Tiefen, nnd vor
allem: er ist ein Lebendiger, und deren gibt es ganz wenige.
Freilich ist er Pantheist — aber lieber einen lebendigen Pantheismus
als einen toten Theismus. Auch der Pantheismus, oder besser: der
Glaube an die Immanenz Gottes in der Welt oder die Jnnerwelt-
lichkeit Gottes, hat sein Recht. So wichtig es mir ist, daß auch die

Trcmscendenz Gottes, d. h. seine weltüberlegene Art, betont werde, so

muß ich doch erklären: wenn ich nur die Wahl Hube zwischen einem

Glauben, der Gott in weite Himmelsfernen versetzt nnd einem, der

ihn in der Welt, im Menschen schaut, dann wähle ich ohne Zögern
den letzteren. Und ich meine, so sehr das ursprüngliche Christentum
die überweltliche Art Gottes betone, sv doch noch mehr, daß er aus
die Erde kommen, hier sein Reich bauen, unter den Menschen wohnen
wolle, daß er Mensch werden wolle, ja, daß er schvn Mensch gewvrden
sei in Jesns Christus. „Das Wort ward Fleisch", das ist die Losung des

ältesten Christentums. Fermer: So sehr ich im geschichtlichen Jesus
den Christus sehe, d. h. die volle Offenbarung der Wahrheit Gottes
wie des Menschen — wenn ich die Wahl habe zwischen einem bloß
historischen Jesus, der nnserer Zeit wenig zn sagen hat, und dem

lebendigen Christus, d. h. der heute uud allezeit iu der Welt schaffenden
Christusidee, so wähle ich diese letztere. Nun steht die Sache aber so,

daß in der Christenheit, besonders der protestantischen, lange Zeit
diese Hälfte der Wahrheit, die wichtigere: die Immanenz Gottes,
der lebendige Christus, zurückgestellt, ja vergessen worden ist. Wenn
nun ein Mann wie Jatho sie sehr einseitig nnd auch etwas unklar,
ja unreif verkündigt, so ist das eine berechtigte und heilsame Reaktion

*) Glauben an einen persönlichen und wcltnberlegenen Gott.



— 261 -
gegen eine Verkürzung und Verarmung des Christentums. Diefe
pantheistisch-mystische Welle mag nnr die dürren Gefilde unserer kirchlichen
Religiosität überfluten, das kann ihnen sehr gut tun. Sie kann
freilich auch daraus einen Sumpf machen — das ist ihre Gefahr! —
aber sie kann sie auch befruchten. Das tut sie vielleicht gerade, weil
sie „unklar" ist. Denn theologische und philosophische „Klarheit" ist
nicht das Erste, was man von einer religiösen Bewegung verlangen
soll; vielleicht besteht zwischen Fruchtbarkeit und Lebendigkeit auf der
einen und theologisch-philosophischer „Klarheit" auf der andern Seite
ein gewisser Widerspruch. Alles Lebendige ist ein Werdendes und das
Werdende ist nie ganz „klar". Jedenfalls ist Leben mehr als „Klarheit"

im Sinne begrifflicher Durchsichtigkeit. Kurz: Jatho ist vielleicht
ein Symptom einer neuen Wendung unseres religiösen Denkens, das
wvhl beachtet, ja begrüßt werden darf.

Soll ich hinzufügen, daß dieser Mann ein vorbildlicher Pfarrer
gewesen ist, voll innigster Liebe zu seiner Gemeinde und tiefstem
Interesse für jede Menschenseele? Daß er gerade Kirchen- und Religionsfremde

angezogen hat, während den „Positiven" noch Pfarrer genug
blieben? Mir ist aus Jathos Aeußerungen über das Wesen des
Menschen, besonders über die sittlich Gesunkenen, ein starker Glanz
wie vou Jesus her, ja, ich sage es offen: ein Stück Heilandsart
entgegengekommen, wie man sie selten trifft. Und einen solchen Mann
kann eine „evangelische" Kirche nicht brauchen? Drängt sich da nicht
unwillkürlich wieder einmal der Gedanke auf, daß die „Kirche Jesu"
auch heute Jesus selbst, wenn er vor ihrem Gericht erschiene, verurteilen

würde? Hätte das Spruchkollegium sich nicht sagen sollen, daß
eine solche Gesinnung, eine solch religiöse Art, ganze Berge von
korrekter Theologie aufwiege? Kommt es denn sv fehr auf die
Thevlogie an?

An diesem Punkte stoßen wir wohl auf den Grundirrtum des

Spruchkollegiums. Es betrachtet offenbar die „reine Lehre" als das
Haupterfordernis eines evangelischen Pfarrers, das Evangelium also
in erster Linie als eine „Lehre", d. h. eine religiöse Theorie. Stimmt
das mit der Meinung Jesu? Es ist unnötig, eine Antwort zu geben.
Aber gerade darin ist der Entscheid des Spruchkollegiums so typisch
für unser Kirchentnm und offizielles Chvist^Ntl"" ' dieses ist eben durch
und durch i n t eil e k t u alist i s ch. Es macht, freilich ohne oies eigent-
lich zu wollen, die Lehr"zur Hauptsache im Evangelium. Damit hat
es seinen Sinn verändert, seine Kraft von seiner ursprünglichen Bahn
abgelenkt, seinen Segen zum guten Teil in Fluch verwandelt. Es
hat aus der frohen Botschaft ein Dogma, aus der Liebe Orthodoxie,
aus der „herrlichen Freiheit der Kinder Gottes" geistige Knechtung,
aus dem Christus eine Christologie gemacht.

In Summa: Wir haben in diesem Entscheid des Spruchkollegiums
eine typische Aeußerung des Kirchentums vor uns. Dieses Kirchentnm
hat keinen Protest gegen all die praktischen antichristlichen Mächte, die



— 262 —

in unserer Wett sich regen, es Hut keinen Mund, um gegen soziales Unrecht,
gegen eine unchristliche Wirtschaftsordnung, gegen die Sünden der Großen
Zeugnis abzulegen, es läßt sich von diesen protegieren, es verteidigt, segnet,
weiht oft genug diese widerchristlichen Mächte, aber wenn ein Pfarrer, ein
praktischer Jünger Christi, einer, der sich wie Wenige unter das Maß
stellen darf, an dem nach der Meinung Jesu seine Jüngerschaft
gemessen werden soll: „Daran wird jedermann erkennen, daß ihr meine
Jünger seid, so ihr Liebe untereinander habt" — wenn ein solcher

Pfarrer in theologische Jrrtümmer verfällt, dann schlägt man zu.
Wahrlich, eine Mrche, die pLa^ktssch Jesus so stark verleugnet, hat kein

Recht, Lehrirrtümer so schroff zu ahnden! Oder hängt eins mit dem
andern zusammen? Ist man in der Lehre so streng, weil man in der

Praxis so lax ist? Wenn man Gottes Reich nnd Gottes Wahrheit
mehr in Taten für Gott sähe, wäre man dann in Theorien noch
fo scharf? Ist nicht gerade das der Fluch der Kirche gewesen, daß die

Leidenschaft Jesu und seiner Jünger für Gottes Reich zu einer Leidenschaft

für das Dogma geworden ist?
Der Fall Jgtcho ist also ,M,Mericht über die Kirche d. h. das

Kirchentnm. Es geht mit diesem zu Ende. Darum muß es sich in
semer wahren Gestalt darstellen, wie es gegenwärtig in der römischen
und der protestantischen Kirche tut. Das ist der Sinn der großen
Krise, von der der „Fall Jatho" auch ein Symptom ist. Wir gehen
einer nichtkirchlichen Form des Christentums entgegen (die freilich
„Kirchen" im Sinne freier religiöser Gemeinschaften keineswegs
ausschließt). An ihrem kirchlichen d. h. katholischen Denken sind die

Spruchrichter zu Fall gekommen. Sie haben das Recht ihrer Sache
nur in dieser Form zu wahren gewußt, statt es in der freien
Bewegung der Geister zu vertreten. Dafür haben sie offenbar zu wenig
Vertrauen zu der Macht der Wahrheit. Es ist die alte Sache! Die
Kirche stellt fich gegen Gott und Jesus — im Namen Gottes und
Jesu. Es ist ein Akt mehr in der großen Tragödie des Kirchentums.

An diesen Punkten also liegt m. E. die Bedeutung des Ereignisses.
Es beleuchtet scharf die allgemeine Situation, darin wir uns befinden.
Und welches werden nun die Konsequenzen seiu? Welches sollten
sie sein?

Jatho wird nun dnrch die Hochherzigkeit seiner Gemeinde in
privater Stellung feine Tätigkeit fortsetzen. Mir tut er dennoch leid.
Denn ich habe das Gesühl, daß dieser Mann seine Bedeutung gerade
auf einer Kanzel der preußischen Kirche gehabt habe, daß ihm aus dieser

Stellung Kraft zugeströmt sei und daß feine private Stellung vieles

zu seinen Ungunsten ändern werde. Männer von seiner Art sind ja
nicht unkirchliche Individualisten, sie Huben Freude an den Kirchenformen,

die für sie symbolische Bedeutung bekommen. Aber um Eines
dürfen wir ihn doch beneiden: Er ist sich selbst treu geblieben. Er ist
der Gefahr entgangen, daß man ihm aus scheinbaren Konzessionen
einen Strick drehen, daß die allzeit sprungbereite kirchliche Verleumdung



— 263 —

rufen konnte: „Sehet, er hat einen Rückzug angetreten". Er ist in
grvßer Stunde groß gewesen.

Aber der Liberalismus? Was wird er tun? Wird er überhaupt
etwas tun — ich meine etwas Ernstliches? An Protestartikeln,
Protestversammlungen wird es freilich uicht fehlen, aber die sind Luft. Wird
es zu mehr kommen? Leider dürfen wir dessen nicht gewiß sein. Denn
hier kommt die Schwäche des Liberalismus zum Vorschein. Es fehlt
ihm an religiöser Kraft. Das einzig Richtige wäre offenbar, wenn
der ganze Liberalismus der preußischen Landeskirche sich erhöbe und
mit Austritt aus der Staatskirche und Bildung einer eigenen drohte,
falls das Urteil nicht aufgehoben werde. Aber das wird nicht geschehen.
Einmal darum nicht, weil die Führer des Liberalismus diese religiöse
Schwäche kennen, sodann, weil sie das Staatskirchentum dazu viel zu
hoch schätzen. Ob nicht auf Kosten der Freiheit? Ob nicht dieses
Kirchentnm zersprengt werden muß, wenn ein neuer Geist Raum zum
Wohnen im Lande bekommen soll? Mir scheinen zum mindesten die

recht zu haben, die aus diesem Ereignis die Konsequenz ziehen, daß
die Trennung von Kirche und Staat kommen müsse. Ob aber nicht auch
eine Vertiefung und Umstimmung des Liberalismus nötig ist? Ich habe
auf die bedeutsame Tatsache hingewiesen, daß die Kirche, die jetzt Jatho
absetzt, es an einem kräftigen Protest, ja meistens überhaupt an jedem
Protest gegen die praktische Unchristlichkeit fehlen lasse. Aber ist
dies nicht auch gegen den Liberalismus zu sagen? Dieser protestiert
jetzt heftig gegen das Kollegium, aber wo haben ivir ihn protestieren
gesehen, als der deutsche General Trotha 60,000 Herero, Frauen,
Kinder, Greise so gut wie wehrhafte Männer, in die Sandwüste trieb,
in einen grauenvollen Tod? Auch der Liberalismus ist an dem gleichen
Uebel krank, wie die Orthodoxie: auch ihm ist die Lehre zu wichtig
im Evangelium, es ist bloß liberale Lehre oder auch bloß Opposition
gegen das Dogma, statt orthodoxe Lehre, auch er sieht den Sinn des
Evangeliums zu wenig da, wo Jesus ihn sieht. Der Spruch des
Kollegiums ist nur ein Ergebnis der Denkweise, die auf seine Art auch der
Liberalismus teilt. Es ist sein Fleisch und Blut, das sich gegen ihn kehrt.

Damit habe ich nun fchon das Letzte angedeutet, was ich noch
sagen will. Was soll aus der Bewegung, die nun begonnen hat,
herauskommen? — Daß etwas Bedeutsames dabei herauskommen
müsse, dürfen wir doch wohl glauben. Wir dürfen auch in diesen Ereignissen

Gottes Wege ahnen. Ohne den Anspruch erheben zu wollen,
daß ich diese keune, darf ich wohl sagen, wie ich mir die kommenden
Entwicklungen denke. Zunächst wird der Kampf zivischen Orthodoxie
und Liberalismus mit neuer Leidenschaft entbrennen. Wer wird siegen?
Keiner der beiden Gegner. Es wird dem Liberalismus vielleicht
gelingen, freie Bewegung in der Kirche durchzusetzen, aber er wird die

Orthodoxie nicht innerlich überwinden. Trotzdem, vielmehr gerade
darum wird der Kampf eine große und segensreiche Wirkung haben:
Er wird die Kruste des Intellektualismus und des Kirchentnms zer-



— 264 —

sprengen, welche das deutsche Christentum so schwer belastet. Beide
Gegner werden einen neuen, tieferen Ansatz suchen müssen.. Dabei
werden sich die Frömmsten und Freiesten unter ihnen finden.
Brauche ich zu sagen, wo ich diesen Ansatz sehe, welches die neue
Gestalt des deutschen Christentums ist, die ich ersehne und erwarte? Es ist
der Durchbruch einer über Orthodoxie und Liberalismus, Kirchentum
und Theologie hinausgehenden Gottesreichsbeivegnng. Mir scheint, daß
das kommen müsse, daß dies der Weg Gottes durch die wilden Wasser sei.

Damit ist auch gesagt, ivas dieses Ereignis für uns bedeutet,
für uns Schweizer im Allgemeinen und für nns „Freunde dcr neneu
Wege" im Besonderen. Wir müssen befürchten, daß daraus ganz falsche

Schlüsse gezogen werden. Es ivird nicht an Bersuchcu fehlen, daraus
für das alte Parteiwesen Kapital zu schlagen. „Sehet", wird da nnd
dort Einer sagen, „wie groß die Macht der Schwarzen ist! Anch uns
droht die Reaktion, daher ist ein organisierter Znsaminenschluß aller
Freien und Frommen nötig!" Das ist ja das Betrübende an diesen

deutschen Vorgängen, daß sie auch bei uns überlebten Gedanken einen
Schein des Rechtes verleihen. Aber es wird sich dadurch doch niemand
beirren lassen, der nur eiu bischen Augen hat, die Dinge zu sehen,

wie sie sind, und nicht an Gespenster glaubt. Es ist ganz ausgeschlossen,
daß unsere „Positiven" Spruchkollegiumsgelüste bekommen. Wir haben
dieses Stadium religiös überwunden, auch uusere Positiven. Auch
sie wissen in ihrer großen Mehrheit, besonders in ihren Führern, daß
die religiöse Wahrheit sich in der Freiheit behaupten muß und daß
das beste Bekenntnis das der Tat ist. Wir sind über den Kampf
von Orthodoxie und Liberalismus hinaus. Dafür danken wir Gott.
Aber wir pochen nicht darauf. Es ist zum kleinsten Teil das
Verdienst der gegenwärtigen oder der letzten Generation, sondern
vielmehr eine Folge der besonderen politischen Verhältnisse der Schweiz.
Uns winken neue Aufgaben, neue Ziele; wir fühlen vvr allem, wie
sehr ivir Vertiefung nötig haben. Daß ivir erst recht ein Relies pflügen
sollen, das ist's, was uns der Fall Jatho lehren kann.

Es ist Kampf und Leid über die deutsche Kirche gekommen. Aber
sie werden fich zu Segen und Hilfe wandeln, wenn nicht durch die

Weisheit der Menschen, so doch durch Gottes Rat, Und auch auf uns
Schweizer wird davon Segen zurückströmen. Gott ist am Werke.
Es geht vorwärts lind anfwärts. L. Ragaz.

ftuMcdau.
ur Lrneuerung der Mcften. Wir haben früher einmal kurz von

einem Versuche berichtet, der im Kauton St. Gallen unter-
nommen werde, unsere Kirche zll neuem Leben zu erwecken. Er

ist ursprünglich vvn unserem Freunde Pfarrer Bader ausgegangen.


	Zur Amtsentsetzung des Pfarrers Jatho

