
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 7

Artikel: Verschiedene Auffassungen vom Reiche Gottes

Autor: Wuhrmann, J.U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SS 55

»!

vencbieoene )IuNa«ungen vom lieicbe
Sotte;.

^esus begann seine Wirksamkeit mit der Predigt vom Reiche Gottes.
I Etwas Willkommeneres als dieses Reich hätte er seinen jüdischen

««^ Zeitgenossen nicht verkündigen können; denn es war gerade das,
was sie mit der größten Sehnsucht erwarteten. Es zeigte sich jedoch
bald, daß Jesus unter dem Gottesreich etwas anderes verstand, als sie.

Die Juden dachten sich das Reich Gottes als ein sür sie, die
Nachkommen Abrahams und gehorsamen Söhne des mosaischen
Gesetzes, bestimmtes irdisches Glückseligkeitsreich. In ihren Augen gab
es nichts Größeres als die Zugehörigkeit zum Judentum. Sie meinten
(s. 4. Esra 6, 55), Gott habe die Welt um ihretwillen geschaffen;
und einer von ihnen verstieg sich zu dem Ausspruch, ein einziger
Israelit sei vor Gott mehr wert als alle nichtjüdischen Nationen der
Erde. Was Wunder, daß sie sich bei solchem Größenwahne einbildeten,
das kommende Gottesreich werde ein jüdisches Macht- und Herrlichkeitsreich

auf Erden sein. Ihre Erwartung ging dahin, der von Gott
verheißene Messias werde als der König des Gottesreichs bei seiner
Ankunft alle Feinde Israels ausrotten, alle Nationen der Erde dem
jüdischen Staate untertänig machen, und unter den durch seine Herrschaft

herbeigeführten neuen Verhältnissen würden dann alle
Reichsgenossen völlig frei, gut und glücklich sein. Das war das jüdische
Traumbild vom Königreich Gottes.

Jesus verkündigte ein ganz anders geartetes Gottesreich. Er
drängte der Juden durch und durch nationalistische Auffassung vom
Reiche Gottes in den Hintergrund und betonte mit Nachdruck, daß
die Abstammung von Abraham seinen Volksgenossen kein besonderes
Anrecht auf das Himmelreich gebe, sondern nur den Vorteil gewähre,
daß ihnen die Botschaft von diesem Reiche zuerst gebracht werde, so

daß sie vor andern Gelegenheit zum Eintritt in dasselbe hätten. Er
ließ sie wissen, daß das Reich Gottes nicht nationalen, sondern
universellen Charakter an sich trägt, daß es ein für die ganze Menschheit



— 238 —

bestimmtes Reich ist. Die charakteristischen Eigenschaften seiner Bürger
sind nicht solche, die sich nnr gewisse, bevorzugte Klassen aneignen
können, sondern solche, deren Besitz jedem zugänglich gemacht ist.
Aber es sind Eigenschaften, die jeder haben muß, wenn er dem Reiche
Gottes angehören will — Eigenschaften, die nicht in Merkmalen des

äußern Menschen bestehen, sondern in Charakterzügen des inwendigen
Menschen, als da sind: Vertrauen, Demut, Sanftmut, Reinheit,
Friedfertigkeit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit, Liebe u. s. m. Die sittliche
Charakterschönheit gibt deu Ausschlag im Himmelreich Jesus wurde
nicht müde, immer nnd immer wieder aufs eindringlichste von der

Beschaffenheit der Reichsgottesbürger zu reden. Dabei bediente er sich

nicht stets der gleichen Worte, aber wie verschieden er sich auch
ausdrückte, immer ließ er seine Zuhörer wissen, daß das Herz, die

Gesinnung, die Beweggründe die entscheidenden Faktoren im Menschenleben

sind. Indem er auf diese Weise Aufschluß über das Reich Gottes
gab, zeigte er, daß es nicht ein äußerliches, materielles, sonder» ein
innerliches, geistiges Reich ist. Desgleicheu ist es ein gegenwärtiges
Reich; es ist herbeigekommen. Aber es kostet Anstrengung und Opfer,
in dasselbe zu gelangen; denn die Psorte ist eng. Kein Preis darf
einem dafür zu hoch sein; wer es gewinnen will, muß bereit sein,
alles dafür zu geben. Klein ist fein Anfang; aber wie ein Senfkorn,
das, in die Erde gelegt, sich lebenskräftig entwickelt nnd zum Baume
wird, unter dem die Vögel des Himmels wohnen, fo dehnt auch das
Reich Gottes sich aus. Und seinem äußern entspricht seiu inneres
Wachstum; denn es gleicht dem Sanerteig, der uicht ruht, bis er das

Mehl, unter das er gemengt wird, ganz und gar durchsäuert hat.
Seine Entwicklung geht langsam vor sich unter Hindernissen, die sie

hemmen; aber sie ist nicht endlos, sondern gelangt zur bestimmten,
doch nur dem himmlischen Vater bekannten Zeit zum Abschluß. Der
Tag der Volleitdung wird mit dem Ende unseres Weltalters kommen,
und dann wird das Reich Gottes in seiner vollen Herrlichkeit dastehen.

Jesns kleidete seine Lehre in eine feiner Zeit angemessene
Sprache, indem er freimütig Gebrauch machte von den seinen
Zuhörern bekannten und verständlichen Formen und Ausdrücken.
Inwiefern die in unsern Evangelien vorkommende apokalyptische Bildersprache

ihin zuzuschreiben sei, ist eine Frage für die Gelehrten. Mir
scheint es gar nicht unannehmbar zu sein, daß er von ihr Gebrauch
machte; denn sie tut der geistigen Natur und dem universellen Zweck
seines Evangeliums keinen Eintrag. Soviel ist jedoch klar, daß wir das
Bezeichnende seiner Botschaft nicht in deren Bildersprache, sondern in
dem neuen, im guten Sinne des Wortes revolutionierenden Inhalt
seiner Lehre zu suchen haben. Jesus selbst beabsichtigte keineswegs,
die Verkündigung feines Evangeliums an eine bleibende Ausdrucksweise

zu binden, sondern er überließ es den kommenden Geschlechtern,
die neue Lehre in Ausdrücken, die der jeweilen herrschenden Denkweise

entsprechen würden, bekannt zu machen. So kam es, daß im



— 239 —

Laufe der Zeit die Botschaft vom Reiche Gottes in neue Formen
gegossen wurde, die dem jeweiligen modernen Empfinden der Menschen
besser entsprachen, als die alten. Wenn es dabei geblieben wäre, so

ließe sich nichts gegen die Sache sagen. Es entstanden aber nicht uur
neue Formen, sondern auch neue Auslegungen der Lehre Jesu vom
Reiche Gottes. Darin hat es seinen Grund, daß wir heilte verschiedene,
in den christlichen Kreisen populär gewordene Auffasfungen von diefem
Reiche haben. Die hauptsächlichsten dieser Auffassungeu wollen wir
zum Gegenstand einer kurzen Erörterung machen und dabei im Auge
behalten, daß wir die ihnen innewohnenden Wahrheitselemente
beizubehalten haben, während wir das, was an ihnen falsch ist, uicht
konservieren dürfen.

Zuerst kommt die chiliastische oder millenarische Auffassung an
die Reihe. Nnter Chiliasmus oder Millenarismus (der erste dieser
Ausdrücke ist vom griechischen der zweite vom lateinischen
mills gleich tausend, abgeleitet) verstehen wir eine Klaffe von Theorien,
die ein zukünftiges, durch eine plötzliche, wunderbare Umgestaltung der
gegenwärtigen Ordnung "äller Dinge herbeizuführendes Reich „mit
übermenschlichem Triuinph und noch nie dagewesener Prosperität in
Aussicht stellen. Ein Chiliast ist, genau gesprochen, eiu Prämillenaricr,
das ist einer, der die Wiederkunft Christi vor, bezw. mit dem
Anbruch des Milleniums erwartet und in Verbindung mit dieser
Erwartung allen wahren Fortschritt und jedes unbehinderte Gedeihen in
die Zeit nach dem Wiederkommen des Herrn verlegt. Im weitern
Sinne .des Wortes bezeichnet man mit Chiliasmus, ungeistige
Zukunftsvorstellungen jeder Art. Oft, wenn auch längst nicht immer,
werden die beiden Bedeutungen miteinander verbunden uud gehen sie

ineinander über. Hier gebranchen ivir den Ausdruck Chiliasmus zur
Bezeichnung der Anschauung, die der gegenwärtigen Welt, als ob sie

nicht Gvttes Welt wäre, alle und jede Vortrefflichkeit abspricht und
den Gegenstand der christlichen Hoffnung, die Aufrichtuug des Reiches
Gottes, in eine uubestimmte Zukunft versetzt.

Der Chiliasmus, dessen Anfänge einer fernen Vergangenheit
angehören, ist eine in der Christenheit vor sich gegangene Wiederbelebung
des transcendentalen, eschatologischen Ideals, das den spätern Judais-
mus charakterisierte. Er wurde sehr gestärkt dadurch, daß viele der
ersten Christen fich den Inhalt der apokalyptischen Schriften dcr Judeu
aneigneten. In manchen dieser Schriften findet sich die Erwartung
einer zwischen die jetzige und die zukünftige Weltzeit tretende, bald
länger, bald kürzer bemessene Periode höchsten Triumphs und
unermeßlicher Glückseligkeit. Dieser Erwartung begegnen ivir auch in der
Offenbarung Johannis, Kap. 20, 1—9, ivo von einer ersten und
zweiteii Auferstehung, einem zweimaligen Gericht nnd einer tausendjährigen

Herrschaft Christi die Rede ist, an welcher Herrschaft
teilnehmen werden die der ersten Auferstehung teilhaftig gewordenen

/„Seelen derer, die enthauptet sind um des Zeugnisses Jesu und um



— 240 —

des Wortes Gottes willen, und die nicht angebetet hatten das Tier
noch sein Bild, und nicht angenommen hatten sein Malzeichen an ihre
Stirn und auf ihre Hand." Ich lasse diese Stelle — die einzige in
der Bibel, die von einem tausendjährigen Reiche handelt — unangetastet,

bemerke aber, daß ich ihr mit dem besten Willen nicht zu
entnehmen vermag, was die Chiliasten aus ihr schöpfen, und das einfach
darum nicht, weil ich aus Liebe zur Wahrheit nicht willens bin, bei

der Auslegung ihr das zu supponieren, was jene ihr unterschieben.
Die Annahme eines bald eintretenden Milleniumsreiches mar in

den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in der christlichen
Kirche sehr weit verbreitet. Justin erwähnt ihrer als eines wesentlichen

Artikels des christliche:: Glaubens. Sie bildete auch einen

Hauptbestandteil der Lehre des Tertullian uud des Hippolytus. Durch
die Extravaganzen der Montanisten aber kam sie in Mißkredit. Und
als Augustin die Milleniumsherrschaft mit der irdischen Regierung der

Kirche identifizierte, verlor fie ihren festen kirchlichen Halt.
Doch der Prämillenarismus, obwohl diskreditiert, starb nie ganz

aus in der Kirche. Im Gegenteil, er lebte immer wieder anf, nnd
das namentlich in Zeiten der Trübsal nnd der Verfolgnng. Auch
heute hat er eine nicht kleine Anzahl ernster, frommer Anhänger und
eine weit verbreitete,, populäre Literatur, mit der nicht ohne Erfolg
Propaganda für ihn gemacht wird. Es ist deshalb wichtig, daß wir
die Grundlagen, auf denen er beruht, und die praktischen Wirkungen,
die er auf das Denken und Leben ausübt, zu verstehen suchen.

Die^exeg.etische Basis des Prämillenarismus besteht in einer
buchstäblichen Interpretation der biblischen Prophezeiungen, die dem
Volke Israel eine Zeit irdischer Herrlichkeit nnd Glückseligkeit in Aussicht

stellten. Er ist eine Wiederbelebung des jüdischen Ideals, dem

Lesus nicht zustimmte. Der Grundzug der auf das Kommen des

Mefsias gerichteten Hoffnung der Juden bestand in der Erwartung
einer auf übernatürliche Weise zustande kommenden Wiederherstellung
der nationalen Macht Israels. Jesus substituierte dem eutgeistigten
jüdischen Ideal ein geistiges. Dariii" lag der Grund, warum sich seine

Volksgenossen von ihm abwandten und ihn verwarfen. Die
millenarische Auffassung stellt das ältere, von Jesus aufgegebene Ideal
wieder her. In die Praxis übersetzt, lautet ihre Theorie: „Die Juden
zu Christi Zeit waren im Recht mit ihrer Auslegung der Prophétie.
Sie besaßen das wahre messianische Ideal nnd irrten fich nur in Bezug
auf das Datum seiner Verwirklichung. Sie schrieben der ersten
Ankunft Christi zu, was erst mit seiner zweiten Ankunft sich erfüllen
wird. Wenn wir die beiden Kommen Jesu auseinander halten,
verschwindet jede Schwierigkeit."

Der Prämillenarismus beruht ferner anf einer pessimistischen
Lebensanschauung, die an einem wahren Fortschritt dcr Sache Christi
unter der Wirkung der gegenwärtigen Kräfte verzweifelt. Für Jesus
war diese Welt Gottes Welt und das Reich Gottes seinem Keime



— 241 —

nach schon gegenwärtig. Manche Prämillenarier sprechen aber, als
ob die Welt dem Satan übergeben wäre. Den Begriff der Entwicklung

weisen sie als irreführend und gefährlich zurück. Ihrer Meinung
nach muß die Welt schlechter werden, bevor sie besser werdeu kann;
und sie begrüßen alle Verschlimmeruugen auf dem wirtschaftlichen,
politischen uud religiösen Gebiete als willkommene Zeichen der
Annäherung Ver Wiederkunft Christi.

Die praktische Wirkung dieser Denkart «lis das christliche Leben
ist eine zweifache. Arrider einen Seite bewirkt sie tiefen Lebeusernst
und strenge Gewissenhaftigkeit,^sMue^ein reges Interesse am geistlichen
Wohl und an der ethischen Reinheit der Individuen. Uns der andern
SMe^dagegen führt sie, wenn konsequent durchgesetzt, zu êmem be-"
klagenswerten Mangel an Teilnahme an den, wenn nicht gar zum
positiven WidersÜriid gegen die sozialen Bewegungen, welche die
vorhandenen sozialen Kräfte nutzbar zu machen suchen zum zeitlichen und
ewigen Wohl der Menschheit. Ihre Mimose Pflicht gegenüber den
Weltmenschen meinen manche Chillästen dadurch erfüllen zu können,
daß sie "ihnen zurufen: „Entfliehet dem znkünftigen Zorn, indem ihr
LA,ch^ bekehret!" Da und dort mögen ivelche diesen Warnnngsruf
beherzigen, Buße tun und wie Brände uns dem Feuer gerettet werdeu.
Aber ob sie ihn hören und zn Herzen nehmen oder nicht, der Prediger
— ob Kleriker oder Laie — hat, wenn er seine Bnßposaune vor den
Ohren der Welt hat erschallen lassen, seine Pflicht, geicin. Wenn die

Zahl der Auserwählten vollzählig ist^ wird Christus kommeu und
seine tausendjährige Friedensherrschaft auf Erden aufrichten. Das
Millenium muß dcr große Gegenstand der Sehnsucht und des Gebets
der Gläubigen sein.

Die zMiK^lirWsMu^ Reiche Gottes, die wir in Erwägung
zu ziehen haben, ist die eWjiMischc^-nach welcher Gottes Reichsplan
verwirklicht wird durch die allmähliche Organisation der Menschheit
in eine einzige,. unter der Herrschaft und Aufsicht der christlichen Kirche
stehende Gesellschaft. Diese Auffassung, welcher Augustin zuerst Ausdruck

Verlieh, findet ihre vollständigste Verkörperung in der
römischkatholischen Kirche. Dem Katholiken ist diese Welt eine Erziehungsschule.

Die Menschheit muß zum geistlichen Leben erzogen werden;
und die Kirche ist die Institution, die Gott mit der Leitung des
Erziehungsprozesses betraut hat. Zu diesem Zwecke belehnte er sie mit
der nötigen Vollmacht und der Beweis für diese Belehnung besteht
in dem Fortschritt, den die Kirche durch die Ausübung ihrer Autorität
in der Welt zustande gebracht hat. Was immer ihrer Herrschaft
widersteht, ob auf dem Gebiete des Denkens oder der Praxis, das ist
profan und von Uebel und muß deshalb unterdrückt werden durch
irgendwelche ihr zu Gebote stehende Gewalt.

Daß die römisch-katholische Kirchentheorie, mit deren Inhalt
wir uns hier nicht weiter zu beschäftige!! brauchen, einen bedeutenden
Einfluß auf die christliche Weltanschauung ausgeübt hat, ist klar. Es



— 242 —

muß anerkannt werden, daß man ihr die Wiederaufdeckung mancher
auf die Welt und die menschliche Erfahrung bezüglichen Wahrheiten,
die vom Chiliasmus verkannt und zugedeckt wurden, zu verdanken
hat. Sie stellte die Kirche als Gottes Repräsentantin mitten ins
Le^ll^-Äe^MlMrllMma^ und wie immer man das auch
beurteilen mag, zugeben muß man, daß sie damit die Zugehörigkeit
der gegenwärtigen Welt zu Gott bezeugte. Aber freilich, es gèWîh
dies nicht oMe^crbeiführung einer Verwirrung ethischer Werte, die

neue, ernsthafte Nebel zur Folge hatte. Durch das Aufgehenlassen
des Religiösen im Kirchlichen beraubte sie den Fortschritt ans dem

religiösen Gebiete, den die Kirche nun lediglich der Ausübung ihrer
Autorität zuschrieb, seines moralischen Charakters. Und diejenigen
Elemente in Jesu Evangelium, die diesem seinen einzigartigen,
göttlichen Charakter verleihen und es zu einer die Menschen nmwandelnden
Kraft machen, verdunkelte sie, wenn sie sie auch nicht leugnete. Jesus
prägte den Ausdruck „Reich Gottes" um, indem er ihm einen neuen
Inhalt gab. Die Gottesherrschast, die er verkündigte und einzuführen
sich bemühte, ist eine väterliche und trägt als solche den Typus der
Familien- und nicht den der Staatsherrschaft an sich. In den Augen
der Römisch-Katholischen aber ist die Kirche ein Reich im politischen
Sinne des Wortes und der Papst ebenso, wie der Cäsar, ein irdischer
Potentat. Das zeigt uns, warum in den Annalen des Papsttums
der Kampf um weltliche Macht eine so große Rolle spielt. Es war
gut, daß die Reformation kam und Befreiung brachte vvn einer
Auffassung, die das Reich Gottes mit der Kirche identifiziert und diese

als irdische Monarchie erscheinen läßt.
Wir kommen zur dritten Auffassung vom Reiche Gottes, der

individualiMchen, deren Vertreter es fürmöglich HMèlì^"Vèn auf die

gànzë^Welt sich beziehenden göttlichen Heilsratschluß in adäquater
Weise zu erklären durch ihre Darstellung der Beziehung Gottes zu
den Individuen. Diese Beziehung kann in. verschiedenem Lichte
betrachtet weröen, entweder, wie von Arminius, im LMW der Allgemeinheit

der göttlichen Gnade, vder aber^ wi? von Calvin, lm^Lichte^er
unbedmWn^MadMWählV Doch ob sv oder so, in beidenHallen wird
die^Be^eutung^s^L^bens abhängig gemacht von Gottes Stellung
zu den Individuen, und der Wert. der.Welt wird darin gefunden,
daß sie der Schauplatz der Ausführung des göttlichen Ratschlusses in
BezM^LIMiMSiÄIV^-."

DieLoMMerung dieser Auffassung in eine bestimmte theologische

Theorie war das^Serk, der Reformation. D^r Protestantismus
.begann mit der Wiederbehauptung der Rechte des Judividuums. Der
Protest gegen Rom nahm verschiedene Formen an. Luther legte den

Nachdruck auf die Rechtfertigung durch deu Glauben, Calvin betoute
den Ratschluß Gottes. Beides kommt für unsere Untersuchung auf
dasselbe heraus; denn in beiden Fällen wurde die Notwendigkeit der
Kirche als einer unerläßlichen Vermittlerin zwischen Gott und den



— 243 —

Menschen geleugnet und die Beziehung zwischen der individuellen
Seele und Gott als das Wesen der Religion bezeichnet.

Die Hervorhebung des Individuums hatte ihr Gutes. Es wurde
durch sie die Aufmerksamkeit wieder auf die ethischen und geistigen
Elemente in der Religion gerichtet und die Vortrefflichkeit und
Göttlichkeit von vielem, das der Katholizismus verurteilt und verworfen
hatte, wieder behauptet. Dadurch, daß die Bibel aus ihrer Verborgenheit

hervorgezogen und zum einzigen Maßstab der Wahrheit für jeden
einzelnen gemacht wurde, wurde die Erinnerung an Christus in dcr
Menschheit wieder belebt. Besonders wichtig war die Aufhebung des
UrckeMiedes zwischen Geistlichem und Weltlichem, die in der Lehre
vom allgemeinen Priestertum der Gläubigen ihren Ausdruck fand.
Dr^d^er Unterschied machte leider nur einem andern Platz,
demjenigen zwischen Crivählten und Nichtermählteu. Die Menschheit
wurde in zwei Klassen geteilt, die eine bestehend aus denen, die
gerettet werden, die andere aus denen, die verloren gehen. Den
bestimmenden Faktor in beiden Fällen sah man im göttlichen Ratschluß
und den Zweck beider in der Manifestation der Herrlichkeit Gottes.
Die Bedeutung der Welt suchte man darin, daß sie der Schauplatz ist,
wo sich der doppelte Vorsatz Gottes zum Heil der einen und zum
Unheil der andern von selbst auswirkt. Der Protest der Arminianer
gegen die Prädestinationslehre bewirkte, wie wichtig sein Einfluß auf
die Gestaltung der Theorie über den Willen auch war, keine wesentlichen

Aenderungen an den Grundzügen des Bildes. Das individuelle
Verhältnis zwischen Gott und dem einzelnen Menschen betonten die
Arminianer mit gleichem Nachdruck, wie die Calvinisten.

Die soeben besprochene Auffassung zeitigte starke, charaktervolle
Persönlichkeiten, und an gewissen Orten, wie z. B. in Genf, in Schottland

und in Neuengland, führte sie zur Organisation kleiner
Gesellschaften, die sich in hohem Grade durch ethische Straffheit und Reinheit

auszeichneten. Aber viel leichter als die katholischen Ekklesiasten
beruhigten sich die protestantischen Individualisten über die Teilung
der Welt in zwei Lager, in ein christliches und ein nichtchristliches;
und während der Blütezeit ihrer Auffassung versäumten sie es, die
Lolle Größe des Christentums als einer missioirwrenden Religion zu
realisieren. Und mehr uud mehr zeigte fich's im Laufe der Zeit, daß
der einseitige Individualismus zu Verhältnissen und Zuständen führt,
die für das christliche Leben große Gefahren in sich bergen. Rechtlich
Denkende werden nicht leugnen wollen, daß ihm ein großer Teil der
Schuld daran, daß in unserer Zeit der Kampf ums Dasein so widerliche,

gehässige Formen angenommen hat, beizumessen ist.
Wir sind in unsern Tagen Zeugen einer Reaktion gegen den

übertriebenen Individualismus. Es ist zum Axiom des modernen
theologischen Denkens geworden, daß die Herrschaft Gottes ebensowohl
eine soziale, wie eine individuelle Bedeutung hat. Und der Begriff
„Reich Gottes", der eine geraume Zeit lang vvin Protestantismus in



— 244 -
den Hintergrund geschoben wurde, "tritt wieder mehr in den Vordergrund

des religiösen Denkens. Was dieser Begriff in sich schließt,
und wie es möglich ist, die Wahrheitselemente der bisher besprochenen
Auffassungen vom Reiche Gottes zu konservieren und dabei die

Einseitigkeiten und Irrtümer dieser Auffassungen zu vermeiden, das haben
wir nun zu betrachten.

Der Beitrag des modernen Denkens zur Vorstellung vom Reiche
Gottes besteht hauptsächlich in einer klareren Einsicht in die Natur der
Persönlichkeit, und das ist an sich nur eine Phase der in nnserer Zeit
wiedergewonnenen Erkenntnis von der Einheit des Lebens. Der
heutigen Psychologie ist die Persönlichkeit ein wesentlich sozialer
Begriffe und die Gestaltung und Erziehung des Individuums durch die

Einflüsse seiner Umgebung, die alles außer ihm Seiende in sich schließt,
ist als Vorgang nur ein Teil eines viel weitern Entwicklungsprozesses,
von dem das Universum Schauplatz und Gegenstand zugleich ist.

Wenn wir sagen, Persönlichkeit sei ein wesentlich sozialer
Begriff, so meinen wir damit zweierlei: 1. das, dgß„sie ihr Dasein
sozialen Einflüssen zu verdanken hat, und 2. das, daß sie ihre Natur
durch soziale Beziehungen realisiert. Es gibt kein isoliertes Individuum.

Ein Mensch ist wahrhast er selbst in dem Maße und Grade,
als er sich mit seinem Denken und Lieben in Beziehung zn andern
setzt; und sein ihm eigentümlicher individueller Charakter ist das, was
er ist, dadurch geworden, daß er sich von seineil Mitmenschen sv und
fo beeinflussen ließ und in der und der Weise auf sie zurückwirkte.
Es folgt daraus, daß das Individuum und die Gemeinschaft höchstens
im abstrakten, niemals aber im konkreten, nufs Praktische gerichteten
Denken voneinander geschieden werden können. Sie sind die zwei
Gegenstücke des sozialen Denkens, deren jedes ohne das andere
unvollständig ist. Beide sind wesentlich notwendig wie znr Vollständigkeit,

so auch zur Existenz des persönlichen Lebens.

Irr die Sprache der christlichen Theologie übersetzt, meint das
Gesagte, daß der Begriff „Königreich Gottes" ein allumfasfender ist.
Gottes Beziehung zum Individuum ist nicht etwas von seiner
Beziehung zur christlichen Gesellschaft Abgesondertes, sondern jene
Beziehung wird durch diese realisiert. Wie durch die Einflüsse, die das
Reich Gottes ausübt, der Charakter des individuellen Christen gestaltet
wird, so wird das Sichausdrücken dieses Charakters durch die

Beziehungen, die das Reich herstellt, möglich gemacht. Ein unsoziales
Christentum ist ein begrifflicher Widerspruch, Diese Wahrheit haben
die Ekklesiaften erkannt und erfaßt, aber auch übertrieben und karikiert.

Die moderne soziale Auffassung von Gvttes Vorsatz hat weit-
reichendeFolgen für die Dogmatik und für die Ethik. Sie schließt
in sich, daß die Rettung des Judividuums niemals als Selbstzweck
losgelöst werden kann von der Aufrichtung des Reiches Gottes. Das
christliche Ideal umfaßt eine Gesellschaft, d. i. einen organisierten
Körper von Personen, die in bestimmten Beziehungen zu einander und



— 245 —

zu Gott stehen. Ein Mensch wird nicht gerettet, ohne daß er ein
Mitglied dieser Gesellschaft wird; er ist gerettet nur insofern, als er
die rechte Stellung zu seinen Mitmenschen einnimmt und dadurch den
Heilsplan Gottes für die Welt verwirklichen hilft. Ebenso wichtig ist
die Bedeutung unserer Auffassung in Bezug auf die ethische Seite des
christlichen Ideals. Dieses schließt diejenigen ethischen Theorien aus,
die das Ideal menschlicher Vollkommenheit ausschließlich in Ausdrücken
der Beziehung zwischen der individuellen Seele und Gott darstellen.
Des Menschen Stellung zu seinen Nächsten darf nicht einfach als ein
Mittel zu seiner eigenen moralischen Entwicklung oder zu seiner
Annäherung zu Gott betrachtet werden, so daß, wenn der Höhepunkt
der Entwicklung erreicht wäre, die Beziehung des Menschen zum
Menschen belanglos würde und nur noch die Stellung des Menschen
zu Gott wichtig bliebe. Das wäre die Verwirklichung emes mystischen,
aber nicht die Realisiernng des christlichen Ideals. Im Christentum
bleibt die Beziehung des Menschen zu seinen Mitmenschen allezeit ein
integrierendes Element seiner Beziehung zu Gott.

Das Gesagte schließt jedoch die ergänzende Wahrheit vom Wert
des Individuums nicht aus. Die Geschichte zeigt uns, daß das
Christentum wie keine andere Religion vor und nach ihm die Würde
des Individuums hervorgehoben nnd mit Nachdrnck betont hat. Der
Grund für diese Tatsache ist ein offensichtlicher. Solche Liebe und
solcher Dienst, wie Jesus sie fordert, sind möglich nur zwischen ethischen
Persönlichkeiten, von denen jede ihres eigenen Wertes sich bewußt und
infolgedessen auch imstande ift, die Würde ihrer Mitmenschen zu schätzen.
Der Wert der Gesellschaft bemißt sich nach dem Charakter der
Individuen, ans denen sie zusammengesetzt ift. Das im Reiche Gottes zum
Ausdruck kommende Ideal umfaßt eine Gemeinschaft, in welcher der
Charakter Jesu der Maßstab zur Beurteilung eines jeden menschlichen
Lelrens ist. Das ist die in der individualistischen Auffassung vom
Reiche Gottes enthaltene Wahrheit, für deren Wiederbehauptung die
Christenheit dem Protestantismus nicht genug danken kann. "

Indem das Evangelium uns zeigt, welche herrliche Hoffnung
wir nicht nur für die vornehmsten, sondern auch für die geringste!?
Mitglieder dcr Menschheitsfamilie hegen dürfen, übt es eine geradezu
revolutionierende Wirkung auf unser Denken aus. Diese Wirkung ist
das direkte Resultat der Lehre Jesu von der Vaterschaft Gottes. Hier
kommen wir dem christlichen Glauben an den Wert des Menschen
auf den Grund. Wie die Erfahrung von der göttlichen Kindschaft
den Menschen über das Vergängliche und Fließende erhebt und ihm
eine bleibende Wohnstätte im Universum zusichert, so setzt ihn die
Erkenntnis, daß auch seine Mitmenschen zur Gotteskindschaft berufen und
befähigt sind, in den Stand, an ihren hohen Wert zu glauben und
infolgedessen Opfer für sie zu bringen. Selbstaufopferung für eine

wertlose Sache ist nicht nur töricht, sondern verkehrt und, wenn auch
nicht geradezu unmoralisch, so doch sicherlich moralisch wertlos. Die



— 246 —

höchste Bedeutung der Vaterschaft Gottes liegt darin, daß sie alle
Menschen zu Gegenständen macht, die unserer selbstaufopferungsvollen
Liebe wert sind.

Das Evangelium Christi zeigt uns, daß die Ausübung der
väterlichen Liebe Gottes weder das Heil des Individuums allein, noch
das Wohl der Gesellschaft allein, sondern die völlige Entwicklung, des
Individuums in der Gesellschaft und zugleich den Ausbau der"G?sell-
schaft durch die Individuen zum Zwecke hat. Von der Peripherie aus
betrachtet, ist die Gesellschaft wichtiger als das Individuum, weil wir
nur in der Gesellschaft einen genügend umfassenden Ausdruck zur
Beschreibung des Heilsplanes Gottes finden. Vom Mittelpunkt aus
betrachtet, ist das Gegenteil der Fall, weil das, was der Gesellschaft
ihren Wert verleiht, in dem Umstand liegt, daß sie die Erziehungsschule

für individuelle Charaktere ist. Diese wechselseitige Beziehung
zeigt uns, warum uns Jesus, obwohl ein Individuum, das wahre
soziale Ideal offenbaren kann. War auch der Kreis, in dem er fich
bewegte, ein enger, fo offenbart uns doch die Weise, wie er die mit
ihm in Berührung kommenden Leute behandelte, den Geist, der überall
die Beziehungen der Menschen zu einander charakterisieren sollte.

Als das Ideal eines geistigen und universellen Reiches steht das
christliche Ideal höher als alle andern Ideale, welche die Erreichung
bloß zeitlicher und partieller Zwecke zum Ziele haben. Das ökonomische

Ideal hat zum Ziele eine vermehrte Produktion und eine

allgemeinere Verteilung des Besitzes. Das politische Ideal zielt ab auf
die gesunde Entwicklung und die möglichste Vollkommenheit des
Staates. Und das Ziel des intellektuellen Ideals ist die möglichst
große Bereicherung der Erkenntnis und des Wissens. Mit solchen

Zielen befriedigt sich das Christentum nicht, und sie sind auch nicht
das, womit es sich hauptsächlich beschäftigt. Als geistige Religion hat
es zu seinem Zweck nnd Ziel die Gestaltung und Erziehung von
Personen. Was nichts beiträgt zur Ausgestaltung der Charaktere, ist
ihm gleichgültig; alles dagegen, was diesem Zwecke dienlich sein kann,
ist ihm willkommen.

Durch die Anerkennung dieser Wahrheiten zeichnet sich die
moderne Auffassung vom Reiche Gottes vor der chiliastischen aus.
Der Chiliasmus hat iu der Vergangenheit zwei verschiedene Stellungen
zu den ökonomischen und politischen Einrichtungen der Gesellschaft
eingenommen. Einerseits hat er die Wichtigkeit und den Wert dieser

Einrichtungen zu hoch ungeschlagen, indem er das christliche Ideal
selbst in ökonomischer vder politischer Form darstellte und das Reich
Gvttes sür ein irdisches Gemeinwesen hielt, in dem freilich Gerechtigkeit

und guter Fortgang nicht dnrch natürliche, fondern nur durch
übernatürliche Mittel bewerkstelligt werden können. Anderseits war
seine Stellung zu den bestehenden Einrichtungen der Gesellschaft eine
feindliche. Er suchte und fand das radikale Uebel der Welt in der
Tatsache, daß Menschen den geistigen Zweck des Christentums mit



— 247 —

partiellen und untergeordneten Zwecken vermengen, indem sie das Heil
durch Veränderung ihrer Umgebung anstatt durch die Umwandlung
ihrer Herzen zn erreichen suchen. Und für das hierdurch verursachte
Elend kannte der Chiliasmus kein anderes Heilmittel als die in Aussicht

stehende Zerstörung der bestehenden gesellschaftlichen Organisation
mit allen ihren Werken.

Weder die eine noch die andere dieser beiden Stellungen scheint
uns modernen Menschen die völlig richtige zu sein. Im Gegensatz zu
den krasseren Formen des Chiliasmus betonen mir nachdrücklich, daß
der Ztveck des Christentums ein rein geistiger ist. Es darf daher
nicht mit irgend einer Form politischer oder ökonomischer Organisation
identifiziert oder mit irgend einer besondern philosophischen oder
wissenschaftlichen Theorie verknüpft werden. Anderseits machen wir im Blick
auf die ablehnende Stellung des Chiliasmus zu den bestehenden
Institutionen geltend, daß eure absolute Scheidung des Christentums von
den existierenden Einrichtungen der Gesellschaft unmöglich ist. Was
wir Charakter nennen, ist ein komplexes, unter mancherlei Einflüssen
zustande kommendes Ding. Es ist eine Sache allgemeiner Erfahrung,
daß mangelhafte wirtschaftliche und politische Zustände und Verhältnisse,

sowie enge und irrige Vorstellungen uns oft sehr hinderlich sind
in unserer Bemühung, die Menschen moralisch zu heben und zu Christus
zu führen, ja, daß sie unser Bemühen oft geradezu vergeblich und
fruchtlos machen. Wo das der Fall ist, da treibt nns die Treue zum
christlichen Ideal mit aller Macht zu dem Versuch, die im Wege
stehenden Hindernisse zu entfernen; und es wäre gewissenlos, wenn
ivir diesem Drange nicht Folge leisteten. So kommt es denn, daß

Dinge, die, wie wir gesehen haben, nicht Zwecke des Christentums
IW/"qls zweckdienliche Mittel gebraucht werdeu müssen zum Aufbau
des Reiches Gottes unter den Menschen. Es ist einfach eines jeden
Christen Pflicht, in dem Maße und Grade, als seiue Fähigkeiten,
Gelegenheiten und Verhältnisse es ihm möglich machen, das Seine
beizutragen zur^Vexbesferung der politischen nnd wirtschaftlichen
Zustände und zur intellektuellen Aufklärung seiner Mitmenschen. Das
ist nichts anderes als ein Mithelfen an der Verwirklichung des christlichen

Ideals. Wenn man dagegen einivendet, Jesus habe sich nie
politisch betätigt, so vergißt man dabei zweierlei, nämlich l. daß
unter den damals obwaltenden Verhältnissen eine direkte politische
Betätigung einfach nutzlos oder vielmehr höchst nachteilig gewesen
wäre, und 2. daß Jesus durch sein Verhalten vor dem jüdischen
Hohenrat, vor Pilatus und vvr Herodes die damalige Politik uud
Rechtspflege aufs schärfste verurteilte.

Durch die Verwirklichung des christlichen Ideals entsteht eine
ideale Gesellschaft, in der jedes berechtigte menschliche Interesse uud
jedes edle menschliche Verlangen befriedigt werden wird. Dadurch,
daß wir dies sagen, bejahen wir das in der chiliastischen Auffassung



— 248 —

Vom Reiche Gottes enthaltene Wahrheitselement, ohne daß wir uns
ihrer Irrtümer schuldig machen.

Die moderne, religiös-soziale Auffassung vom Reiche Gottes hat
in den christlichen Kreisen Englands und Amerikas bereits eine weite
Verbreitung gefunden. Sie wird auch auf dem europäischen Kontinent
mehr und mehr um sich greifen, und das namentlich dann, wenn
diejenigen, die ihr zustimmen, auch ihr gemäß leben. Ein solches Leben

erfordert freilich viel Selbstverleugnung und Opfer; es ist eben ein
Leben nach der Art des selbstverleugnnngsvollen Opferlebens Jesu.
Er aber, unser Meister, der uns in den Stand setzt, ein solches Leben

zu führen, hat uns dnrch Wort und Beispiel gezeigt, daß nur ein
Leben in der Liebe, die sich in der Selbstverleugnung und Aufopferung
kundgibt, ein Leben der wahren Selbstbehauptung ist.

I, U. Wuhrmann,

vie Sruclerscdattsbewegung in gross-

vrilannien.
Line neue Form religiöser gemeinscftasl.*)

M lor etwa einem Jahr sind da und dort in der religiösen Presse

^> der Schweiz Berichte von einem Besuch, oder besser „Missions-
Feldzug" erschienen, welchen Mitglieder der englischen ,,örut!rsr-

troops" in den Osterfeiertagen 1910 nach Belgien und Nord-Frankreich
unternommen hatten. Besonders eine Rede, die bei diesem Anlaß der
christliche Sozialist und Arbeiterführer Keir Hardy vor feinen französischen

Genossen gehalten hatte, wurde lebhaft besprochen und kommentiert.
Seither ist von diesen „Bruderschaften" und dem, was sie in England
selbst, ihrem Geburtsland, leisten, kaum mehr die Rede gewesen. Und
doch sind sie eine sv interessante und bedeutungsvolle Erscheinung in
dem derzeitigen religiösen Leben des englischen Volkes, daß es sich wohl

*) Als Vorlrag gehalten.
Ich hatte für die Neuen Wege einen Aufsatz über das Thema: „Die

Bruderschaft, eine neue Form religiöser Gemeinschaft" gevlant. Er sollte aber erst
nach einer englischen Reise geschrieben werden, die für die Frülilingsferien beabsichtigt
war. Da diese nun aufgeschoben werden mußte, der Gegenstand unsern Lesern aber
bald bekannt werden sollte, so freue ich mich sehr, daß ein anderer die Aufgabe löst,
der aus eigener Anschauung reden kann. Daß es nicht ein Theologe ist, sondern
ein Kaufmann, macht seine Arbeit doppelt wertvoll.

Daß die wichtigsten der neuen Formen religiöser Gemeinschaft, auf die wir
hoffen, aus einer neuen Verbindung dcs „Religiösen" mit dem „Sozialen" hervorgehen

müßten, war schon lange meine Ueberzeugung. Die „Bruderschaften" sind
eine Bestätigung dieser Erwartungen und zugleich eine Verheißung. Wir werden
sie nicht aus den Augen lassen, L, R,


	Verschiedene Auffassungen vom Reiche Gottes

