
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 6

Artikel: Der Geist und wir : eine Pfingstbetrachtung

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 217 —

Religion immer anhängen, bei ihm ist sie abgestreift nnd aufgehoben
in Vollendung und Erfüllung. In der tiefsten Knechtsgestalt ist er
doch der schönste unter den Menschenkindern, als vollkommener
Menfchensohn, wie die Kunst ihn nur immer gesucht, ist er der
vollendete Gottessohn, wie die Religion uns ihm entgegenführen will.

A. Schädelin,

ver Seist uns wir.
Line plingstvetracvtung.

Den Geist dämpfet nicht.
1. Tness. 5,19.

F F lir haben zu Pfingsten wieder mächtig um den Geist gebetet:
„Komm, Heilger Geist, Herre Gvtt!" Aber vb wir im Ernste
den Geist wollen? Ob wir ihn gerne aufnähmen, wenn er

käme?
Es ist merkwürdig: die christliche Kirche behauptet, aus dem

heiligen Geist entstanden zu seiu — und nicht ganz mit Unrecht —
und doch ist der heilige Geist ihre Verlegenheit. Sie Hut ihn einst
nur mit Mühe in ihr Trinitätsdogma gebracht, und sie weiß zu
Pfingsten nicht recht von ihm zu predigen. Die Pfingstpredigt, die einst
mit unwiderstehlicher Notwendigkeit als Zeugnis des Geistes aus den
Seelen der Apostel brach, ist für die meisten Pfarrer — und gar
nicht bloß die schlechtesten unter ihnen — eine Verlegenheit; eine tiefe
und lebendige Pfingstpredigt, die der Gemeinde einen deutlichen
Eindruck von Wesen und Art des heiligen Geistes gäbe, ist eine seltene
Sache. Wer wollte dem Prediger darob Vorwürfe machen? Wir
können vom Geiste nicht recht reden, weil wir ihn nicht haben und
gerade weil wir ihn nicht haben, machen wir viele Worte von ihn:
— wie es ja immer zu gehen pflegt. Es ist unsere große Verlegenheit,

daß die Kirche, die nur vom heiligen Geiste leben kann —
wenigstens, wenn man das Wort Kirche im höchsten Sinne, den es

haben kann, versteht — diesen Geist nicht wirklich hat. Aber seltsam —
eine noch größere Verlegenheit ist es sür sie, wenn der Geist einmal
wirklich kommt. Es geht ihm dann wie einem Gaste, einem
hochgeehrten, den man fo und so viele Male eingeladen hat und so

dringend eingeladen, aber doch immer mit dem Hintergedanken, daß
er nicht wirklich kommen werde. Wenn er nun einmal wirklich kommt,
gibt es eine Ueberraschung, eine recht unangenehme, und er ist gar
nicht so willkommen, wie man vorgegeben hatte. Die für ihn
vorgesehenen Räume sind „anderweitig besetzt"; er schafft Unruhe und
Unbehagen; es muß allerlei geändert, abgestaubt, zurechtgerückt werden;
und sicher kommt er immer zur Unzeit! Und wenn er da ist, wie ist



— 218 —

er anders als man erwartet hatte, viel weniger bekannt, gemütlich,
musterhaft — man ist recht froh, wenn er bald wieder geht.

So lädt die Christenheit den heiligen Geist ein. Inzwischen
aber richtet sie sich doch so ein, daß nicht ernstlich mit seinem Kommen
gerechnet wird, ja, daß er recht stören müßte, wenn er käme. Ein
großer Teil unserer kirchlichen Einrichtungen, vieles an unserem Beten,
Predigen, Unterrichten hat diesen Sinn. Es müßte wegfallen, wenn
Geist da wäre. Ja, man könnte sagen — und das wäre vielleicht
geschichtlich richtiger, als die vorhin entwickelte Auffassung vvn dem
Verhältnis zwischen Kirche und Geist — daß die ganze Kirche ursprünglich

als ein Surrogat des Geistes gedacht fei. Denn eine Kirche in
dem vom Katholizismus geprägten prägnanten Sinne des Wortes ist
erst entstanden, als das Wehen des Geistes, das die älteste Christenheit

erfüllte, aufzuhören begann. Darum mird ihr der Geist so leicht
eine Verlegenheit. Er gerät zu leicht mit ihr in Widerspruch. Weuu
man um den Geist bittet, dann meint man meistens einen Geist, der
in diesen ganzen kirchlichen Stil paßt, der ihm nur eiu ivenig mehr
Leben und Weihe, so eine rechte Beleuchtung von oben, geben soll,
man meint einen sehr braven, sehr gesitteten, thevlvgisch wohl
geschulten Geist, einen Geist, mit Einem Worte, nach dem eigenen Bilde.
Aber wenn er nun kommt, der wirkliche Geist, dann ist er so ganz
anders, dann kommt er immer stürmisch, revolutionär, ganz anders,
als man ihn haben wollte, er kommt so ungezogen und so unbestellt
— ja immer unbestellt, trotz aller Einladungen! Er ist nvch nie
willkommen gewesen.

Diese Tatsache, die in der ganzen christlichen Geschichte bei allen
neuen Lebensansätzen wiederkehrt, wird am bestell durch die Entstehung
des Christentums selbst illustriert. Damals, mit der Bildung der
ersten Gemeinde Jesu, erschien wirklich heiliger Geist inmitten der
offiziellen Frömmigkeit und Kirchlichkeit Israels. Wie wurde er
aufgenommen? Wir wissen es gut: Während die weltliche Masse ein
wenig staunte und daun mit einem: „Sie sind voll süßen Weines"
(d. h. heute: „Sie sind verrückte Schwärmer") zur Tagesordnung
überzugehen bereit ist, fühlen die Frommen und Kirchenleute wohl,
daß hier wirklich etwas wie religiöser Enthusiasmus erschienen ist.
Solchen wollen sie nun eigentlich auch. Ihr Beten, Singen, Opfern,
ihre Bibelbeflifsenheit — alles hat doch nur diesen einen Zweck:
religiöse Glut zu erzeugen. Wenn diese nun ans einmal da ist, ivarum
nicht jubelnd Gott für die Wunder, diese Erhörung ihrer Gebete,
danken? Warum nicht? — Ja, warum! Das ist doch alles etwas
Anderes. Das ist nicht bestellt; so hat man es nicht gemeint; von
da her hat man keine Antwort gewollt. Das ist denn doch eine zu
seltsame Sache: diese Galiläer, Leute aus einer gar nicht für religiös
musterhaft bekannten Gegend. Was sind da für Leute an der Spitze:
ein Fischer Simon und feine Handwerksgenossen, Zöllner sogar sind
dabei und — unglaublich — Frauen spielen eine Rolle! Da heißt es doch



— 219 —

aufpassen. Eigentlich ist es doch ein bischen eine Anmaßung von
diesen Leuten, die amtlichen Organe so zu umgehen und zu meinen,
sie wüßten in religiösen Dingen besser Bescheid, als die angesehensten
Theologen! Es liegt in dieser Bewegung wie ein Vorwurf, daß die

bestellten kirchlichen Organe es an etivas fehlen ließen. Diese laienhafte

Frömmigkeit mag geiviß viel Schönes haben, sie hat zweifellos
eine Wärme, von der man sich gestehen muß, daß man sie nicht habe,
aber diese Wärme, kommt sie nicht doch auch von mangelnder Klarheit
und theologischer Durchbildung? Schließlich ist es doch eine Schwärmerei.

Man muß zuwarten. Das solide Gefüge der Theologie und
Kirche wird dergleichen auch diesmal überdauern, wie schon so oft. —
Wir gehen wohl schwerlich fehl, wenn wir annehmen, daß Einige aus
diesen Kreisen sogar nur Hohn und Sarkasmus für diese Bewegung
hatten. Man kennt ihn ja, diesen geistlichen Hohn! Wo kann man
so giftig höhnen ivie bei den rechten, alteingesessenen Theologen und
Kirchenleuten? Man kennt ihn, diesen Hohn eines bestimmten Typus
von offiziellen Hütern der kirchlichen Wahrheit und Macht über Leute,
die ihre Kreise stören, weil sie nicht offiziell legitimierten und etiquet-
tierten, sondern freien, warmen, stürmischen, ja leidenschaftlichen Geist
haben. Man hat rasch eine Rubrik für sie: sie sind im besseren Fall
Schwärmer, im schlimmeren ehrgeizige Streber, die von sich reden
machen wollen. Wir dagegen, die wir den soliden Weg kirchlicher
Arbeit gehen, ivir haben doch den Geist, wir haben auch die Nüchternheit,

haben die Klugheit, haben die Theologie und zwar solide, nicht zu
alte und nicht zu neue, und noch Einiges dazu (z. B. ein wenig Geld
und eine ordentliche Erziehung und Verwandtschaft) — sollte das
ernsthafte Publikum so Unrecht haben, wenn es uns für die rechten
Gottesmänner hält? Was wollen denn diese Lente? — So verließ
der Geist Israel; er fand da keine Wohnung. Es war alles schon besetzt.

Sind wir heute ganz anders? Läuft nicht eine nnbewußte
Heuchelei mitunter, wenn wir um den Geist bitten? Wäre er uns
wirklich willkommen? Es ist zu bedenken: Auch heute wie zu alleu
Zeiten kommt der Geist unbestellt, trotz allen Einladungen, kommt
ganz anders, als man gemeint hatte. „Der Geist wehet, wo er will."
Als Geist hat er eine bewegliche, lebendige Natur und gerät in
Konflikt mit allem, was bloß Form, was verhärtet und erstarrt ist,
als Geist hat er oft eine sehr rücksichtslose Art. Der wirkliche Geist
ist auch heute anders, als der, warum wir meistens bitten, viel
unvertrauter, wilder, kritischer und unoffizieller. Es ist nichts so
unbequem, als der Geist. Und so sehen auch seine persönlichen Träger
meistens anders aus, als wir gewünscht hätten.

Dazu kommt noch ein anderes, vielleicht stärkeres Hemmnis, das
besonders bei uns Theologen dem Geiste im Wege steht. Wir haben
unsere Theolvgie, das heißt, so wie die Dinge stehen, meistens: wir
haben feste Gedankenformen, wohlausgearbeitete Schablonen, mit
denen mir prüfen, was religiös ein Recht habe nnd was nicht. Die



— 220 —

werden besonders auf unseren Universitäten zugerichtet. Wenn nun
irgendwo neues Leben sich regt auf den etwas kahlen Gefilden des
offiziellen Christentums, dann eilen wir mit diesen Instrumenten
herbei, messen, prüfen, rubrizieren. „Was gibt es da Neues? Wo
haben wir in der Geschichte eine solche Bewegung gehabt? In was für
eine Rubrik paßt sie? Läßt sich damit etwas machen? Wo fehlt es etwa
an notwendigen Erfordernissen? Ist etwa Pantheismus da? Oder
Moralismus? Oder Mystizismus? Wird etwa das innere Leben
vernachlässigt? Oder die Sünde? Oder die Gnade? Ist die nötige
Nüchternheit da, die nötige historische Orientierung? Wie steht es
mit den Trägern der Bewegung? Sind es „seriöse" Leute, auch
theologisch wohl gebildet? Haben sie einst ein gutes Examen
gemacht? Was sagt man über sie?" So wird gemessen, gewogen,
klassifiziert, und dann ist man beruhigt. Man hat ein paar Namen
und fertige Urteile mehr. Aber der Geist ist „gedämpft". Denn alles
erträgt er eher als Schulmeister«. Er verträgt eher das Kreuz, als
das Prokrustesbett. Und dann wundert man sich, daß der Geist fehlt,
daß der Sturm und die feurigen Zungeu der Pfingsterzählung nur
noch als ärmliche Predigtbilder eine Rolle spielen. Wo soll denn da
noch Geist her kommen? Glaubt ihr, man könne das Leben so

behandeln, ohne es zu zerstören? Wollet ihr das Leben, das da ist
und von dem ihr doch wohl annehmen dürftet, daß es auch aus Gott
sei, zerstören, in der Meinung, ihr wolltet dann ein besseres selbst
schaffen? Wie wollet ihr das? Meinet ihr wirklich, ihr könnet es?
Meinet ihr, daß ihr mit den Instrumenten eurer Korrektheit Geist
schaffen könnet? Meinet ihr, der Geist trete so wohl diszipliniert und
examiniert, so theologisch durchgebildet und akademisch approbiert auf,
daß er euch recht wäre? Bittet ihr uur um Geist, ihr werdet
umsonst bitten; die Kirche bleibt geistesleer, wenn ihr den Geist nicht
kommen lassen wollet, wie er will. Warum denn eine enthusiastische

Bewegung nicht leben lassen, auch wenn sie ein wenig
überschäumt? Warum nicht vertrauen, daß sie allfällige Irrtümer und
Einseitigkeiten selbst ablegen werde? Warum sofort mit den
theologischen Ketzergerichtsinftrumenten darüber her? Ja, da wird der
Geist sich wohl hüten, unter ench zu erscheinen.

Was dem Geist tötlich wird, ist nicht Widerspruch, Gegnerschaft,
Feindschaft. Solche tun ihm gut, tragen zn seiner Läuterung und
Vertiefung bei; sie sind auch ein Zeichen, daß er nicht weltförmig oder
trivial ist. Aber es gibt andere Arten, dem Geist zu begegnen, die

ihn wohl töten könnten, wenn das möglich wäre. Er wird gerade
als Geist angetastet. Er wird verdächtigt, bloß ehrgeizige Streberei
zu fein; er wird als unreife Schwärmerei dargestellt, als anmaßendes
Prophetentum gehöhnt, ja gehöhnt mit pfäffischem Spott. Jeder
unreife theologische Knabe weiß sich in seiner ihm von seineu Lehrern
empfohlenen „Nüchternheit" über solche Schwärmer erhaben.
Belächelt wird, was ihnen ein Heiligtum ist, vvn dem sie nur scheu



— 221 —

zu reden wagten; es wird ihnen angetastet, entweiht. Ja, dann fühlt
fich der Geist ins Innerste getroffen. Einmal hat sich Jesus
aufgebäumt wie nie sonst, wie ins Herz getroffen, und über seine Gegner
ein furchtbares Wort gesprochen. Als sie den Geist, der in ihm war,
vom Beelzebub ableiteten, da hat er von dcr Sünde wider den heiligen
Geist gesprochen, die allein von allen Sünden weder in diesem noch
in jenem Leben verziehen werden könne. Aber gerade dieser Sünde
machen sich die offiziellen Vertreter seines Geistes besonders leicht
schuldig. Was für ein Mißtrauen ist in ihren Kreisen zu treffen gegen
die Motive eines Menschen, der nicht die vorgeschriebenen Wege geht,
gegen allen Geist, der nicht bestellt, nicht von Behörden und Fakultäten

approbiert ist, was für ein Höhnen und Spotten ist; ein Höhnen
nnd Spotten, aus dem der Unglaube au allen Geist, an alles Göttliche

im Menschen grinst! Und was ist die Folge? Nicht, daß der Geist
wirklich stirbt, aber daß er unter uns gedämpft wird, daß in unseren
Reihen die frische Unbefangenheit verloren geht, die kindliche Freude an
der Gabe Gottes, daß es unter uns kein hohes, schwungvolles Leben gibt,
das Großes schaffen könnte, daß Langeweile und Skeptizismus obenauf

kommen. Wie soll das Leben fich entfalten, wenn man auf jedes
frische Sprossen sofort Staub schüttet? Wir glaubeu nicht an den
Geist, wir belächeln, benörgeln, lästern ihn und dann beten wir:
„Komm, heiliger Geist." Wird er wohl kommen?

Nein, wir sind nicht gerüstet, den Geist zu empfangen; wir haben
nicht Raum für ihn. Wir müssen zuerst anders werden: einfacher,
ehrfürchtiger, kindlicher, untheologischer. Er kann nicht kommen, weil
wir im Grunde gar nicht ihn wollen, fondern unser menschliches Wesen.
Er soll sich nach nns richten und nicht wir nach ihm. Es fehlt uns
an der Hauptsache: Gott selbst zu suchen, ihn allein, und ihn in allen
Dingen zu ehren. Statt dessen machen wir Theologien, die sehr, sehr
oft nur die Wirkung haben, sich zwischen uns und die lebendige
Wirklichkeit Gottes zu stellen, schaffen Surrogate für Gottes Leben, die sich

anspruchsvoll gegen dieses selbst sperren. Aus dieser Wurzel wächst
das allgemeine große Uebel, von dem das von uns geschilderte nur eine
Erscheinungsform ist: Wir Menschen können einander überhaupt noch
nicht leben lassen. Wir müssen einander verletzen, schulmeistern, quälen,
schlecht machen. Wir wollen vergewaltigen, statt zu helfen, wollen
Macht habeu, statt zu dienen. Wir machen aus Moral und Religion
Plagen für die Menschen, statt Befreiungen. Wir stecken das Leben
in Schablonen, darin es verkrüppeln muß. Wir tun es in bester
Absicht und erfüllen damit die Welt mit Qual. Das alles wird erst
anders in dem Maße, als wir lernen, in allem Leben Gott zu ehren,
ihn allein. Gott, den Vater, ehren, heißt: allen Dingen die Freiheit
geben, nicht die Freiheit des Fleisches, sondern des Geistes, heißt
dienen, statt vergewaltigen, heißt das Gute sehen, statt das Böse,
heißt sich freuen, statt zu richten. Das ist die Freiheit, zu der
Christus uns befreien will. Daß solche Freiheit, die göttliche Freiheit,



— 222 —

die herrliche Freiheit der Kinder Gottes, in der Welt erstehe, von Gott
her, und die Welt erlöse, das ist die tiefste Sehnsucht aller Herzen,
auch derer, die es nicht recht wissen; es ist die, oft auch unbewußte,
Sehnsucht unserer Zeit. Darum bleibt freilich das Gebet der Gebete
das um den heiligen Geist. L. Ragaz.

Lbristentum uns Arbeiterbewegung.
Z Insérer in der letzten Nummer angekündigten Absicht getreu fahren wir fort,
» I unseren Lesern führende Männer der sozialistischen Bewegung vorzustellen,

^1 wobei wir besonders ihre Beziehung zur Religion oder zu den entscheidenden
Fragen der Weltanschauung hervorheben. Heute kommt Keir Hardie an

die Reihe, der unbestrittene Führer und Prophet der sozialistischen Arbeiterschaft
von England und Vater der „l^g,bour pgrtz^, d, h, der politischen Organisation
der englischen Arbeiterschaft. Er ist geboren im Jahre 1856 in Lankashire, ist also
jetzt 55 Jahre alt. Die Leiden des Proletariats hat er am eigenen Leib
durchgemacht, da er vom 8, bis zum 25, Altersjahre als Bergmann sein Brot verdiente.
Der auffallende tiefe Schmerzenszug in seinem Antlitz beweist, was die große Seele
dieses Mannes gelitten hat, gelitten gewiß mehr für seine Brüder als für sich

selbst. Er ist auch ein Beweis für den Reichtum an geistiger Naturkraft und der

Fülle von Kulturmöglichkeiten, die im Proletariat schlummern. Denn ohne nennenswerte

Schulbildung hat er sich durch eigene Arbeit zu einer intellektuellen Höhe
und Reife erhoben, die ihn dem gebildetsten Mitbürger ebenbürtig macht. Dabei
ist er eine machtvolle, völlig unbescholtene und von allgemeiner Ehrfurcht umgebene
Persönlichkeit und ein gewaltiger Redner, Neben seiner sozialen Arbeit im engeren
Sinne ist er auch ein Vorkämpfer der Abstinenz gewesen. Ueber seine religiöse
Stellung und ihre Beziehung zu seinem Sozialismus möge die folgende Rede
Aufschluß geben, die er an der eingangs dieser Nummer erwähnten „l_g,bc>ur ^VssK"
gehalten. Wir fügen noch hinzu, daß Keir Hardie bei Anlaß des Besuches,
den die englischen ZZrotKsrKooàs*) letztes Jahr den belgischen und französischen
Sozialisten machten, die Hauptperson war, auf deren Kredit bei der Arbeiterschaft
hin dieser Versuch allein gelingen konnte. Er ist eine der Gestalten der sozialistischen
Bewegung, vor denen uns der Wunsch kommt, daß sie auch bei uns dagewesen sein
oder kommen möchten,**)

°>-

Das Auftreten eines Mannes der Arbeiterbewegung an einer
ausgesprochen religiösen Veranstaltung ist nicht eine so auffallende
Sache, wie manche meinen. Die Meisten von uns, die wir in den

letzten Jahren an die Spitze der Arbeiterbewegung getreten sind,
kommen von der Abstinenzbewegnng oder von religiöser Arbeit her.
Es ist ein häufig gehörter Vorwurf gegen die Arbeiterbewegung
überhaupt und im besonderen gegen die sozialistische Richtung in ihr, daß

Religiös-soziale Gemeinschaften, über die wir nächstens einen Aufsatz
bringen.

**) Die Rede ist entnommen der Sammlung: labour înià KsIiZion
(Religion und Arbeiterbewegung), l^onàon, ^V, ^,, Itarrirnonà, Iloiborn ìtali,
OtsrKsnwsII Koaà, L, O,


	Der Geist und wir : eine Pfingstbetrachtung

