
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 6

Artikel: Künstlerische Kultur und religiös-sittliche Kultur

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 198 —

schuft mitzuhelfen, damit dein Reich unter uns geboren werde und
wir in deiner Hand Werkzeuge werden, dein Reich auf Erden zu bauen.
Zu diesem Ende bitten wir dich, um Christi willen, daß dein reichster
Segen auf dem Werke dieser Woche ruhen möge, die deine Sache und
die Sache der Arbeiterschaft in Verbindung bringen will. Wir danken
dir für die Erleuchtung, die du uns geschenkt hast, diese Zusammenkünfte,
die ersten dieser Art, zu veranstalten. Wir danken dir für die Hoffnung

und Ermutigung, die der Gedanke an die fegensvollen
Möglichkeiten eines solchen Unternehmens in unseren Herzen weckt. O laß
deinen reichen Segen auf dem Volke ruhen, das Abend für Abend
sich dazu zusammenfindet und das ja auch dein Volk ist, und gib,
daß der Erlöser alles Volkes und die Masse dieses Volkes durch diese

Veranstaltung in lebendige Verbindung mit einander gebracht werden.
Vergib uns alles, was wir alle in deinen Angen gefehlt haben, reinige
uns nnd mache uns zu deinem völligen Eigentum; gebrauche uns
nach deinem Willen für das Kommen deines Reiches. Wir bitten
dich darum um Christi willen! Amen.

IMMlkcbe «ultur uns religsSs-slttttcbe

«ullur.
oder Individuen, in denen entweder das religiöse oder das

künstlerische Empfinden darniederliegl, vder gar beides zilgleich,
werden kein Bedürfnis empfinden, sich über das Verhältnis von

Knnst und Religion Gedanken zu machen. Heute aber ist unser Thema
zum mehr und mehr erörterten Problem geworden; das beweist, daß
die künstlerische sowohl als auch die religiös-sittliche Kultur im heutigen
Zeitbewußtsein wieder recht lebendige Größen sind. Ein ausführlicher
Nachweis dieser Behauptung bleibe uns erspart. Ihre Wahrheit liegt
für jeden auf der Hand, der mit dem Zeitbewußtsein in lebendiger
Fühlung steht; den andern ist anch durch den ausführlichsten Nachweis

kaum zu helfen. Immerhin sei an einige Tatsachen flüchtig
erinnert.

Zuerst bezüglich der künstlerischen Kultur. Die Sehnsucht
nach dem Schönen hat unsere Kulturwelt wieder mächtig ergriffen
und großes ist bereits aus dieser Sehnsucht geboren an künstlerischen
Werten und schöpferischen Persönlichkeiten. Ich nenne keine Namen,
sie sind jedermann bekannt und treten auf allen Gebieten künstlerischer
Produktion immer zahlreicher auf und in immer strahlenderem Glänze;
denn wir befinden uns erst in den Anfängen einer künstlerischen Epoche,
die zu den ganz großen zählen wird, deshalb, weil die Sehnsucht nach
dem Schönen aufbricht nicht wie ehedem nur in einzelnen, relativ kleinen,



- 199 —

durch ihre soziale Stellung bevorzugten Volkskreisen wie im Griecheu-
tum oder in der Renaissance, sondern weil diese Sehnsucht, gemäß dem
Siegeszug der christlichen Idee, mehr und mehr eine Ausgeburt des
gesamten Volksbewußtseins wird, ein Znsammenhang, der von der
maßgebenden Künstlerwelt mit Energie gesucht und gepflegt wird. Ich
erinnere an die höchst erfreuliche Tendenz, durch Verbreitung edler
Kunst in billigen Reproduktionen dus künstlerische Empfinden des
einfachen Volkes zu bilden und zu wecken. Wir befinden uns im
Anfang einer grvßen künstlerischen Renaissance. Noch ist das
künstlerische Eigenleben nicht stark genug, um das mächtig aufbrechende
Verlangen nach wahrer Kunst vollkommen zu befriedigen. Durum ist
man emsig bestrebt, ästhetisch wertvolles Gut aus der Vergangenheit
wieder ans Tageslicht zu fördern. Das wird einst nicht mehr nötig
sein; das Zeitbewnßtsein wird mit der innern Bewältigung der
Neuschöpfungen vollauf beschäftigt sein. Die künstlerische Betrachtungsweise
fängt an, sich zu einem universalen Weltbetrachtungs- und Gestaltungs-
prinzipe auszuwachsen. Alle Gebiete des modernen Lebens werden
mehr und mehr unter die Beleuchtung des künstlerischen Prinzips
gestellt. Schönheit wird hineingetragen iu den Bau unserer Wohnungen,
in ihre innere Ausschmückung, in die Formen unserer Gebrauchsgegenstände,

in die Anlage nnserer Gärten und Wälder, in die Art unsere
Bücher zu binden; denn nicht nur die absoluten Künste wie Musik,
Poesie, Skulptur und Malerei werden gepflegt, sondern auch das
Kunsthandwerk und -Gewerbe steht in voller Blüte. Den
konventionellen Formen wird überall der Krieg erklärt. Selbst Töpfer und
Schneider sehen sich mehr und mehr genötigt Künstler zu werden. Die
Ahnung eines in reine Schönheit getauchten Gesamtlebens verleiht dem
Zeitbewußtsein neuen Schwung. Kreise, die noch vor zwei Dezennien
nichts besseres zu tun wußten, als ihr Leben in konventionellen
Nichtigkeiten hinzubringen, bekommen durch Berührung mit der künstlerischen

Welle, die durch unsere Kultur braust, wieder einen wenn auch
oft recht dünnflüssigen so doch wenigstens vorhandenen Inhalt. Jünglinge
im ersten Flaum lesen den Kunstwart, höhere Töchter behängen die
Wände ihres Zimmers mit Vorzugsdrucken und schmachten nach einem
Reformkleid. Was bedarf es weiterer Nachweise — sie stehen
jedermann dutzendweife zur Verfügung — für die Tatsache, daß das
künstlerische Empfinden heute wieder lebendiger ist denn je.

Aber auch einer religiös-sittlichen Kulturepoche gehen wir heute
mit Riesenschritten entgegen; auch sie wird aus dem Volks- und
Gesamtbewußtsein geboren sein; denn in den Tiefen des Volksbewußtseins
haben von jeher selbst in den Zeiten religiösen Tiefstandes unermeßliche

Schätze frommen Empfindens geschlummert und in der Stille
gemaltet. Noch fast mehr als die Kunst ist die Religion Sache des Volkes
und nicht der Fachleute resp. der Theologen, und noch viel direkter als von
der zu allen Zeiten sich leicht aristokratisch gebärdenden Kunst sühren die
Wege vom Geiste Jesu in die sogenannten „breiten Massen" hinein. Ans



— 200 —

dem Gesamtleben der germanischen Rasse haben wir eine Neugeburt der

Religion zu erwarten. Viel tiefer als es den Anschein hat, lebt die

religiöse Frage in den mehr und mehr sich gliedernden Massen der

Arbeiterschaft. Gerade der leidenschaftliche Gegensatz, in dem die

Sozialdemokratie zu Religion und Christentum zu stehen fcheint, ist der

deutlichste Beweis dafür. Die Zeiten der religiösen Analyse, der
notwendigen rationalen Kritik sind im innersten längst überwunden. Das
was letztlich jeder Analyse zn Grunde liegt, die große Synthese, oder
doch die Sehnsucht darnach, lodert wieder mächtig und unaufhaltsam
über die dürren Stoppelfelder rein kritischer Betrachtungsweise. Auch
die gähnende Leere des liberalen Moralismus hat vor dem
Zeitbewußtsein gründlich Fiasko gemacht, so gut wie aller orthodoxistische
Dogmatizismus oder religiös-pietistische Mache. Und nun erwacht
allenthalben ein unbezähmbarer Hunger nach starken, primären
religiösen Werten. Auch hier wieder vorbereitend ein Zurückgehen auf
die Quellen, ein emsiges Wühlen nach Gold in dem großen Trümmerhaufen

der Kirchengeschichte. Es ist mit einem Wort der Hunger nach
dem Absoluten selber, der nnn wieder aufwacht, nachdem man so lange
im Relativismus gedarbt. Es ist ganz merkwürdig, welchen Widerhall

heute wieder allenthalben starke, einseitig religiös orientierte Stimmen
finden. Ans tausend Quellen brechen heute wieder die religiösen Wasser,
selbst aus Territorien, die bis jetzt gänzlich dürr und wüste schienen;
überall wird nach dem großen, gemeinsamen, alle verbindenden Lebensgrunde

geforscht. Auf den allerverschiedensten, scheinbar entgegengesetztesten

Wegen strebt man ivieder nach dem einen großen Mittelpunkte,
nach Gott. Die moderne Welt wimmelt förmlich von Gottsuchern;
man trifft sie in den sonderbarsten Gewandungen. Diese Aeußerungen
eines neu erwachenden religiösen Lebens treten oft, wie schon
angedeutet, in scheinbar irreligiösen Formen auf und im Gegensatze zu
allem, was heute offiziell als religiös gilt, aber dem feinen Ohre bleibt
das Rauschen der ewigen Quellen nicht verborgen.

So fließen denn heute die beiden Ströme der fich anbahnenden
künstlerischen und der werdenden sittlich religiösen Kultur stark und
mächtig neben einander her. Werden sie sich in einem gemeinsamen
Strombett finden, oder strebt ihr Lauf für immer auseinander? Das
ist die Frage, um die es sich für uns handelt. Findet ein disjunktives

Verhältnis statt zwischen den beiden Größen, heißt es: Religion
oder Kunst, oder ein konjunktives: Religion und Kunst?

II.
Du müssen wir denn zunächst vom Auseinanderstreben der

beiden Ströme handeln. Es läßt sich nicht verkennen, daß in gewissem
Sinne heute ivie schon oft in der Geschichte die Kunst, eine ästhetische
Wcltbetrachtung, in Konkurrenz zur Religion tritt, ja sich offenkundig
als Surrogat für das Christentum anbietet. An Stelle Gottes tritt
das Schöne, an Stelle des Heilandes Goethe. Schon zur Zeit der



— 201 —

Renaissance ist die künstlerische Lebensführung im schroffsten Gegensatze

zu christlichen Idealen erschienen. Wohl malten die Renaissancekünstler
Heiligen- und Marienbilder und bauten herrliche Kirchen; aber der
Geist, aus dem diese Werke geboren wurden, war, einzelne Ausnahmen
vorbehalten, im großen und ganzen doch ein Kind des antiken Heidentums.

Die Renaifsancepäpste wird doch wvhl niemand als Muster
christlicher Lebensführung hinstellen. Was sich in ihnen offenbarte war
das nackte Heidentum, und doch waren sie, wenigstens dcr Form nach,
die obersten Vertreter der damaligen Christenheit. Die Humanisten
waren viel tiefer durchtränkt vom Geiste heidnischer als christlicher
Weisheit. Diese Humanisten waren Aestheten reinsten Wassers und
wer wissen will, was das heißt, der mag nnr Holbeins Porträt des
Erasmus betrachten: das redet Bände über das Wesen ästhetischer
Lebensführung. Dieser Kopf verrät viel typischer das Wesen ästhetischer
Lebenskunst als das mächtige Haupt des Olympiers, hinter dessen

herrlicher Stirn sich Welten von ganz anderer Weite und Größe
verbergen als hinter dem verschmitzten Lächeln des feinen Erasmus; denn
das ästhetische ist nur die eine Hälfte des goetheschen Geistes; sie ist
auch vorhanden. Wer Goethes Leben kennt, der weiß, daß es eine

Periode in seinem Leben gab, wo er als „dezidierter Nichtchrist" sich

fühlend, einer ästhetisierenden rein griechisch-heidnischen Weltbetrachtung
huldigte; ein gewisses Recht, fich auf Goethe zu berufen, kann darum
deu modernen Aestheten nicht abgesprochen werden, wenn schon der
unermüdlich schaffende Dichter des Faust sich gewiß nicht weniger
entschieden bedanken würde für die sich auf ihn berufenden modernen
Genüßlinge, als Jesus sich für die Herr-Herr-Sager bedankte.

Nachdem es dem Christentum nicht gelungen ist, durch eine reale
Ueberwindung die Menschen von der furchtbaren irdischen Wirklichkeit
zn erlösen, bietet sich nun eben die Kunst als Erlöserin dem sehnenden
Menschen an, nnd begierig wird ihr Evangelium geglaubt, das
Evangelium des schönen Scheins, in dem sie den vom Kampfe des Tages
müdegehetzten modernen Menschen eine Erlösung auf Momente
anbietet, des schönen Scheins, den die nimmerrastende Erlöserin Phantasie

dem entzückten Menschen vor die trunkenen Augen gaukelt. Ist
die Wirklichkeit zu hart, um überwunden und in einen Himmel auf
Erden umgezwungen zn werden, nun, fo ist nns dafür eine Welt des
Innenlebens gegeben und des Gefühls, in die man sich flüchtet, um
hier sich unter den Palmen und auf den seligen Inseln zu ergehen,
welche die Wirklichkeit versagt, um hier die in der Wirklichkeit
zersprengten Trümmer und Farben eines seligen Daseins wenigstens im
Geiste zusammenzuschauen zu einer heimlichen Wundermelt, in der das
Herz gcuesen kann. Das ist der Himmel der Kunst, der wohl dem
Himmel der Religion von seilten Farben entlehnt, aber nur, um sich
dann selber an seine Stelle zu setzen in der Ueberzeugung, als
Gegenwartsreligion immer noch ein größeres Stück himmlischer Realität den
Menschen zu bieten, als das Christentum es vermag, das den Himmel



- 202 -
in's Jenseits verlegt, und seinen Gläubigen damit nur noch die Wunde
tieferer Sehnsucht zu den vielen übrigen Wunden ins Herz brennt.

Hier heißt es also: Kunst gegen Religion, und in der Tat ist
es sehr bezeichnend, daß nirgends die Verwunderung größer ist, als
bei den Christen selber, wenn unter den modernen Künstlern dann
und wann sich einer findet, der zufällig noch einige Rudimente christlicher

Weltbetrachtung aufzuweisen hat, was dann natürlich erwünschten
Anlaß gibt, mit großem Schalle die apologetische Panke zu rühren.
Es ist wahr: unter denen, die wir moderne Aestheten nennen, sind
Christen wohl nicht zu finden, vielmehr fühlt sich die Großzahl der
Künstler in heftigstem Gegensatze zu allem was christlich heißt. Die
Kunst ersetzt ihnen das Christentum.

Allein hier müssen wir nun bereits anfangen, in die prinzipielle
Betrachtungsweise überzugehen. Es ist nämlich unverkennbar, daß
eine künstlerische Weltbetrachtungsweise in gewissen Epochen der
Kirchengeschichte stets als Reaktionserscheinung gegen das Christentum
aufgetreten ist; so in der italienischen Renaissance gegen die katholische
Form des Christentums, in Goethe und in der Moderne gegen die

protestantische, und wir können nicht umhin, zuzugestehen, daß diese
Reaktion des ästhetischen Gefühls gegen die Religion stets einen
großen berechtigten Kern enthielt. Sehen wir zu, in welchen
Beziehungen diese ästhetische Reaktion berechtigt ist.

Wenn die Kuust als Reaktion gegen die Religion aufblüht, so

ist das immer ein Zeichen von der drohenden oder bereits vollzogenen
Verknöchern ng der Religion. Wenn die Religion, sich ihrem
Wesen entfremdend, den Menschen in irgendwelchen intellettualisti fchen
oder moralistischen, dogmatischen oder zeremonialen Krusten zu
ersticken und zu erwürgen droht, dann wird ihm eines Tages die Sache
zu dumm; er zersprengt diesen stets enger werdenden eisernen Sarg
der Religion und flüchtet ins Freie, um im Aesthetischen seine
Selbsterlösung zu vollziehen. Ohne Bild gesprochen: es hat der Religion,
und zwar auch der christlichen wie jeder andern, von jeher jdie Gefahr
gedroht, statt zur Erlöserin zur grausamen Tyrannin des Lebens zu
werden dadurch, daß die von ihr hervorgetriebenen^mannigfaltigen
Gebilde und Ausdrucksformen, wie z. B. das Dogma' die Kirche, die
Morallehre, das System religiöser Uebungen u. s. w. aufhörten bloße
Ausdrucksmittel des dahinterdrängenden frommen Lebens zu sein und
zu Zwecken wurden, denen sich das Leben unterzuordnen habe. Sie
lösten sich somit vom Leben los und bekamen Eigenexistenz; das
Leben war nicht mehr stark genug, sich neue Formen zn schaffen und
die alten zu zersprengen; es zog stch in fich selber zurück und die alten,
sichtbaren, stets sich gleichbleibenden Formen wurden schließlich für das
Leben selber genommen. Der Schwerpunkt wurde somit aus dem Menschen
heraus in diese objektiven Gebilde von Menschenhand gelegt, und der
Mensch wurde Mittel zum Zwecke dieser toten Organismen. Nicht
mehr der Mensch war nun wichtig, sondern das Dogma, nicht das



— 203 —

Leben, sondern die Morallehre und das Ceremoniensystem, nicht Gott,
sondern die Kirche. Der Mensch fing an, seiner eigenen Hände Werk
anzubeten und mußte den Fluch des Götzendienstes an sich selber
erfahren. Aus einer Freundin wurde die Religion zur Tyrannin des
Lebens; statt eine allgemein menschliche Angelegenheit zu sein, wurde
sie ein „Fach" und geriet in die Hände der Schriftgelehrten, der
Fachmänner der Religion; sie allein vermochten das komplizierte System
von Begriffen und Lehren zu überblicken, dessen es zum Heil bedurfte.
Bei alledem war auch das Geheimnis der Religion verloren
gegangen, ihr innerstes Lebenselement, da man auch es auf das Spannbrett

fertiger Formeln gestreckt; alles war nun klar, alles war fertig
und ein für allemal gegeben; starre UnVeränderlichkeit wurde das Merkmal

der Religion; jede freie Regung des Menschengeistes stund sofort
im Verdacht der Gottlosigkeit. Im Nameu Gottes wurden gerade
diejenigen Bewegungen verflucht, hinter denen Gott selber stand. Und
dort, wo man entweder die dogmatischen Formeln nicht verstand oder
ihrer überdrüssig geworden war, blieb von der Religion nichts mehr
übrig als entweder ein abergläubischer Zeremoniendienst oder aber ein
öder Moralismus, der im Namen Gottes gerade das heilig sprach,
was zu allen Zeiten das direkte Gegenteil des Göttlichen und stets
sein größtes Hindernis war, nämlich die banale Weltklugheit, den
Alltagsverstand und die allzeit heuchlerische bürgerliche Wvhlanständigkeit.

Hier find wir nun an dem Punkte, wo die Flucht in die Kunst
stets als eine Befreiung empfunden wurde. Hier in der Welt der
schönen Empfindung, hier in der Tätigkeit der innern Zusammenschau,
hier in den blühenden Gefilden der Phantasie, da fühlte der Mensch
sich wieder bei sich selber; dahinein, in die Welt nach künstlerischer
Gestaltung drängender Gefühle, hatte kein Papst, kein Priester
hineinzureden, hier galt kein starrer Dogmenzwang, hier gab es keine
peinlichen, der Natur zuwiderlaufenden Vergewaltigungen und Zumutungen,
hier wurde das geängstigte Herz nicht gepeinigt und in Dinge
hineingepeitscht, die es gar nicht wollte und die ihm innerlich fremd waren.
In unermeßlicher Freiheit ergoß hier die Phantasie ihre bunten
Gebilde durch die entzückte Seele. Wie im bewegten Meere der strahlende

azurne Himmel in millionenfachem Wellenblinken, so spiegelt sich
die bunte Wirklichkeit auf den wogenden Fluten der Seele, die gleichsam

im Spiel, immer neue Gebilde aus ihren Tiefen gebiert. Der
Blick für das Menschliche, den die Religion verloren hatte, in der Kunst
leuchtete er wieder auf; in ihr fand der Mensch fich selber wieder
und trat von neuem in seine Herrschaftsrechte ein. Aber gerade damit
ging dem Menschen auch wieder die Ahnung ewiger Welten auf, mit
denen wir in den letzten Gründen unseres Menschseins unabtrennbar

zusammenhängen und das Gefühl für das große Geheimnis,
das unser Dasein umfängt, wurde wieder zum mächtigen Erlebnis;
man spürte es wieder, daß nur aus den ewigen Quellen unser Leben
sich stets verjüngen kann, daß darum nichts fertig, nichts abgeschlossen



— 204 —

sei, sundern daß wir von dorther noch Wnnder um Wunder erleben
werden. Daß wir jenen Welten gegenüber als die Empfangenden
dastehen müffen, diesen tief religiösen Gedanken macht die Kunst uns
stets wieder lebendig nnd wir verstehen es darnm sehr wohl, warum
heute unzählige einer mechanisierten Religion grollend uud angewidert
den Rücken kehren uud ihre uach dem Ewigen dürstende Seele an den

frischen Quellen der Kunst zu tränken versuchen.
Wie mancher unter uns erinnert sich nicht, diesen generell

geschilderten, periodenweise wiederkehrenden Prozeß individuell an seiner
eigenen Person, vielleicht als Gymnasianer schon, erlebt zu haben,
diese Flucht aus der Stickluft der Religion in den Waldeszanber des

Schonen, ivo die Seele, so unausgewachsen sie auch noch war, in der
Freiheit sich ergehen konnte, der alles was jung ist und wachsen will,
bedarf. Die Welt des Schönen ist schvn mancher zarten, jungen Seele,
die unter dem Bann und Fluch der Religion zu verkümmern drohte,
zur Erlöserin geworden. Durum spottet mir nicht über den
schwärmenden Jüngling, der iu Geibel und Lcnau schwelgt und dessen

ungeheurer Gefühlsaufwaud in beinahe komischem Kontraste zum minimeli
Gefühlsinhalte steht: es ist der Recke Jugend, der zum erstenmale
seine ungefügen Glieder reckt und weiß noch nicht wozu; es find die

ewigen Kräfte, die aus den Tiefen brechen und erstmals nur Schaum
aufwerfen, bald aber allen toten Welten fnrchtbar werden. Alsdann
wird das blasierte Lächeln derer, die sich nie begeistert haben, dem bleichen
Schrecken weichen.

Ja, mancher unter uns ist einst nicht ohne Schmerzen des
Gewiffens und Wunden der Seele aus den Kloftermauern der Frömmelei
ausgebrochen in den Zaubergarten der Poesie mit seinen Blumen und
Vögeln und noch schöneren Dingen, nachdem er lange genug in Ketten
und Banden sich gequält, und hat sich fortan getummelt in der freien
Welt des Schönen — bis genug. Ja, bis genug und — übergenug.
Denn seht, es ging nicht allzulange, da ekelte uns des Genießens und
die unklare, aber tief empfundene Sehnsucht nach neuen Welten drängte
abermals in unserer Seele. Lange suchten wir vergeblich, bohrendes
Verlangen im Herzen, aber endlich fingen wir an zu finden, ratet wo?
— in derselben Religion, die wir vor wenig Jahren fo grimmig
verwünscht und verworfen — nein, nicht in der selben, sondern in dem,
was mehr ist als alle Religion, nennt's Gott, nennt's Himmelreich,
nennt's ewiges Leben, nennt's wie ihr wollt. Und, merkwürdig, von
Stund an war uns Aesthetik ein Gräuel, die Lyrik verschwand von
unsern Regalen und harte Dinge traten an ihre Stelle. Kautsch und
Kant, Wörterbücher und trockene Kommentare schlugen Lenan und Heine
aus dem Felde und behaupteten samt ihresgleichen jahrelang fast
ausschließlich den Platz.

Damit sind wir denn unversehens auf die umgekehrte Form
des Ausein ander st rebens von Kunst und Religion gestoßen.
Nicht nur die ästhetische Weltbetrachtung kann nämlich zu einer



— 205 —

gesunden und notwendigen Reaktion gegen eine verknöcherte Religion
werden, sondern ebenso häufig wird das umgekehrte nötig, daß
eine gesundete Religion einen faulen Aesthetizismus
ausspeit; denn nicht nur die Religion hat ihre Gefahren, auch die

Kunst. Auch die ästhetische Weltbetrachtung kennt ihre Dogmen
und Systeme, ihre Moralismen und Formalismen, ja es ergeben sich

aus ihren Tugenden Nöte und Gefahren von solcher Größe, daß sie
das Leben der menschlichen Persönlichkeit in noch viel direkterer Weise
bedrohen als die Gefahren einer verknöcherten Religion; denn hier
werden die Lebenskräfte bloß eingeengt und zurückgedrängt, dort aber
direkt zerstört und der Fäulnis überliefert, hier werden sie in falsche
Bahnen gelenkt, dort aufgelöst. Denn weil die Kunst ganz aus dem
Unmittelbaren quillt und sich vornehmlich in der Sphäre des Gefühls
und des innern Schauens bewegt, so verliert sie sich leicht in bloßes
Anschauen, in eine Gefühlswelt, die zu schwächlich ist, sich zu Wollungen
aufzuraffen, in jene müde und weichliche Resignation, die es vorzieht,
sich mit Hilfe der Illusion und des schönen Scheins über eine rauhe
Wirklichkeit hinwegzulügen, die es gälte tapfer anzufassen nnd mit
saurer, allerdings scheinbar oft recht unästhetischer Mühsal unter die

Herrschaft des Geistes zu zwingen. Der Genuß, der zum Begleiter
des Lebens sich eignet und gerade dann am sichersten davonflieht wenn
er gesucht wird, wird zum gierig verfolgten Lebensprinzip. Darum
stellt sich unfehlbar der Ekel ein und zwar nicht nur in der Sphäre
des niedrigsten, sinnlichen, sondern auch des höchsten, geistigen Genusses;
denn auch von diesem gilt letztlich das goethesche Wort: „Genießen
macht gemein". Das gibt dann jene armen, haltlosen Genußmenschen,
die allen rauhen und unangenehmen Wirklichkeiten sorgfältig aus dem
Wege gehen, namentlich dort, wo sich aus ihnen irgendwelche ethischen
Anforderungen an die Selbsttätigkeit ergäben, die fich allenthalben
mit lauter angenehmen ästhetischen Eindrücken und möglichst pikanten
Genußobjekten umgeben, die im Gewisse sich zu perfekten, rohen und
grausamen Egoisten petrifizieren, die, in eitlem Wahne die höchsten
Typen der menschlichen Gesellschaft zu repräsentieren, sich in Wahrheit

zu bloßen seelenlosen Atavismen aus der tierischen Vergangenheit
des Menschengeschlechtes rückbilden, die zu Untermenschen

mißraten, während sie sich als Uebermenschen gebärden. Man sehe sich

doch diese Aestheten an, wie sie van Eden im „kleinen Johannes"
in der Gestalt van Liverlees so vernichtend gekenntzeichnet hat, jene
blasierten dekadenten Genüßlinge, die auf der Jagd find nach immer
neuen Sensationen und Raffinements und vor lauter Verfeinerung
schließlich im Kote gröbster und niedrigster Genüsse landen, während
sie zugleich eine Impotenz schamlos zur Schau stellen, vor der einem
jeden ekelt, der noch einen Tropfen gesunden Blutes in den Adern
hat; diese menschlichen Mollusken, die es interessant finden immer
müde zu sein, und die die edelsten, tiefsten und herbsten Dinge stets
nur zum Genüsse mißbrauchen.



— 206 —

Wenn eine Sarah Bernhard sich zu Zeiten in einen mit schwarzer
Seide ausgeschlagenen Sarg zu legen pflegte, um selbst den Tod zu
einem perversen Genüsse zu verschlimmbessern, wenn eine gewisse moderne
Lyrik ihr lallendes Unvermögen in Gedankenstrichen als modernsten
Tiefsinn anszugeben wagt, oder wenn Leute vom Ueberbrettl der
Welt die heilige Schrift wieder als eine immerhin anerkennenswerte
Leistung meinen in Erinnerung rufen zu müssen, indem sie einem
dekadenten Berlinerpublikum das Hohelied als neueste Sensation vvr-
deklamieren, so sind das Extreme — und an den Extremen kann man
am deutlichsten die Tendenzen einer Entwicklung erkennen — an denen
sich mit furchtbarer Klarheit die Endschicksale eines vom ewigen Lebensgrunde

stch loslösenden Aesthetizismus offenbaren.
Vielfach wird nun gegen die künstlerische Kultur der Vorwurf

erhoben, sie verwische die großen sittlichen Gegensätze, aus deren Spannung

erst sich das Leben auf seine höchsten Höhen schwingt, sie

verwische den radikalen Gegensatz von gut und böse zu Gunsten eines
schwächlichen Monismus, der von einem berechtigten Proteste gegen
eine resignierte und pessimistische religiöse Jenseitsstimmung viel zu
rasch zu einer Bejahung des einmal gegebenen Lebens übergehe.
Des ferneren schreite sie von einer begründeten Geltendmachung der
Rechte der Sinnlichkeit gegenüber asketischen Verkümmerungen unvermerkt

zu einer deutlichen Ueberordnung der Sinnlichkeit über das
Geistige und öffne damit barbarischer Unkultur Tür und Tor. Endlich
sei der künstlerische Individualismus und Subjektivismus in abermals
berechtigter Reaktion gegen die Berknechtung der freien Persönlichkeit
unter objektive Mächte wie Dogmen, konventionelle Satzung u. dgl.
seinerseits wieder zu nichts weiterem auszuholen im Stande, als
zu einer bloßen schwächlichen Postulierung freier Persönlichkeiten,
die bekanntlich nirgends weniger gedeihen als in der Sphäre ästhetischer
Stimmungen und Genüsse, und begnüge sich schließlich mit einem bloßen
Schein derKraft, wo dieKraft selber fehle. Allein das alles sind nur Anzeichen
von einer erkrankten künstlerischen Kultur, die mit dem Wesen der
Kunst nichts zu schaffen haben. So gewiß rein sinnliche Seeleninhalte
einer künstlerischen Gestaltung fähig sind, fo gewiß hieße es die Kunst
ertöten, wollte man sie auf dieser niedrigsten Stufe festhalten. Höchste
Kunst wird man nur dvrt finden, wo das Menschentum auf seinen
Höhen wandelt, d. h. dort, wo die höchsten sittlichen und religiösen
Spannungen der arbeitenden Seele sich in künstlerischer Gestaltung
entladen. Wo das sittliche zum unmittelbaren Erlebnis wird, wie
sollte es da im Gegensatze zu künstlerischer Gestaltung stehen? Dem
Künstler, dessen Stolz es ist, daß nichts menschliches ihm fremd sei,

wie dürfte er gerade in derjenigen Sphäre des Geisteslebens ein
Fremdling sein, wo der Mensch erst recht zum Menschen wird, im
Gebiete der sittlichen Freiheit? Nur der sittlich und religiös sich

verhaltende Mensch ist ein ganzer Mensch, und nur aus dieser Welt werden

einer erkrankenden Kunst die heilsamen Lebenskräfte zuströmen



— 207 —

können. Auch in formaler Hinsicht bedarf der gestaltende Künstler
strenger sittlicher Direktiven im Sinne der innern Wahrhaftigkeit feines
Schaffens und der Treue gegen das im künstlerischen Erleben schöpferisch
bewegte Selbst.

Die ästhetische Lebensanschauuug des modernen Durchschnittsästheten

mag man mit Recht zum Sittlichen in Gegensatz stellen; denn
seit wann hat einen solchen etwas anderes zur Kunst getrieben als
Genußsucht und Faulheit; aber die Kunst selber zum Sittlichen in
Gegensatz stellen, heißt ihr Wesen anfs tiefste verkennen. Zahlreich
sind die Zeugnisse der größten Künstler, daß man dem Altare der
Kunst sich nur mit reinen Händen nahen dürfe, daß nur dem ihr
Tempel sich öffne, der seine ganze Seele, und wäre es auch in Not
und Entsagung, ihr hinzugeben entschlossen sei. Wer erinnert sich nicht
an jene ergreifende Szene in Spittelers „Prometheus und Epimetheus",
wo Prometheus seine Hündlein seiner strengen Herrin zum Opfer
hinschlachten muß, und verstünde nicht die tiefe Symbolik dieser Stelle,
daß Kunst nur da sei, wo Wille zum Opfer ist. „Wenn fchon oft
genug eine göttliche Konzeption auch dem Ruchlosen gegeben ist, so ist
doch nur dem Reinen mit ruhigen Händen vergönnt, sie zu gestalten.
Jede Kunst will Selbstlosigkeit und Geduld; und bringt ein verderbtes
Gemüt diese beiden Tugenden je anf?" Dies das Zeugnis einer
modernen Schriftstellerin. Und will man endlich das Zeugnis eines
der ganz Großen, Michelangelos: „Die echte Kunst ist edel und fromm
durch den Geist, in dem sie arbeitet. Denn für die, welche es begreifen,
macht nichts die Seele so fromm und rein, als die Mühe etwas
Vollendetes zu schaffen; denn Gott ist die Vollendung und wer ihr
nachstrebt, strebt dem Göttlichen nach. Die Malerei ist nur ein Abbild
der Vollkommenheit Gottes, ein Schatten des Pinsels mit dem er malt,
eine Melodie, ein Streben nach Einklang. Ein ganz lebendiges
Verständnis aber nur kaun fühlen, worin die Schwierigkeit liegt. Und
deshalb ist die Kunst so selten, und es gibt fo wenige, die sie erreichen."

So werden wir denn nur in einer sittlich religiösen Wiedergeburt
eine Erlösung aus dem Sumpfe des Aesthetizismus erleben können.
Und so, wie wir zuvor sahen, daß nur zu einer erstarrten Religion
die Kunst in einen berechtigten Gegensatz tritt, sv sehen wir hier nun,
daß die beiden Ströme einer religiöfen und einer künstlerischen Kultur
dann sich von einander trennen, wenn der letztere in einen Sumpf
zu verlaufen droht.

Ganz schlimm stehen die Dinge freilich dort, wo eine verknöcherte
Religion und eine verfaulte Aesthetik sich gegenseitig ihre Sünden
vorhalten, während beide den Betrug nicht merken und recht haben nur
in der Kritik, aus der beide, unzulänglich genng, ihre bezügliche
Existenzberechtigung ableiten. Dieser Fall mag häufig genug eintreten,
eben fo oft wie der umgekehrte, wo beide als korrelate Symptome
für die totale Erkrankung ein und desselben Lebensnervs sich friedlich
neben einander vertragen.



— 208 —

III.
Aus dem Gesagten hat sich nns denn ergeben, daß die

häufig beobachtete Gegensätzlichkeit der künstlerischen und der
religiössittlichen Kultur nur in der Entartung und Erkrankung einer der
beiden Größen, nicht aber in ihrem eigentlichen Wesen den
zureichenden Grund haben kann. So hat denn in Bezug aus das eigentliche

Wesen von Kunst und Religion nicht eine Antithese, sondern eine

Synthese stattzufiudeu. Nachdem wir also im vorangehenden
Abschnitt vom sich fliehen der beiden Ströme geredet haben, können wir
nunmehr von ihrem sich suchen und sich finden reden,
ihrem Zusnmmenfließen in ein und dasselbe Strombett.

Ja, Religion und Kunst gehören als Kinder desselben Lebens
zusammen wie zwei Schwestern, die gemeinsam in fröhlicher Zwei-
samkeit ihres Weges gehen, aus ihrer Zusammengehörigkeit stets neue
Kräfte schöpfend, eins in die Seele des andern wie in einen
Gesundbrunnen tauchend. Uud wo beide sich fliehen, da bleibt beiden ein
Stachel der Sehnsucht im Herzen zurück, der ihnen keine Ruhe gönnen
ivird, bis sie fich wieder beide gefunden au den Quellen des Lebens,
von denen sie sich wohl zeitweilig, nie aber für immer, nie gänzlich
verirren können. Dem natürlichen Sinne ist es denn auch schlechterdings

nicht verständlich, warum zwei sv kräftige Triebe am Baume
des Lebens nicht friedlich neben einander bestehen sollten, warum ein
Mensch aufhören sollte religiös zu empfinden, wenn die Welt des

Schönen ihn ergriffen, vder umgekehrt, warum er aufhören sollte, fich

zu freuen an den herrlichen Schöpfungen der Knnst sobald er seines
Gottes gewiß und froh geworden, des Gottes, der aus der ganzen
ihn umgebenden Welt und auch aus den Werken der Künstler zu seiner
Seele redet.

Das urkräftigste Zeugnis für die ursprüngliche Zusammengehörigkeit
von Kunst und Religion ertönt denn auch von dorther, wo das

Leben nvch stark und mächtig strömt, unbeengt dnrch intellektualistische
und mvralistische Gesetzlichkeiten, wir meinen im Bewußtsein des
einfachen Volkes, wo das Leben mit einer stillen, fast unbewußten
immanenten Notwendigkeit sich seine Gebilde uud organischen Ausdrucksformen

schafft und ohne künstliche Differenzierungen, wo die wundervollsten

künstlerischen Traditionen — denken Sie an die Heimatkunst
bäuerlicher Architektur zc. — fröhlich neben den religiösen einhergehen,
ohne daß es irgend einem Menschen einsallen könnte, an die
Möglichkeit eines Gegensatzes auch uur von ferne zn denken.

Nach dieser kaum bewußten Harmonie, diesem innigen Frieden
eines in sich ruhenden, stille schaffenden Lebens sehnt nnsere allzu
differenzierte, blutarme uud zerrissene Kultur sich wieder zurück.

An wunderzarten Formen fehlt es uns uicht, aber wo ist das
Leben, das sie füllt, das neue, kräftigere schafft, das stark genug ist,



— 209 —

nicht nur in der Welt des Geistes als flackernde Traumgebilde sie

hervorzuzaubern, sondern mit starker Hand der Wirklichkeit sie einzubilden

in sicherer Schaffens- und Siegeslust. Das fehlt uns und
darum erschallt in richtiger Erkenntnis der Lage in viel tieferem Sinne
als zu Rousseaus Zeiteu wieder mächtiger denn je der Lebensruf:
zurück znr Natur, zurück zum Heimatboden des Volkes. Heimatwerte,
Heimatkunst, Heimatschutz, Erdgeruch und Bodenständigkeit — solche
Worte drücken deutlicher die Sehnsucht unserer Zeit aus, als lange
Abhandlungen es vermögen. So sucht man auch in der erkrankten
Kulturwelt, was das Volk in naiver Unbewußtheit schon lange hat,
uud wer ein feines Ohr besitzt, der hat dieses sehnsüchtige sich suchen
von Kunst und Religion auch in der modernen Kulturwelt längst
bemerkt.

Schauen wir hinein in das Getriebe moderner Kunst — wir
werden viel absurdes sehen, viel abstoßendes; aber blamieren wir uns
doch, bitte, nicht durch ein so bequemes und blödes Absprechen über
den „modernen Stil", den wir alle selbstverständlich vorderhand noch
nicht ohne weiteres verstehen, denn er ist neu und bricht mit alten
Traditionen, sondern strengen wir uns doch ein wenig an, auch diesen
Dingen durch bescheidenes Warten und Arbeiten auf den Grund zu
kommen; denn nur eine große Zeit kann es sich leisten, so nebenbei
Torheiten sir rrmsss zu produzieren; und wenn wir uns liebevoll
versenken, so werden wir selbst in den Absurditäten moderner Knnst
noch das neue Leben und Werden, wenn auch in seiner Entstellung
und Verzerrung entdecken können. Aber wie viel großes, tiefes, wahres
produziert die moderne Kunst nicht außerdem Es braucht freilich
Kampf und Mut und Verzicht auf eingefleischte Irrtümer, um das
neue auszunehmen, aber der Gewinn ist groß. Dann wird uns die
Ahnung aufgehen von dem tief religiösen Charakter dieser oft so

gottlos sich gebärdenden Kunst; denn ist nicht die rücksichtslose innere
Wahrheit und Wahrhaftigkeit die Triebkraft dieser Kunst? Nehmt
die Architektur: wie wahr, wie einfältig sehen diese modernen Wohnhäuser

aus, sofern es sich um reife Früchte moderner Baukunst
handelt; jedes dieser Gebäude will nichts anderes scheinen als was es
in Wirklichkeit ist; das aber dann auch ganz. Und heißt wahr sein
nicht eben fromm sein, ist Religiosität nicht Einfalt des Herzens, ist
alles ehrliche Streben nach unverbildeter Urwüchsigkeit nicht ein Stück
Himmelreich oder doch wenigstens ein Schimmer davon? Auf diese
innere Struktur des modernen Kunststrebens muß man schauen,
will man erkennen, ob es ein frommes Streben ist oder nicht. Nicht
etwas an der Kunst, wie z. B. der Kunstvorwurf oder der
künstlerische Ideengehalt macht die Kunst zur frommen, zur christlichen
Kunst, sondern ihr eigenes inneres Wesen selbst, ihre lebendigen und
wesentlichen innern Tendenzen. Eine Kunst kann fromm sein ohne
einen einzigen ausgesprochenen christlichen Gedanken erbaulich
vorzutragen; aber eine Kunst kann auch wieder gottlos und infernal sein,



— 210 —

mag sie noch so sehr triefen vom Salböl frommer Worte. Wahre
Frömmigkeit ist noch stets im einfachen Kittel einhergegangen und
nicht im Priestergewande. Jesus selber trug die Formen vollendeter
Weltlichkeit und Menschlichkeit und gerade darum erstrahlt seine
Göttlichkeit in so wunderbarem Lichte. Seine Frömmigkeit ging nicht
neben seinem Leben einher als etwas besonderes, sondern sie war er
selber nach der kindlichen Einfalt feiner göttlichen Menschlichkeit. So
wollen wir die Religiosität modernen Kunststrebens suchen in seinem
innersten Wesen selber und nicht im drum und dran. Freilich kann
auch dieses, wenn es in organischem Zusammenhange mit dem innern
Wesen des künstlerischen Schaffens steht, charakteristisch sein für den

frommen Geist der Kunst und ein Zeichen, daß der verirrte Wanderer
nach der Heimat strebt. An tausend Punkten kann man nachweisen,
daß die religiösen Probleme längst wieder das Bewußtsein der Künstlerwelt

quälen und bearbeiten. Blüht nicht das Christusproblem an
allen Ecken und Enden des schönen Gartens wieder auf, im Gartenbeete

der Poesie so gut, wie in dem der Malerei und der Skulptur;
und wer dasjenige der Musik zu überblicken vermag, der mird es uns
bestätigen, daß dies auch dort der Fall sei. Fromme Maler wie
Steinhausen, Uhde, Gebhard, Thoma, erhalten von dem grvßen
Kunstkritiker Avenarius wieder gute Zensuren, und bezeichnend ist
das Fraternisieren von „Kuustwart" und „Christlicher Welt".
Belletristische Produkte werden eifrig in religiösen, religiöse in literarischen
Zeitschriften besprochen. In Form der Mystik hat die Religion
sogar wieder volle Gnade gesunden bei dem großen Verleger Diede-
richs in Jena, und bereits muß mau anfangen, pädagogische
Besorgnis zu hegen für das Ergehen der immer mehr gefeierten Religion
auf dem glatten Parquet am glänzenden Hofe der Kunst. So nimmt
die sonst sv stolze und hochfahrende Kunst das verachtete Heiligenbild
der Religion wieder aus dem dunklen Winkel und während sie es

vom Staube reinigt, fängt sie an zu merken, daß es ein Gebilde von
wunderherrlicher Schönheit ist, ja, unter ihren Händen fängt es an
zu leben und zu wachsen und die Stunde ist nicht mehr fern, wo die

Kunst in demütiger Ergriffenheit vor der entzauberten Himmelsgestalt
im Staube knieen wird.

Aber auch in christlichen Kreisen fängt man an „etwas zn
merken". Man merkt, daß Außendinge nicht Jnnenwerte, daß Kirchen,
Dogmen, fromme Uebungen und Moralen, Systeme und wie die tausend
Mittelbarkeiten alle heißen, nicht heiliger Geist, daß Schalen nicht
Kerne, daß Religionen nicht Gottesreich sind, nnd darum fängt man
an, auf die quellenden Kräfte des gottgeschaffenen schöpferischen Lebens

zu achten und wird mit Staunen und Entzücken gewahr, daß sie an
tausend Enden schon aufgebrochen und in fröhlichem quellen begriffen
find. Der Schleier der Maja fällt von den entzückten Augen; was
man zuvor nicht gesehen, das sieht man jetzt und merkt, daß Gott
ein lebendiger, schaffender Gott ist, der an seinem lebendigen Kleide



— 211 —

wirkt auf der ganzen Linie und sein Webstuhl ist nicht die Kirche,
sondern die Welt. Das Auge geht der Religion auf für das lebendige
Schaffen der Gottheit auf allen Gebieten des Lebens in Vergangenheit
und Gegenwart. Ueberall, wo ein Natur- oder ein Kulturgebilde
lebt, da sieht sie nun das Schaffen des Lebens und wird inne, wie
abgeschmackt ein beständiges Lamentieren über den wachsenden
Unglauben ist. Die Religion sieht sich heute genötigt, die Methode der
„gottlosen" Naturwissenschaft, die wesentliche Bedeutung der Natur
nicht in einem außer ihr felber ruhenden Zweck, fondern in ihren
eigenen Gesetzen zu suchen, anzuerkennen. Der Historismus, ein Erbstück

der von künstlerischen Momenten so sehr durchtränkten Romantik,
ist heute zum mächtigen Baume erwachsen und streckt einen seiner
gewaltigsten Aeste breit über die Fluren der Theologie, auch er — der
Historismus — nichts anderes wollend, als im Wesen der geschichtlichen

Erscheinung selber die lebendigen Kräfte aufzusuchen und Gott
in seinen Wirklichkeitsgebilden und -Gedichten zu verehren.

Und ausgerüstet mit einem solchen Geiste ist die Religion heute
besser denn je imstande, auch im modernen Kunstbetriebe die
verwandten lebendigen Schöpferkräfte zu spüren. Immer
entgegenkommender verhält sich die Religion zur Kunst; denn man versteht es
wieder, daß wie das Kunstwerk so auch die Religion eine Schöpfung
sein soll. Wiederum hat man auf die innere Struktur der Religion
selber zu achten, um ihrer Verwandtschaft mit der Kunst inne zu
werden, auf ihren Zusammenhang mit den schöpferischen Hintergründen
der Seele, ihre lebendige Innerlichkeit, ihren persönlichen Charakter,
auf die immanente in die Sphäre der Freiheit zu erhebende
Notwendigkeit, die in ihr drängt und treibt, auf jenes heilige „müffen"
ohne das auch ein ächter Künstler sich nicht denken läßt. Aber auch
hier sind mancherlei äußere Anzeichen symbolisch für die innere
Annäherung der beiden Welten.

Nehmt die Predigt: Heute weiß man es wieder besser denn je,
daß die Predigt ein Kunstwerk sein soll und eine Kunstgattung
repräsentieren sollte, insofern sie die organisch gewachsene Frucht aus der
Seele des Predigers sein soll, kein bloßes Kopfding, keine
Begriffsklitterung, kein exegetisches oder moralistifches Kolleg, kein Vortrag,
nein, eine Rede, ein organisch gewordenes Kunstwerk, immerhin so,
daß der Accent nicht sowohl auf der äußern Form als auf dem
Zeugnischarakter und der lebendigen Innerlichkeit liegt, wie diese
Faktoren nach nnserer Meinung denn auch bei einem Kunstwerk das
entscheidende sind. Daß die Predigt solches nicht mehr ist und oft
nicht fein kann, das empfindet das moderne homiletische Gewissen
gottlob wieder als eine schwere Last. Langweiligkeit, woran die
meisten Predigten kranken, beweist nur den tiefen Tvdesschlaf des

Predigtbetriebes. Es ist kein Zusammenhang mehr da mit den
wirklichen treibenden Kräften im Leben des Volkes, aus denen allein etwas
wirklich lebendiges und organisch künstlerisches geboren werden kann.



— 213 —

Nehmt den Kirchenbau: Mit welcher künstlerischen Weisheit und
Sorgfalt werden moderne protestantische Kirchenbauten ausgeführt.
Die Todesmaske der Schablone ist gefallen; diese modernen Kirchengebäude

muten uns wieder an wie eigenwüchsige Individualitäten,
und ivenn man an ihnen vvrüberschreitet, so fühlt man sich jedesmal
fast versucht fie zu grüßen oder ein Gespräch mit ihnen anzuknüpfen,
als wären es lebendige und persönliche Diener am nen erwachenden
Lebenswort. Am tiefsten mag wohl noch das Kirchenlied darniederliegen.

Aber mit dem neu erwachenden Geiste wird es auch hier
anders, und die Kunst wird wieder mehr und mehr Ausdrucksform
der Religion werden.

Doch das wesentliche worauf es uns hier ankommt ist eben dieser
nene Geist, der Einzug hält in die Religion, der darin besteht, daß
er das religiöse Erlebnis wieder in seine Rechte einsetzt und der
religiösen Unmittelbarkeit wieder die unbedingte Priorität zuerkennt.

So fangen denn Kunst und Religion wieder an, sich gegenseitig

zu verstehen, sich zu suchen und unentbehrlich zu werden. Mögen sie

jetzt vielfach noch getrennte Wege gehen, die Entwicklung des menschlichen

Geisteslebens wird es immer klarer an den Tag treten lassen,
wie sehr gerade diese beiden Kulturelemente auf einander angewiesen
sind im Kampfe gegen den großen gemeinsamen Feind eines stets
überhandnehmenden praktischen Materialismus und einer mammoni-
stischen Gesinnung, unter deren Bann die ganze moderne Kulturwelt
seufzt; deun welche Mächte vermöchten die Versklavung der freien
Persönlichkeit unter die Herrschaft der Sachen schlechter zn ertragen
als gerade Religion und Kunst?!

IV.
Doch nun wartet unser noch die schwerste, ja die eigentliche

Aufgabe, die unser Thema uns stellt. Nachdem wir nämlich im
vorangehenden unsere Frage genetisch behandelt, gilt es nunmehr auf ihre
prinzipielle Lösung einzutreten, indem wir das Wesen der beiden

Größen vergleichend neben einander stellen, um einer jeden ihren Platz
im gegenseitigen Verhältnis anzuweisen.

Zwei Elemente sind im Wesen der künstlerischen wie der
religiössittlichen Kultur zur innern Einheit verschmolzen: das schauende
und d as schaffende, das kontemplative und das dynamische.

Wir reden zunächst vom schauenden Elemente in Kunst und
Religion. Beide, Kunst und Religion, sind auf der ersten Stufe ihres
Wesens eine Form des innern Erlebens, die wir mit dem Worte
Schauen bezeichnen möchten. Kunst wie Religion sind in ihrem
ersten Stadium ein inneres Schauen. Es steht ein Bild vor dem

Auge der Seele, das auf einen Einheitspunkt bezogen ist und dieser

Punkt ist identisch mit der Einheit des schauenden Geistes selber.
Schauen nennen wir das sich bewußtwerden seiner wesentlichen Identität

oder seiner vollendet abgetönten Harmonie mit der im Bilde



— 213 -
vor der schauenden Seele stehenden Wirklichkeit. Welt und Ich werden
im Schauen zu einer Einheit zusammengewoben.

Die Kunst nun schaut einen beschränkten Komplex von
äußern oder iunern Wirklichkeitskomponenten zur innern Einheit
zusammen, oder sie durchschaut einen begrenzten Ausschnitt der
Wirklichkeit nach feiner Verwandtschaft mit dem organisierten schauenden
Geiste. Dieses Schauen setzt eine lebendige, von quellenden schöpferischen

Kräften bewegte Seele voraus, deren erste Tat das Schauen
im Geiste ist. Denn wir machen fchon hier darauf aufmerksam, daß,
obwohl wir das Schauen in Gegensatz gestellt haben zum Schaffen,
bereits in ihm ein schöpferisches tätiges Element enthalten ist; denn
es ist bereits auch eine Tat, die in der äußern Wirklichkeit zerstreut
auftretenden Elemente wenigstens im Geiste zu einer innern Einheit
zusammen zu weben. Und insofern das Schauen schon eine Tat ist,
so ist auch im künstlerischen Schauen bereits ein erlösendes Moment
enthalten. So unrecht haben diejenigen nicht, welche die Kunst als
eine Erlöserin preisen. Schon ihr Schauen enthält Erlösung,
geschweige denn ihr Schaffen. Aber wenn die Kunst allein beim Schauen
stehen bleibt, so bleibt es bei jener halben Scheinerlösung, mit der
sich viele schwächlichen Naturen begnügen, jener resignierten Flucht
aus der traurigen Wirklichkeit in die Welt des schönen Scheins, jenem
kläglichen Verzicht auf energische Weltgestaltung, jenem müden
armseligen Träumerleben, das wir so viele Aestheten führen sehen. Aber
das sei zugestanden: sofern schon das Schauen eine persönliche Tat in
sich schließt — nicht alle können schauen — in ebendemselben Maße
wirkt sie auch erlösend auf den Menschen; denn was heißt Erlösung,
wenn uicht die Befreiung gebundener Kräfte im Menschen, wenn nicht
das, daß er aus einem Nichtkönner ein Könner wird. Aber diese
Erlösung in der Kunst ist immer nur eine Erlösung auf Momente;
denn so wie ihr Schauen sich immer nur auf beschränkte Wirklichkeitskomplexe

bezieht, so ist auch ihre Erlösung auf den schauenden Moment
der künstlerischen Empfängnis und Gestaltung beschränkt.

Anders die Religion. Auch sie ist auf ihrer ersten Stufe ein
inneres Schauen, ein Aufleuchten eines Einheitsbewußtseins in der
bewegten Seele. Allein hier ist nun dieses Anschauen nicht bezogen
auf einen beschränkten Komponentenkomplex der äußern oder innern
Wirklichkeit, sondern auf die Wirklichkeit als Totalität. Welt und
Geist werden in Gott als in ihrer Einheit erschaut, und in dieser
Harmonisierung von Welt und Geist uud Hinterwelten wird nun eine

Erlösung ermöglicht, die nicht bloß wie bei der Kunst auf einzelne
Seiten und Momente des geistigen Seins, sondern auf das Leben als
solches bezogen ist, das im Schauen der Religion seine Stellung im
Universum erfaßt, deren bewußtes Ergreifen und Festhalten eben die
vollendete Erlösung bedeutet. Also: im Schauen der Kunst findet der
Mensch seine innere Stellung zu einem beschränkten Wirklichkeitskomplex,

den er sich selber gleichsam assimiliert und erlebt in diesem



— 214 —

Schauen eine partielle Erlösung auf Momente, in der Religion
hingegen findet der Mensch seine persönliche Stellung zum Universum,
von dem er selber ein Stück ist, und erlebt in diesem Schauen eine

Erlösung, die auf das Leben als solches bezogen ist, die aber deshalb
immer noch eine partielle ist, weil es eine bloß schauende ist.

Es bleibt anzumerken, daß selbstverständlich die Intensität des

produktiven Erlösungsbewußtseins in der Religion eine oft recht
schwankende Größe ist und auf ein Minimum zurückgehen kann; aber
kaum wird die Spur des einmal gemachten religiösen Erlebnisses
jemals gänzlich in der Seele des Frommen erlöschen, können.

Doch wir haben nun erst von der schauenden Seite in Kunst
und Religion gesprochen. Wir wissen aber, daß sie nicht die einzige
ist; die schaffende muß sich zu ihr gesellen; denn würde das Schauen
ausschließlich die Seele erfüllen auf Kosten der Tat, dann wäre dies
der Tod der beiden Seelengewächse. Nnr in der Einheit mit der
menschlichen Persönlichkeit selber d. h. mit dem freien,
gestaltenden, wollenden Wesen des Menschen wird die Knnst ganz
Kunst, die Religion ganz Religion, umsonst zerflattern und zerfließen
sie. Das im Schauen gemachte Erlebnis der Seele muß von den
derben Fäusten der Persönlichkeit gepackt und zum dauernden Gebilde
mit der Wirklichkeit in eins geknetet werden. Wir haben zwar
gesehen, wie schon im Schauen ein Schaffen ist, ein aktives Moment,
wie es denn überhaupt keine einzige Funktion des Geistes gibt, an
der nicht irgendwie alle Seiten des Geistes mitbeteiligt wären. So ist
selbstverständlich umgekehrt auch jeder schöpferischen Tat ein Schauen
immanent. Aber das bloß betrachtende Gestalten ist dem wahrhaft
schöpferischen Geiste nicht genug, ist es doch nur ein Gestalten im
Geiste. Ein bloß geistiges Dasein aber ist ein Schattendasein. Die
Schatten aber dürsten nach Blut, damit sie leben können, sie hungern
nach mehr Wirklichkeit, der Logos will Fleisch werden. Da tun denn
Schöpfung not und Schmerzen der Geburt, da muß der Riese
Persönlichkeit auf den Plan, der die Felsen widerstrebender Wirklichkeit
zerklaubt um sie als geformte Quadern dem Gefüge des erschauten
Geistesgebildes einzubauen zum dauernden Werk.

Wir haben uns im bisherigen hänfig des Ausdrucks „ästhetisch"
bedient. /l^S^s heißt Wahrnehmung. Der Ausdruck bezeichnet also
einseitig die passiv-kontemplative Seite der Kunst. Unser Thema redet
aber nicht umsonst von künstlerischer Kultur, von religiös-sittlicher

Kultur. Das tönt voller und bezeichnet besser das Wesen der
Sache. Kunst heißt können, Kultur Gestaltung. Weder Knnst noch
Religion bedeuten ihrem wahren Wesen nach Flucht, Flucht vor der
rauhen Wirklichkeit sei es iu die Welt der Illusion und des schönen
Scheins, oder in die dumpfe Mönchszelle oder ins enge Kämmerlein
bloßer weinerlicher Erbaulichkeit und Andachtsstimmung.

Unter Kunst verstehen wir vor allem ein durch und durch seiner
selbst mächtiges produktives Verhalten der Seele, Schöpfung neuer



— 215 —

Welten, Gestaltung der Wirklichkeit in eins mit dem Geiste, Organisierung

der unorganisierten amorphen Wirklichkeitsmafsen, Erhebung
bloß stofflicher Wirklichkeit in die höhere Welt der Formen,
Durchleuchtung der trägen Materie, ein Hineinziehen derselben in den Fluß
und Bereich des organisierten Geisteslebens. Dieser Begriff von Kunst
ist natürlich sehr weit gefaßt und begreift jede organisatorisch-schöpferische

Tätigkeit des Menschengeistes in sich und nicht etwa nur die
reinen Künste. Jeder Mensch, der auf irgend einem Gebiete schöpferisch

tätig ist, tote Stoffe belebt und organisiert, Ordnung und Gesetze

bringt in ungeordnete Massen, ist ein Künstler, sobald er nur dem
Rufe seiner eigenen Seele folgt; zum Handwerker wird er erst
dadnrch, daß er von andern geschaffenes und gedachtes sklavisch kopiert.
Aber wem ureigene Gedanken aus der Seele strömen, die er dann
mit starker Faust zur Wirklichkeitsgestaltung nützt, der ist ein Künstler,
mag er nun Dichter, Schneider, Feldherr, Kaufmann, Maler oder
Hotelier sein — einerlei, er ist ein Schöpfer, ein Künstler.

Sv verstehen wir denn unter Kunst nicht Weltanschauung,
sondern Welt» und Wirklichkeitsgestaltung, die natürlich die Anschauung
einschließt. Der Wirklichkeit den Stempel des Geistes aufprägen, heißt
sie ihrer letzten Bestimmung entgegenführen; denn alle irdischen Dinge
haben letztlich nur in Bezug auf den Menschen Bedeutung, seinem
Geiste sollen sie dienen nach ihrem eigensten Wesen; der Mensch aber
hat nur Bedeutung in Bezug auf Gott.

Diese zweite Erkenntnis aber leuchtet auf in der Religion. Auch
die Religion ist, wie wir gesehen, auf ihrer ersten Stufe ein inneres
Schauen. Aber auch sie ist mehr als das. Auch in ihr muß Schauen
und Wollen in eins zusammenströmen. Keine mönchische Kontemplation

in enger Zelle — das hieße sein Leben unnütz vergeuden an ein
leeres und haltloses Gefühls- und Gedankenspiel. Nicht ein Genießen
der gottgegebenen Seelenkräfte, sondern ein sie vergessen in ihrem
Gebrauch, ein sich selber verlieren und verschwenden an sein Werk,
das darin besteht nicht nur das eigene individuelle, sondern das
menschheitliche Leben überhaupt in den Fluß des in der eigenen Seele
aufgebrochenen ewigen Lebens zu ziehen. Viel mehr als die Kunst, deren
Schwerpunkt zunächst durchaus im individuellen liegt, ist die Religion
gemäß ihres universellen Charakters am Gesamtleben der Menschheit
orientiert. So heißt es denn hier: Vergiß deine Seele, deine Kräfte,
deine Freiheit, indem du sie brauchst, gerade so wirst du sie finden;
wer aber seine Seele sncht, der wird sie verlieren. Religion ist wohl
ein Erschauen des ewigen göttlichen Lebensgrundes, aber auch ein
Schaffen aus ihm, ein ihn Hineinbilden in die endliche Wirklichkeit,
ein Hineintragen des ewigen ins zeitliche. Darum, ihr Frommen,
begebt euch endlich einmal heraus aus eurem Kämmerlein, hinein in
die Welt der Kämpfe, der Widerstände und des Tudes und führt
das Leben zum Siege! Dann erst wird die Qual eurer Frömmig-



— 216 —

keir sich in Freude wandeln und werdet ihr selig sein in eurer
Tut. Das allein heißt Religion, alles andere Krankheit und Schwäche.

Und hier in der schöpferischen Tat allein vollendet sich die
Erlösung die im Schauen begonnen. Denn es gibt keine größere
Erlösung für den Menschen, als das freie Können, keine tiefere Seligkeit
als Schöpferfreude. Und wiederum ist hier bei der Kunst die

Erlösung bezogen auf den Moment und das einzelne Schöpfungsgebilde,
in der Religion aber auf das Leben als solches, das durch sie zum
Kunstwerk wird.

So liegt denn die Einheit von Kunst und Religion in dem für
sich daseienden in sich selber ruhenden göttlichen Lebensgrunde, der im
ganzen das menschliche Einzelleben wie die gesamte Wirklichkeit tragend,
in den schöpferischen Momenten durch die Seele bricht, alles um sich

her in die Lebenskreise feiner organisierenden Tätigkeit hineinziehend.
Die Religion nun ist das für uns sein dieses an sich feienden

Lebensgrundes, der kontinuierliche Fluß ewigen Lebens, der durch
unsere Seele fließt; das Kunstwerk ist die einzelne Welle, die stetsfort
wieder aus diesem Lebensstrome emportaucht. Die Religion ist der
Lebensbaum, die Kunst die Lebensfrucht; die Religion ist orientiert
am Ganzen, die Kunst am Einzelnen, die Religion am Ewigen, die

Kunst am Zeitlichen, die Religion vom Ewigen kommend, in das Zeitliche

strömend, die Kunst im Zeitlichen lebend, nach dem Ewigen
trachtend, das als treibende Kraft der Sehnsucht schon gegenwärtig
ist in ihr, die Kunst die einzelnen Momente des Lebens in die Sphäre
des religiösen erhebend, die Religion das ganze Leben zu einem Kunstwerk

gestaltend, die Kunst eine Erlöserin für die Zeit, die Religion
für die Ewigkeit.

Im Gebiete der christlichen Religion Pflegt man sonst in
Begriffen wie Buße, Gnade, Sündenvergebung, Rechtfertigung und
ähnlichem zu reden. Das alles hat nun aber in unserer Darstellung, die
doch u. a. von Religion handelt, gefehlt. Der Begriff des Schöpferischen,

wie wir ihn auch auf die Religion angewendet haben, mag
manchen in dieser Verbindung fremdartig angemutet haben. So sei

denn gesagt, daß wir unter dem Schöpferischen nichts anderes als
eine scheinbar recht bekannte Sache verstehen, nämlich die Liebe.
Aus der Liebe wird alles Leben geboren, sie ist das Leben, unser
eigenes Leben ist das Geschenk der elterlichen Liebe, in dcr Liebe lebt
dieser unersättliche Drang nach Identität, nach eins werden, sich in
eins fühlen mit dem andern, nach hineinziehen der unorganisierten
Massen in den Organismus des liebenden Lebens. Die Liebe aber ist
Gott und Gott die Liebe. In ihm als dem schöpferischen Grunde
alles Seins fallen alle Gegensätze in Eins zusammen, er aber ward
Fleisch und Erscheinung in Jesus Christus.

In Jesus findet jede Knust und jede Religion ihr Ende, so wie
ste aus ihm ihren Ursprung nimmt. Er ist mehr als alle Kunst und
alle Religion; denn der letzte Rest von Sehnsucht wie sie Kunst und



— 217 —

Religion immer anhängen, bei ihm ist sie abgestreift nnd aufgehoben
in Vollendung und Erfüllung. In der tiefsten Knechtsgestalt ist er
doch der schönste unter den Menschenkindern, als vollkommener
Menfchensohn, wie die Kunst ihn nur immer gesucht, ist er der
vollendete Gottessohn, wie die Religion uns ihm entgegenführen will.

A. Schädelin,

ver Seist uns wir.
Line plingstvetracvtung.

Den Geist dämpfet nicht.
1. Tness. 5,19.

F F lir haben zu Pfingsten wieder mächtig um den Geist gebetet:
„Komm, Heilger Geist, Herre Gvtt!" Aber vb wir im Ernste
den Geist wollen? Ob wir ihn gerne aufnähmen, wenn er

käme?
Es ist merkwürdig: die christliche Kirche behauptet, aus dem

heiligen Geist entstanden zu seiu — und nicht ganz mit Unrecht —
und doch ist der heilige Geist ihre Verlegenheit. Sie Hut ihn einst
nur mit Mühe in ihr Trinitätsdogma gebracht, und sie weiß zu
Pfingsten nicht recht von ihm zu predigen. Die Pfingstpredigt, die einst
mit unwiderstehlicher Notwendigkeit als Zeugnis des Geistes aus den
Seelen der Apostel brach, ist für die meisten Pfarrer — und gar
nicht bloß die schlechtesten unter ihnen — eine Verlegenheit; eine tiefe
und lebendige Pfingstpredigt, die der Gemeinde einen deutlichen
Eindruck von Wesen und Art des heiligen Geistes gäbe, ist eine seltene
Sache. Wer wollte dem Prediger darob Vorwürfe machen? Wir
können vom Geiste nicht recht reden, weil wir ihn nicht haben und
gerade weil wir ihn nicht haben, machen wir viele Worte von ihn:
— wie es ja immer zu gehen pflegt. Es ist unsere große Verlegenheit,

daß die Kirche, die nur vom heiligen Geiste leben kann —
wenigstens, wenn man das Wort Kirche im höchsten Sinne, den es

haben kann, versteht — diesen Geist nicht wirklich hat. Aber seltsam —
eine noch größere Verlegenheit ist es sür sie, wenn der Geist einmal
wirklich kommt. Es geht ihm dann wie einem Gaste, einem
hochgeehrten, den man fo und so viele Male eingeladen hat und so

dringend eingeladen, aber doch immer mit dem Hintergedanken, daß
er nicht wirklich kommen werde. Wenn er nun einmal wirklich kommt,
gibt es eine Ueberraschung, eine recht unangenehme, und er ist gar
nicht so willkommen, wie man vorgegeben hatte. Die für ihn
vorgesehenen Räume sind „anderweitig besetzt"; er schafft Unruhe und
Unbehagen; es muß allerlei geändert, abgestaubt, zurechtgerückt werden;
und sicher kommt er immer zur Unzeit! Und wenn er da ist, wie ist


	Künstlerische Kultur und religiös-sittliche Kultur

