
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 5

Artikel: War Jesus Sozialist?

Autor: Linderberg, Fernando

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 174 —

die ganze Größe der Probleme spüren. Die Beschäftigung mit Kant
führt in die Tiefe, läßt uns in die Abgründe des Irrationalen schauen.
Kant läßt uns aber nicht in die Tiefe, er führt uns auf eine Höhe,
auf der sich der freie Ausblick in eine ewige Welt öffnet. Wir erhalten
bei ihm trotz der Fülle der Probleme, vor die er uns führt, die
Zuversicht, daß das Höchste, das wahrhaft Wertvolle nicht problematisch
ist. Seine ganze Arbeit ist getragen vom Glauben an die Kraft des

Geistes und die Macht des Guten. R. Ragaz (Jlanz),

Aar Zesus Sozialist?
^ I ordkmerkung «er ««lslttion. Es ist eine der Aufgaben, die sich die „Neuen
R I Wege" gefetzt haben, ihre Leser in geistigen Kontakt mit Bewegungen und

Persönlichkeiten des Auslandes zu bringen, die uns etwas Bedeutsames zu
sagen haben oder ähnliche Gedanken vertreten wie wir. Auf diese Weise wollen

wir mithelfen, jene freie Gemeinschaft im Höchsten herzustellen, die den neuen und echten

Katholizismus darstellen soll, dem wir zustreben. Zu diesem Zwecke stellen wir ihnen
beute Ferna ndoLinderberg vor (vergl. übrigens Nr, 7 des letzten Jahrganges
S. 214), Er ist ein im Norden sehr wohl bekannter Mann, Als einer der Ersten (vielleicht
überhaupt als der Erste) hat er die Verbindung von Christentum und modernem
Sozialismus in seiner Person hergestellt und sie als göttliche Notwendigkeit für die
Gegenwart proklamiert. So viel wir wissen, hat sein Auftreten großen Eindruck
gemacht. Mit großer Freude hat er das Einsetzen unserer schweizerischen „religiössozialen"

Bewegung begrüßt und ihre Entwicklung versolgt. Er schreibt darüber
(in der Einleitung zu seiner dänischen Uebersetzung der Predigtsammlung von Ragaz)
Folgendes:

„Es hat mir außerordentliche Freude verursacht, mit dieser neuen Richtung
im kirchlichen und sozialen Leben in Verbindung zu kommen und mit der
Verkündigung bekannt zu werden, auf die ich hier zu Lande über 20 Jahre lang
vergeblich gewartet habe. Das, worauf ich in meinem Buch über die freie Konkurrenz
und der Sozialismus (1395), Abschnitt: Das Christentum und die soziale
Bewegung, nur kurz und ärmlich hinwies, ist hier zu reicher und vollkommener
Entfaltung gekommen. Damals wandte ich mich mit folgender Anklage an die
herrschende Theologie und Kirchlichkeit: sie setze die Form über den Inhalt,
den Buchstaben über den Geist, die Lehre über das Leben, Diese
Anklage muß ich auch weiterhin aufrecht erhalten. Die Verkündigung legt immer
noch übertriebenen Nachdruck darauf, was die Menschen glauben, d.h. wie sie

gedankenmäßig die göttlichen und erlösenden Tatsachen auffassen wollen. Man
entfaltet einen so großen Eifer, das einzuschärfen, was doch im besten Fall nur ge-
dankenmäßige Vorstellung von Gott ist, daß man nur allzu oft das Leben mit
Gott geradezu ertötet und das weit wichtigere ausschließt: die Erkenntnis nämlich,
wie wir am besten Mitarbeiter Gottes, tüchtige Arbeiter in seinem wahren Weinberge,

der Welt, die zum Himmelreich auf Erden umgebildet werden soll, werden
können. Es fehlt uns, was wir doch so nötig haben, ein Zeugnis des Glaubens,
das sich äußert in Zutrauen zum lebendigen Gott, des Glaubens, der in
Unabhängigkeit von allen Formen des Gedankens seine eigene, selbständige Tragkraft
besitzt. Es fehlt uns Klarheit darüber, was die Menschen tun sollen, wie sie

arbeiten sollen, um das Reich Gottes in der Welt zu fördern. Es fehlt uns auch
dcr Ansporn dazu.

Mit dem Nachdruck, der auf die Auffassung von Gott gelegt wird, macht
man das Christentum zu einer Lehre, die ein schweres Joch auf die Schultern der
Menschen legt, weil sie in wachsender Anzahl und in immer höherem Maße nicht



— 175 —

imstande sind, in den aufgestellten, gedanklichen Lehrformen die Wahrheit zu er»
kennen. Aber glücklicherweise ist das Christentum weder Lehre, Joch noch Bürde,
sondern eine lebendige Quelle von Licht, Kraft und Wärme, mit dem Vermögen,
die Seelen mit Stärke, Freudigkeit und ewiger Lebenshoffnung zu erfüllen. Ich
muß deshalb auch weiterhin, wie in meiner erwähnten Schrift von 1895, als erste

Bedingung für jeglichen geistigen und kulturellen Fortschritt eine religiöse Erneuerung

postulieren, eine Erneuerung, der zufolge wir im christlichen Leben den
Inhalt über die Form, den Geist über den Buchstaben, das Leben
über die Lehre setzen. Unser Erlöser Jesus Christus hat selbst bekräftigt, daß
Gott Geist ist und daß er nicht in dieser oder jener bestimmten Form verehrt,
sondern in Geist und Wahrheit angebetet werden soll."

Linderberg ist kein Theologe. Er ist Direktor des sozialen Sekretariates
in Kopenhagen, mit dem eine Bibliothek verbunden ist und welches die

Aufgabe hat, über die soziale Bewegung historische, prinzipielle und praktische
Belehrung zu erteilen und Aufklärung zu schaffen, und zwar unabhängig von den
politischen Parteien. Daneben wirkt er als freier Schriftsteller.

Der Aufsatz, den wir im Folgenden abdrucken, stammt aus dem Jahre 1894,
Er wird unsere Leser besonders als Beweis dafür interessieren, wie heute allüberall
in der Christenheit das Problem, das anch uns vor allem anliegt, die Herzen und
Köpfe in Anspruch nimmt,

^ ^

Es ist mit Jesus gegangen wie prophezeit wurde, als er zum
ersten mal in den Tempel eingeführt wurde: er ist ein Zeichen
gewesen, dem widersprochen wurde.

Viele Arbeiter betrachten ihn als den ersten Sozialisten; viele
reiche Leute sehen in ihm den besten Polizeidirektor.

Wer hat Recht?
Diese Frage hat die allergrößte und folgenschwerste Bedeutung.

Wenn Jesus mit Recht als Polizeidirektor der kapitalistischen Gesellschaft

benutzt werden kann, dann ist es wohlbegründet, daß die Arbeiter
sich von ihm lossagen. Wenn er in erster Linie aber wirklich ein
Freund der Armen ist, dann ist es Sünde sowohl gegen ihn als gegen
uns selbst, ihn gleichsam den Händen der Kapitalisten zu überlassen.

Versuchen wir jetzt zur Klarheit darüber zu kommen, was Jesus
eigentlich war.

Machen wir gleich ein Geständnis: Jesus war nicht Sozialist
und konnte es nicht sein.

Erstens lag das Problem des Sozialismus zur Zeit Jesu gar
nicht vor. Diese Frage ist ja doch erst im letzten Jahrhundert
aufgekommen.

Der Sozialismus ist ja nicht ein Name für ein Suchen nach
Gerechtigkeit ins Blaue hinein. Der Sozialismus ist der Name einer
Lehre, welche eine bestimmte Erklärung für die Entwicklung der Gesellschaft

gibt, der Name einer Bewegung, welche die Gesellschaft auf eine

bestimmte Weise zu ordnen verlangt. In Gegensatz zu der freien
Konkurrenz verlangt der Sozialismus die Organisation der Arbeit,
den Gemeinbesitz von Boden und Produktionsmitteln.

Diese Lehre des Sozialismus war für Jesus Christus etwas
vollständig Unbekanntes. Die Forderung der Gemeinschaft von Grund
und Produktionsmitteln war nicht auf der Tagesordnung der Epoche



— 176 —

Jesu. Schon deswegen konnte er zum Sozialismus nicht Stellung
nehmen. Aber selbst dann, wenn die Frage des Sozialismus zu seiner
Zeit ebenso aktuell als jetzt gewesen wäre, würde Jesus dazu nicht
Stellung genommen haben.

Was Jesus beabsichtigte, war nämlich etwas, das zu allen
Zeiten und für alle Völker gelten kvnnte. Wäre er für eine bestimmte
Form der Gesellschaft eingetreten, so wären seine Anhänger zu allen
Zeiten verpflichtet, diese bestimmte Form aufrecht zu halten und zu
verteidigen. Nun aber liegt die Sache so (was niemand besser als
die Sozialisten verstehen), daß die Formen der Gesellschaft nach den

Entwicklnngsgesetzen der Geschichte und den Lebensforderungen der
verschiedenen Zeiten wechseln müssen. Wenn Jesus deshalb eine
Vorschrift für oder eine Anweisung auf eine bestimmte Form der Gesellschaft

gegeben hätte, so wäre er damit für etwas eingetreten, was
früher oder später — selbst wenn es im Augenblick praktisch gewesen
wäre — die Wirkung gehabt hätte, das Leben zu ersticken und somit
die Gesellschaft zu versteinern.

Solches lag ihm aber sehr fern, ihm, der als Heiland der Welt
hervortrat. Er wollte gerade das Umgekehrte: das Leben befreien,
so daß es unter allen äußeren Formen alle die reichen Möglichkeiten,
welche es in sich birgt, entfalten könnte.

Insofern müssen wir denjenigen Recht geben, welche bestreiten,
daß Jesus Sozialist war. Wenn wir unter Sozialismus uicht etwas
ganz Fließendes und Allgemeines verstehen, sondern jene bestimmte
Ordnung der Gesellschaft, welche im Gemeinbesitz des Bodens und der

Produktivmittel besteht, dann war Jesus nicht Sozialist und konnte
es nicht sein.

Wird er aber deshalb zu einem konservativen Polizeidirektor?
Allerdings nicht. Diejenigen, die ihn dazu zu machen versuchen,

haben noch größeres Unrecht als diejenigen, die ihn zum Sozialisten
zu machen wünschen.

Jesns Christus ist als die stärkste revolutionäre Kraft aufgetreten,
die je auf den Schauplatz der Geschichte getreten ist.

Er war weder Politiker noch Natioualökonom und kouute es

infolge seiner Stellung nicht sein, indem die Politik nnd die Nationalökonomie

nur auf die Formen der Gesellschaft gehen.
Jesus Christus zielte aber weit tiefer als auf die Formen. Er

wollte zu dem Lebeu Vordringen, welches den Formen Inhalt gibt
und sie unter allem Wechsel der Verhältnisse trägt.

Wenn ivir aber davon absehen, daß Jesus als göttlicher Erlöser
in erster Linie ewiges Leben in der Menschenwelt entbunden hat,
können wir sageu: er war ein sittlicher Reformator. Nun ruhen alle
politischen und ökonomischen Formen auf gewissen sittlichen Grundsätzen.

Es gibt besondere und bestimmte sittliche Grundsätze, von
welchen aus wir beurteilen, ob jene Formen berechtigt sind, oder ob
andere neue Formen vorzuziehen wären.



— 177 —

Diese sittlichen Grundsätze waren es, welche Jesus reformieren
wollte. Der herrschenden Betrachtung: „Auge um Auge, Zahn um
Zahn" stellte er das Gebot gegenüber, seine Feinde zu lieben. Im
Gegensatz zu dem gewöhnlichen Schwören und Fluchen befiehlt er
feinen Nachfolgern, gar nicht zu schwören. Den herrschenden
Vorstellungen von Herren und Sklaven begegnete er mit der Forderung,
daß der, welcher groß zu sein wünscht, diese Größe im Dienste seines
Nächsten erlangen muß. Den herrschenden nationalen und sozialen
Kasten und Klassen setzte er das Gebot der Bruderschaft zwischen allen
Menschen entgegen. Kurz gesagt: Jesus hat neue Grundsätze der Liebe
und Gerechtigkeit in die Welt gebracht, und allen, welche feine Jünger
werden wollten, hat er die Kraft versprochen, ein Leben reich an
Früchten der Liebe und der Gerechtigkeit leben zu können.

Jesus hat also das sittliche Leben reformiert. In dem Maße,
als seine Anhänger eine schärfere Erkenntnis darüber gewannen, was
Recht und was Unrecht war, und ihre Herzen sich nach besserer
Gerechtigkeit dem Mitmenschen gegenüber sehnten, mußten sie selbstverständlich

auch in Kampf mit diesen Formen geraten, welche die
sittlichen Grundsätze Jesu verletzten und die Herrschaft der Gerechtigkeit
unmöglich machten.

So wirkten denn die Gedanken Jesu den vorhandenen bürgerlichen

Gesellschaften gegenüber revolutionär. Und so wirken die
Gedanken Jesu auch heutzutage.

Wenn der Konkurrenzkampf und all' das damit verbundene
Unrecht eine solche Macht, wie in unserem Jahrhundert, erreicht haben,
dann ist das ein schmerzliches Zeugnis dafür, daß die Gerechtigkeitsgedanken

Jesu bei den Menschen unseres Jahrhunderts bis heute sehr
wenig Eingang gehabt haben.

Als Jesus iu der Welt hervortrat, sammelte sich eine Schar
von Männern und Frauen, welche das Leben wagten, um die Gerechtigkeit

auf Erden zn verbreiten. Dasselbe wird sich überall, wo die
Liebe zu Jesus Christus wirklich durchzudringen vermag, wiederholen.

Der Reformator aus Nazareth war nicht Sozialist. Nein, aber
wie niemand früher oder später war er der Freund der Armen, der
Vertreter der Liebe, der Kämpfer um Gerechtigkeit. Die, welche ihm
wahrhaftig nachzufolgen wünschen, müssen denn auch in ihrem persönlichen

Leben, in ihrer politischen Gemeinschaft, als Bürger nnd als
Nationalökonom, dafür wirken, daß die Grundsätze der Gerechtigkeit
in der Gesellschaft unserer Zeit zur Anerkennung gelangen. Wenn
wir denn glauben dürfen, daß der Sozialismus Formen der Gesellschaft

schaffen wolle, welche den Erfordernissen der Gerechtigkeit
entsprechen, dann erwarten wir auch, daß wir jetzt und späterhin einige
der besten Soldaten der Armee des Sozialismus aus den Reihen
erhalten, welche in Ernst und Wahrheit als Jünger Jesu Christi leben
und arbeiten wollen.

Denn wahr ist es, was der Nationalökonom Emile de Laveleye



— 178 —

sagt: „Es gibt eine Form der Gesellschaft, die die beste ist. Gott
kennt und will sie. Die Schuldigkeit der Menschen ist es, sie zu suchen

und zu realisieren."
Von allen Menschen haben aber die Jünger Christi weitaus die

größten Verpflichtungen. Fernando Linderberg, Kopenhagen,

Professor «stwald una Me energetischen
«rnncttagen Ser Kultuwissenscban.

i.

November 1909 fand in München ein Vortrag über die Be-
I deutung der Wissenschaft als Erscheinungsform der Kultur statt.

Ein Bericht teilte darüber u. a. mit, der Vortragende habe im
ruhigen, verbindlichen Tone eines versöhnlichen Gemütes gesprochen,
was er aber gesagt, sei Revolution gewesen: „Das merkte man deutlich

in der Wirkung auf die Zuhörer. Ein Teil klatschte lebhaft, ein
Teil ging innerlich erregt, voll des Widerspruchs und der Ungläubig-
keit von bannen. Sie mochten einen akademischen Vortrag erwartet
haben und hörten Worte, die an die Wnrzeln unseres praktischen
Kulturlebens griffen." Der Vortrag begann, wie es ferner hieß, ganz
unverfänglich mit einem Lob der Wissenschaft als der höchsten und
feinsten Blüte der Kultur und legte dar, „daß die Wissenschaft allgemein

menschlich wie nichts anderes sei, keine nationale Grenze kenne,
daß sie allein im steten Fortschritt der Zeit sich nur steigern und
verbreitern könne" ; als jüngstes Kulturorgan stehe sie über Religion,
Staat und Kunst.

Lag hierin etwas Aufsehenerregendes? Kaum. An rühmendes
Hervorheben des exklusiven Charakters der Wissenschast durch dereu
eigene Vertreter ist man längst gewöhnt. Das Revolutionierende jenes
Vortrags lag anderswo und zwar darin, daß nur die Wissenschaft als
lebensberechtigt erklärt wurde, deren Resultate „eiue Perspektive ins
praktische Leben ergeben" ; daß nnr die Wissenschaft gelten gelassen

wurde, die wie die alttestamentlichen Propheten das Zukünftige
vorhersage; mit einem Wort, nur die Wissenschaft erfülle ihre ideale
Aufgabe, die sich für die Menschheit betätige. Diese Sätze gipfelten in der
Anklage: „30—40°/« der Professoren an unsern Universitäten treiben
eine perspektivlose Wissenschast, die, iveil sie auf keine soziale Wirkung
ausgehe, nicht Vollwert besitze." Dies sei auch nicht verwunderlich,
denn der gegenwärtige Gymnasialbetrieb bilde längst nicht mehr die

zeitgemäße Vorstufe des Hochschulstudiums, sonst könnte es nicht
geschehen, „daß die bestrezensierten Schüler es meistens zu nichts
Hervorragendem brächten, und daß umgekehrt alle die, die wirklich in der


	War Jesus Sozialist?

