
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 5

Artikel: Kant und das Christentum (Schluss)

Autor: Ragaz, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


55

l^ant uns Sas edrlstenlum.
(Schluß,)

ö/^ nnt ist dent ChristeitttUN nnntentlich auch darin verwandt, daß
er einen Zukunftsglauben und eine Hoffnung hat, die über

^ v diese Welt hinausreichen und zwar sowohl für den Einzelnen
als für die Gesamtheit. — „Sein Interesse gehört geradezu dem

Problem der Bestimmung des Menschen und damit der
Weltgeschichte", sagt Trötsch in der bereits erwähnten Abhandlung „Ueber
das Historische in Kants Religionsphilosophie". Die Beantwortung
der Frage: Was kann ich wissen? diente zur Vorbereitung. Als den
wichtigsten Teil seiner Ausgabe betrachtete er die Beantwortung der
Fragen: Was soll ich tun? und: Was darf ich hoffen der dann noch
die Bearbeitung der vierten folgen sollte, nämlich der: Was ist der
Mensch? Haben wir uns bisher mehr mit der Bestimmung des

einzelnen Menschen beschäftigt, so muß nun die Aufgabe und
Bestimmung der Menschheit, wie sie Kant erschien, in den Mittelpunkt

rücken. Daß Kants Geschichtsphilosophie weit mehr
Beachtung verdient, als ihr zuteil geworden ist, haben mehrere neuere
Darstellungen, so die von Paulsen und namentlich Tröltsch's
ausgezeichnete Abhandlung überzeugend bewiesen. Aus dem Reichtum der
geschichtsphilosophischen Gedanken Kants kann hier freilich nur das
Wesentlichste kurz berührt werden.

Schvn in der bisherigen Darstellung ergab sich häufig der Ausblick

in eine höhere Welt, deren Glied der Mensch durch die sittliche
Tat wird. Diese höhere Welt behielt aber etwas Abstraktes,
unbestimmt über der Wirklichkeit Schwebendes. Sie blieb zu sehr Idee
und Postulat. Nun dürfen wir uns der Verwirklichung der Idee
in der Geschichte, man könnte mit dem Dogma sagen: ihrer
Menschwerdung zuwenden. Damit kommen wir zum Höhepunkt des religiösen
Denken Kants. Dieser Höhepunkt ist ohne Zweifel die
Wiederentdeckung des Gottesreichsgedankens und was damit
zusammenhängt. Die Art, wie dieser Gedanke in der religiösen Hauptschrift

Kants: „Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft",



— 162 —

in den Mittelpunkt gestellt wird, berührt wie eine Neuentdeckung und
behält den Wert einer solchen, wenn auch nachgewiesen wird, daß er
von Andern Anregungen dazu empfangen hat. In der Kritik der
praktischen Vernunft war von der Gvttesreichshvffnung auch die Rede,
aber es handelte fich dort mehr um das Reich der jenseitigen Seligkeit,
während hier die Gründung eines Reiches Gottes auf Erden
den Mittelpunkt der Schrift bildet. Mit dieser Schrift ist Kant seiner
Zeit weit vorangeeilt. Sie ist, obwohl auch hier die Sprache oft
schwerfällig ist, heute noch so lebendig wie möglich. Werden doch in
ihr Fragen erörtert, die heute im Brennpunkt des Interesses stehen,
nämlich die Fragen, die mit den Worten: Gottesreich und Kirche,
prophetische und kirchliche Religion, Religion und Moral, Religion
und Geschichte kurz bezeichnet sind.

In lebendiger Gedankenentwicklnng wird der Reichsgottesgedanke
gewonnen. Er ergibt sich mit zwingender Notwendigkeit. Er ist die

Antwort auf die Frage, wie der Sieg möglich sei in dem gewaltigen
Kampfe zwischen dem Guten und Bösen. Schon in der Schilderung
dieses Kampfes geht Kant weit über den Rationalismus hinaus. Jede
philosophische Abschwächnng des Begriffes des Bösen und jede
Ableitung des Bösen bloß aus der Sinnlichkeit und Schwäche, kurz alles,
was geeignet ist, den Gedanken der menschlichen Verantwortung zu
entkräften, wird abgelehnt, besonders auch die Erbsündenlehre. Es
zeigt sich hier besonders schön die männliche Art der kantischen
Philosophie, ihr Bestreben, den Menschen zum Täter seiner Taten zu
machen.

„Was der Mensch im moralischen Sinne ist, gut oder böse, dazu mutz er
sich selbst machen oder gemacht haben. Beides muß eine Wirkung seiner freien
Willkür sein, denn sonst könnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich er
weder moralisch gut noch böse sein."

Die Gegensätze dürfen nicht ausgeglichen werden. Gut und böse

stehen bei Kant wie im ursprünglichen Chriftentum als zwei feindliche
Welten sich gegenüber. Das Gute ist darum auch nicht in einer
harmonischen Bildung der natürlichen Triebe und Gefühle zu erreichen,
es ist ein entschiedener Bruch notwendig. Mit ausdrücklicher
Beziehung aus bekannte Bibelworte nimmt Kant den Wiedergeburtsgedanken

auf und bezeichnet mit Jesus die Wiedergeburt näher als
Mrciuo^cc, Sinnesänderung.

„Um aber nicht bloß ein gesetzlich, sondern auch ein moralisch guter (gott-
wohlgesälliger) Mensch d. i, tugendhaft nach dem intelligibilen Charakter zu werden,
welcher, wenn er etwas als Wicht erkennt, keiner Triebfeder weiter bedarf, als
dieser Vorstellung der Pflicht selbst: das kann nicht durch allmähliche Reform, so

lange die Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muß durch eine
Revolution in der Gesinnung im Menschen (einen Uebergang zur Maxime
der Heiligkeit derselben) bewirkt werden und er kann, ein neuer Mensch, nur durch
eine Art Wiedergeburt, gleich als durch eine neue Schöpfung und Aenderung des
Herzens werden." „Wenn der Mensch aber im Grunde seiner Maximen verderbt
ist, wie ist es möglich, daß er durch eigene Kräfte diese Revolution zu stunde bringe
nnd von selbst ein guter Mensch werde? Und dock gebietet die Pflicht, es zu sein,
sie gebietet nns aber nichts, als was uns tunlich ist. Dieses aber ist nicht anders



— 163 —

zu vereinigen, als daß die Revolution für die Den kuugsart, die allmähliche
Reform aber für die Sinnesart (welche jener Hindernisse entgegenstellt)
notwendig und daher auch dem Menschen möglich sein muß,"

Die Annäherung an das Gute, das in der Wiedergeburt in
seiner strahlenden Reinheit und Hoheit vor die Seele des Menschen
tritt, vollzieht sich in einer langen Entwicklnng. Auch das Böse ist
schließlich ein Moment der Entwicklung.

Es ist ein Zentralgedanke der geschichtsvhilosophischen Schriften
Kants, daß das Böse schließlich dem Guten dienen müsse.

„Das moralisch Böse hat die von seiner Natur unabtrennliche Eigenschaft,
daß es in seinen Absichten (vornehmlich gegen andere Gleichgesinnte) sich selbst
zuwider und zerstörend ist und so dem Prinzip des Guten, wenngleich durch langsame

Fortschritte, Platz macht."

Die Ueberwindung des Bösen ist aber dem Einzelnen für
fich allein nicht möglich. Da wir es im sittlichen Kampfe mit „Mächten
und Gewalten" zu tun haben, kann der Sieg nur gelingen, wenn wir
zusammenstehen. Die Gründung eines ethischen gemeinen
Wesens oder des Reiches Gottes auf Erden ist das Ziel
der Geschichte.

Diese Wertung der Gemeinschaft bedeutet, wie übrigens schon
die Lehre vom radikalen Bösen und der Wiedergeburt, eine innere
Vertiefung und Fortbildung des Kantischen Religionsbegriffes.
A. Schweitzer hat in seiner Darstellung der Religionsphilosophie Kants
hervorgehoben, daß in dem Begriff der ethisch-religiösen Gemeinschaft
als Volk Gottes ein anderer, mindestens weiterer Gottesbegriff sich

darbietet, als der ursprüngliche der Kritik der praktischen Vernunft,
daß neben der zu postulierenden Einheit von Sinnlichkeit und
intelligibler Welt im jenseitigen höchsten Gut hier der
Gedanke einer in der Entwicklung der Geisteswelt sich offenbarenden

und zum Ziel wirkenden Vernunft trete. Tiefer und klarer noch
als in der praktischen Vernunft ist hier der Gottesglaube begründet
z. B. in folgenden Stellen:

„Man wird zum voraus vermuten, daß diese Pflicht (nämlich die auf ein
Ganzes hinzuwirken, wovon wir nicht wissen, ob es als solches auch in unserer
Gewalt stehe), der Voraussetzung einer andern Idee, nämlich der eines höheren
moralischen Wesens bedürfen werde, durch dessen allgemeine Veranstaltung
die für sich unzulänglichen Kräfte des Einzelnen zu einer gemeinsamen
Wirkung vereinigt werden," „In näherem Anschluß an das Evangelium
wird das ethische gemeine Wesen oder die wahre Kirche dargestellt als eine
Hausgenossenschaft (Familie), unter einem gemeinschaftlichen, ob zwar unsichtbaren Vater,
sofern sein heiliger Sohn, der seinen Willen weiß, und zugleich mit ihren Gliedern
in Blutsverwandschaft steht, die Stelle desselben darin vertritt, daß er seinen Willen
diesen näher bekannt macht, welche daher in ibm ihren Vater ehren und so
untereinander in eine freiwillige, allgemeine und fortdauernde Herzensgemeinschaft treten."

Diese Hochschätzung der Gemeinschaft führt nun auch zu einem
tieferen Verständnis für die Geschichte. Diese Gemeinfchaft kommt
nämlich nicht dadurch zustande, daß man sie theoretisch postuliert,
sie mußte einmal in der Geschichte einen konkreten Anfang nehmen
und dieser Anfang ist in Jesus da. Vom Christentum der Kirche



— 164 —

auf die Religion Jesu zurückzugehen, ist ein allgemeines Bestreben der
Frömmigkeit des Aufklärungszeitalters und ebenso das damit im
Zusammenhang stehende Bestreben, die allgemeine menschliche Bedeutung
der Person Jesu neu, d. h. undogmatisch, zu würdigen. Jesus ist
nach Kants Urteil bekanntlich die reinste Verkörperung des ethischen
Menschheitsideals; die reinste Verkörperung, aber freilich nicht die

absolute Offenbarung dieses Ideals, denn eine solche ist nach der

ganzen Auffassung Kants in einer einzelnen geschichtlichen Erscheinung
nicht möglich. Auch die Annahme einer „nicht errungenen, sondern
angeborenen, unveränderlichen Reinigkeit des Willens, die ihm
schlechterdings keine Uebertretung möglich sein ließe", erscheint ihm,
vom Standpunkt der Nachfolge aus betrachtet, bedenklich. Ebenso
bedeute der Tod Jesu nicht eine endgiltige Besiegung des Bösen,
fvndern nur die Brechung seiner Gewalt. Trotz dieser Einschränkungen
ist die Wertung Jesu bei Kant sehr weit von einer flach-rationalistischen
entfernt. Jesns erscheint hier keineswegs etwa bloß als der Lehrer
der Tugend; gerade der Kampf Jesu mit dem Versucher und sein
Leidens- und Todeskampf find in ihrer allgemein menschlichen
Bedeutung tief gewürdigt. Jesus ist das Symbol der sich selbst über
die Versuchung zum Bösen erhebenden, diesem siegreich widerstehenden
Menschheit. Seine Lehre ist das großartigste Beispiel wahrer Religion.
An eine Vergleichung Jesu mit andern führenden religiösen
Persönlichkeiten wird kaum gedacht. In der Art Lessings das Christentum
nahe mit dem Judentum und dem Islam zusammenzustellen, lag ihm
ganz fern, obwohl ihm das Einströmen heidnischer Elemente in Lehre
und Kultus der Kirche bekannt war. Auch die Bibel wird sehr hoch
geschätzt, allerdings nur das neue Testament; der Gedanke einer neuen
Bibel wird ausdrücklich abgelehnt.

Besonders bezeichnend für Kants Auffassung Jesu ist aber ein
weiteres Moment. Kant hat ein tiefes Gefühl dafür, daß in Jesu
religiöser Art etwas durchaus Neues, gegenüber dem gewöhnlichen
Religionswesen revolutionär Neues erschienen ist. Was ihn besonders
anzieht, ist der Kampf gegen die Verkirchlich un g der Religion,
gegen Kultus und Priestertum. Den Gedanken, daß Jesus keine

Kirche gegründet hat, findet man allerdings bei Kant nicht. Jesus
wird ausdrücklich als Stifter der Kirche bezeichnet; aber freilich als
Stifter der wahren Kirche, der Gemeinschaft, die zwar noch gewisse

Formen nötig hat, aber in ihrem innersten Wesen unkirchlich ist und
in sich den Keim und Trieb zur stetigen Fortentwicklung zu einer
rein ethischen, keiner äußeren Formen bedürftigen Gemeinfchaft führt.

„Man kann aber mit Grunde sagen: „daß das Reich Gottes zu uns
gekommen sei, wenn auch nur das Prinzip des allmählichen Ueberganges des Kirchcn-
glaubens zur allgemeinen Vernunftreligion, und so zu einem (göttlichen) ethischen
Staat auf Erden allgemein und irgendwo auch öffentlich Wurzel gefaßt hat
denn weil dieses Prinzip den Grund einer kontinuierlichen Annäherung zu dieser'
Vollkommenheit enthält, so liegt in ihm als in einem sich entwickelnden und in
der Folge wieder besamendem Keime das Ganze (unsichtbarer Weise), welches
dereinst die Welt erleuchten und beherrschen soll."



— 165 —

Daß die Entwicklung der Kirche zu einer großartigen Hierarchie
und Kultusanstalt gar nicht nach dem Sinne Jesu war, kommt in
dem überaus scharfen Urteil Kants über die Kirchengeschichte zum
Ausdruck. Diese Entwicklung wird als eine große Verirrung
bezeichnet. Die Wendung zum Besseren glaubt Kant erst in seiner
Zeit zu erblicken. So sagt er einmal geradezu:

„Fragt man, welche Zeit dcr ganzen bisher bekannten Kirchengeschichte die
beste sei, so trage ich keine Bedenken zu sagen, es ist die jetzige und zwar so,

daß man den Keim des wahren Religionsglaubens, so wie er jetzt in der Christenheit

zwar nur von einigen, aber doch öffentlich gelegt worden, nur ungehindert stch

mehr und mehr darf entwickeln lassen, um davon eine kontinuierliche Annäherung
zu derjenigen alle Menschen auf immer vereinigenden Kirche zu erwarten, die die
sichtbare Vorstellung (das Schema) eines unsichtbaren Reiches Gottes auf Erden
ausmacht."

Trotz der durch den Kompromißcharakter der Schrift, die die

Möglichkeit eines durchaus friedlichen Verhältnisfes zwischen der
vernunftgemäßen und der positiven Religion beweisen wollte, gebotenen
Vorsicht und Rücksicht kommt der Gegeilsatz gegen die Kirche sehr
deutlich zum Ausdruck.

Wie tief dieser Gegensatz im Grunde ist, zeigt besonders klar
folgende Aeußerung Kants über das Wort Jesu von der engen Pforte
und dem schmalen Weg.

„Die enge Pforte und der schmale Weg, der zum Leben führt, ist der des
guten Lebenswandels, die weite Pforte und der breite Weg, den Viele wandeln, ist
die Kirche. Nicht ob es an ihr und ihren Satzungen liege, daß Menschen verloren
werden, sondern daß das Gehen in dieselbe und das Bekenntnis ihrer Statuten
oder Celebrierung ihrer Gebräuche für die Art genommen wird, wie Gott eigentlich

gedient sein will,"
Der Wert des Kirchengehens wird nicht bestritten, aber dazu die

Bemerkung gemacht:
„Man sieht leicht, daß dcr Bau (des neuen Menschen) nur langsam

vorrücken könne, aber es muß doch wenigstens zu sehen sein, daß etwas verrichtet
worden. So aber glauben sich Menschen (durch Anhören oder Lesen), recht sehr
erbaut, indessen daß schlechterdings nichts gebaut, ja nicht einmal Hand ans Werk
gelegt worden, vermutlich, weil sie hoffen, daß jenes moralische Gebäude, wie die
Mauern von Theben durch die Musik dcr Seufzer und sehnsüchtiger Wünsche von
selbst emporsteigen werde."

Es lebt in dieser Schrift Kants, besonders im zweiten Teil,
unter der Hülle der ruhigen, theoretischen Erörterung ein echt prophetischer

Zornmut. Schon in der Überschrift: „Vom Dienst und Afterdienst

nnter der Herrschaft des guten Prinzips oder von Religion und
Pfaffentum", ist etwas davon zu spüren. Hier spricht nicht mehr der
leidenschaftslos urteilende Philosoph. Aehnlich, wenn auch mit weit
größerer religiöser Kraft und Glut hat zu seiner Zeit ein George Fox
gesprochen und zwei Jahrtausende vorher ein Amos und Jesaia. Kant
hat, wie seine Zeitgenossen, noch keine Ahnung von der Bedeutung
des israelitischen Prophetismus. Es ist aber klar, daß sein Protest
gegen die Überschätzung des Kultisch-Kirchlichen, sein Kampf gegen
das Priestertum und sein Dringen auf eine aktive, Gott nicht in
den Dienst der subjektiven, egoistischen Bedürfnisse stellende Frömmig-



— 166 —

keit ganz in der Richtung dessen liegt, was in den Propheten
erschienen ist und in Jesus den klarsten und mächtigsten
Ausdruck erhalten hat. Man vermißt bei Kant ferner die Kenntnis der

Bewegungen, die im Mittelalter und in der Neuzeit neben dem
offiziellen Kirchentnm hergingen oder sich in direktem Gegensätze dazu
stellten. Seine Forderungen find ja von gewaltigen Bewegungen
ausgesprochen und getragen worden und mit einer derselben, dem

Pietismus, steht er selber durch seine Eltern im Zusammenhang. Der
Kampf der prophetischen gegen die kirchliche Religion hat seit Jesus
nicht mehr aufgehört; nicht vor, nicht in und nicht nach der
Reformation. Wenn Kant diesen Zusammenhang nicht gekannt, oder doch

nicht erwähnt hat, so werden wir ihm daraus keinen Vorwurf machen
und uns vielmehr freuen, daß er von sich aus zu seinen Forderungen
kam. Die Erkenntnis dieses Zusammenhangs lag ihm übrigens nicht
so sern. Er sagt einmal ausdrücklich:

„Man kann voraussehen, daß diese Geschichte (der neuen Kirche nämlich)
nichts als die Erzählung von dem beständigen Kampf zwischen dem gottesdienstlichen
und moralischen Religionsglauben sein werde."

Ganz im Sinne Jesu uud den Propheten ist sein Protest gegen
das Bestreben, einzelne willkürlich ersonnene Pflichten von den

gewöhnlichen alltäglichen Pflichten abzusondern und in der Erfüllung
dieser „Religionspflichten" die wahre Frömmigkeit zu sehen.

„Es gibt keine besonderen Pflichten gegen Gott in einer allgemeinen Religion,
denn Gott kann von uns nichts empfangen, wir können auf ihn und für ihn nicht
wirken. Wollte man die schuldige Ehrfurcht gegen ihn zu einer solchen Pflicht
machen, so bedenkt man nicht, daß diese nicht eine besondere Handlung der Religion,
sondern die religiöse Gesinnung bei allen unseren pflichtmäßigen
Handlungen überhaupt sei,"

Daß Gottesdienst Menschendienst ist, daß Gott nicht
durch sogenannte fromme Werke und auch nicht durch beständige
Ehrfurchtsbeteuerungen geehrt wird, fondern durch die treue Erfüllung
der nächsten einfachsten Pflichten, dieser Zentralgedanke des

Evangeliums wird von Kant betont. Mehr als einmal beruft er fich

auf das Wort Jesu: „Es werden nicht diejenigen, die zu mir Herr,
Herr sagen, ins Himmelreich kommen, sondern die den Willen meines
Vaters im Himmel tun."

Treffend vergleicht Kant die Menschen, die Gott durch beständige
Beteuerungen seiner Größe und ihrer Nichtigkeit ehren wollen, mit
den Hofleuten, die sich nicht genug tun können in Versichernngen ihrer
alleruntertänigsten Gesinnungen.

„Daß sie, wenn sie ihre Pflichten gegen Menschen (sich selbst und andere)
erfüllen, eben dadurch auch göttliche Gebote ausrichten, mithin in allem
ihrem Tun und Lassen, sofern es Beziehung auf Sittlichkeit hat, beständig
im Dienste Gottes sind — das will ihnen nicht in den Kopf. Weil ein jeder große
Herr der Welt ein besonderes Bedürfnis hat, von seinen llntergebenen geehrt und
durch Unterwürfigkeitsbezeigungen gepriesen zu werden — so behandelt man die
Pflicht, sofern sie zugleich göttliches Gebot ist, als Betreibung einer Angelegenheit
Gottes, nicht des Menschen und so entsteht der Begriff einer gottesdienstlichen statt
des Begriffs einer rein moralischen Religion."



— 167 —

Der eigentliche, gefährliche Anthropomorphismus besteht nach Kant
eben in der Meinung, daß Gott solche Ehrungen begehre und daß er
sich durch sie und durch äußere fromme Werke über den Mangel an
entschiedenen Willen zum Guten hinwegtäuschen lassen. Kant denkt
dn ähnlich wie Ibsens Brand:

„Daß du nicht kannst, wird dir verziehe»,
Doch nimmermehr, daß du nicht willst,"

Demgemäß erblickt er auch die Aufgabe des Gebetes darin,
daß es den gnten Geist im Menschen beleben und den Willen läutern
und stärken soll. Das Unser-Vater zeige am besten, in welchem Geist
mir beten sollen. Der ethische Wert des Gebetes wird bei Kant
trefflich gewürdigt; was er darüber sagt, ift eine feine Auslegung des
Wortes von der Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit.
Deit eigenen Willen in Uebereinstimmnng mit dem höchsten Willen zu
bringen, ist nach ihm der Zweck des Gebetes. In dieser willenskräftigen

aktiven Art seiner Frömmigkeit und der entsprechenden Deutnng
der sogenannten Gnadenmittel steht Kant mehr auf der Seite des

reformierten Christentums als des lutherischen. Im übrigen
steht er der protestantischen Kirche kaum weniger kritisch gegenüber
als der katholischen. Es ist deshalb ratsam, wenn man Kant als
Philosophen des Protestantismus feiert, nicht zu verschweigen, daß er
an demselben in seiner empirisch-geschichtlichen Gestalt vieles auszusetzen

hat. Es ist vor allem das Dogma der stellvertretenden Genng-
tuung, das ihm trotz aller Bemühungen, von seinem Standpunkt aus,
einen vernünftigen Sinn in ihm zu finden, sehr unsympatisch bleibt.
Er erblickt darin eine schlimme Versuchung zur sittlichen Trägheit und
Bequemlichkeit.

„Die wahre Religion, sagt er, besteht nicht im Wissen und Bekennen dessen,
was Gott zu unserer Seligkeit getan hat, sondern in dem, was wir tun müssen,
um dessen würdig zu werden,"

Man muß sagen, daß hier eine Einseitigkeit Kants vorliegt. Er
hat sich zu sehr an die änßere Form des Dogmas gehalten. Man
kann ihm das Wort entgegenstellen, das gewiß durchaus im Sinne
seiner Lehre von der reinen Gesinnung, als der Quelle alles Guten,
liegt: „Nicht gute Werke machen den Menschen fromm, fondern der
fromme Mensch schafft gute Werke." Die Größe des Erlösungsgedankens

ist ihm fremd geblieben, so nahe er ihm gekommen ist. Die Satis-
saktionstheorie birgt in allerdings sehr unvollkommener Form eine ewige
Wahrheit. Zu dem von Kant so unübertrefflich klar ausgesprochenen
Gedanken, daß alles, was wir tun können, nur nnsere Pflicht ist und
daß es keine überverdienstlichen Werke gibt, muß notwendig der andere
kommen, daß alles, was wir tun können, sehr wenig ist, verglichen
mit dem, was für nns getan wurde und wird. Man vermißt bei
ihm auch den Gedanken, daß das Reich Gottes auf Erden durch das
größte Opfer gegründet worden ist und ohne Opfer keinen Schritt
vorwärts tut. Der Wert des Opfers und des unschuldigen Leidens
für das Werden der neuen Gemeinschaft ist nur angedeutet. Das



— 168 —

Bestreben, den Einzelnen möglichst auf sich selbst zu stellen, wirkt so

auch in dieser Schrift noch nach. Aber der schroffe Individualismus
ist doch überwunden, die Gemeinschaft in ihrer Bedeutung so

entschieden anerkannt, daß die notwendigen Ergänzungen nicht schwer

sind. — Man muß auch darauf hinweisen, daß das Bewußtsein,
begnadet und erlöst zu sein, in einzelnen Persönlichkeiten und großen
Gemeinschaften eine gewaltige sittliche Tatkraft ausgelöst hat, fo
namentlich im Calvinismus. Dies alles darf uns indessen nicht hindern,
das Berechtigte und Große in Kants Opposition zu erkennen. In
einer der größten religiösen Dichtungen der neuern Zeit, in Ibsens
„Brand", finden wir in zum Teil fast wörtlicher Uebereinstimmung
mit Kaut den Protest gegen die Verwendung des Rechtfertigungsglaubens

als sittliches Ruhepolfter. Es ist durchaus richtig, daß
dieser Glaube, der in diesem Falle allerdings kein Glaube im Siune
der Reformatoren, fondern bloß eine theoretische Annahme ist, vielfach
ein leeres, totes «pu8 operuturu blieb und daß gerade im Luthertum
ein gewisser Quietismus sich einstellte, der die Welt gehen ließ, wie
sie wollte, weil ja das Entscheidende bereits für alle Zeit geschehen

sei. Es liegt auch hier eine enge Beziehung zu Jesus vor, der ans
die Frage: Was muß ich tun, daß ich selig werde, antwortete: „Halte
die Gebote", während schon in der Apostelgeschichte die Antwort lautet:
„Glaube, dann wirst du selig". Wenn diese Antworten sich auch nicht
gegenseitig ausschließen, sondern ergänzen, so ist dvch die erste in der

offiziellen Kirchengeschichte allzusehr vernachlässigt worden, wahrscheinlich

weil sie nicht „tief" genug erschien.

Sehr beachtenswert bleibt auf alle Fälle der Kampf Kants
gegen eine schlaffe, passive Art der Frömmigkeit, die statt die eigene,
von Gott gegebene Kraft zu brauchen, Gott durch Beteuerungen der

eigenen Ohnmacht und der Bereitwilligkeit, alles zu glauben, was von
der Kirche gelehrt wird, zu ehren und zu dienen meint. Die Worte,
die er darüber sagt, verdienten besser bekannt zu sein, als sie es sind.

„Nun liegt es gewiß nicht an der inneren Beschaffenheit des christlichen
Glaubens, sondern an der Art, wie er an die Gemüter gebracht wird, wenn ihm
von denen, die es am herzlichsten mit ihm meinen, aber vom menschlichen
Verderben anhebend und an aller Tugend verzweifelnd, ihr Religionsprinzip
allein in dcr Frömmigkeit (worunter der Grundsatz des leidenden Verhaltens in
Ansehung der durch eine Kraft von oben zu erwartenden Gottseligkeit verstanden
wird) setzen, ein ähnlicher Vorwurf gemacht werden kann, weil sie nie ein
Zutrauen in sich selber setzen, in beständiger Aengstlichkeit fich nach einem übernatürlichen

Beistand umsehen und selbst in dieser Kleinmütigkeit (Selbstverachtung), die
nicht Demut ist, ein gunsterwerbendes Mittel zu besitzen vermeinen, wovon der
äußere Ausdruck (im Pietismus) eine knechtische Gemütsart ankündigt."

Eine schöne Veranschaulichung dieses Gedankens finden wir in
einem Gedichte Hebbels „An die Jünglinge":

Gott dem Herrn ist's ein Triumph,
Wenn ihr nicht vor ihm vergeht,
Wenn ihr, statt im Staube dumpf
Hinzuknien, herrlich steht;



— 169 —

Wenn ihr stolz, dem Baume gleich
Euch nicht unter Blüten bückt,
Wenn die Last des Segens euch
Erst hinab znr Erde drückt,"

Aehnlich wie Kant urteilt Eucken in seinem Buche: „Der
Wahrheitsgehalt der Religion": „Auch für die Religion ist es eine
verkehrte, im letzten Grund anthropomorphe und daher unangemessene
Denkweise, die Begriffe von der Größe der Gottheit und des göttlichen
Wirkens durch eine Herabsetzung des Menschen und seines Vermögens
steigern zu wollen. Denn schließlich ist das nichts anderes, als ein
Messen der Gottheit am Menschen. In Wahrheit gibt es nur einen
Weg zur Lösung des Problems: eine Entgegensetzung von
Göttlichem und Menschlichem ist überhaupt zu unterlassen und
die Entwicklung des Einen zugleich als eine Bekräftigung des Andern
zu verstehen. Die Freiheit und Selbsttätigkeit des Menschen ist nicht
ein Abzug von der göttlichen Macht und eine Minderung der
göttlichen Gnade, fondern sie selbst ist ihre Bewährung, ihre allerhöchste
Bewährung; Moral und Religion brauchen sich nicht um ihr Gebiet
zu streiten, sondern recht verstanden ist die Moral selbst der Haupterweis

der Grundtatfache der Religion, der Gegenwart eines absoluten
Lebens. Daß der Mensch in den Stand echtgeistigen Lebens, gegenüber

der eigenen Schwäche und dem Widerstand einer unermeßlichen
Welt, gehoben wird, das ist das größte aller Wunder, denn es trägt
in sich das Wirken einer überlegenen Welt. Wie das möglich ist, wie
aus Gnade Freiheit, aus Abhängigkeit Selbstbetätigung entspringen
könne, das übersteigt als ein Urphänomen alle Erklärung, es hat als
die Grundbedingung alles Geisteslebens einen durchaus axiomatischen
Charakter." Daß auch in diesem Zutrauen zum Menschen eine nahe
Beziehung zu Jesus vorliegt, beweist das eine Wort, das Jesus bei
aller genauen Kenntnis des wirklichen Menschen an Menschen zu
richten wagte. Es ist das Wort: „Ihr sollt vollkommen sein, wie
euer Vater im Himmel vollkommen ist"; ein Wort, dessen Kühnheit
uns allerdings erschrecken macht, das aber von denen, die Jesus als
höchste Autorität anerkennen, nicht als so bedeutungslos behandelt
werden dürfte, wie es oft geschieht.

In der Linie der Entwicklung, die im israelitischen Prophetismus
begonnen hat, liegt schließlich auch die Forderung des allgemeinen
Priestertums. Kants Hoffnung ist dieselbe, die Jeremia an der
bekannten, klassischen Stelle (Jcr. 31, 33 u. 34), ausgesprochen hat: „Ich
will mein Gesetz in ihr Herz geben und in ihren Sinn schreiben; ich
will ihr Gott sein und sie sollen mein Volk sein. Es wird keiner
mehr den andern, auch kein Bruder den andern lehren und sagen:
Erkenne den Herrn, sondern sie werden mich alle erkennen, groß und
klein." Es ist schon erwähnt worden, daß Kant aus feiner Gegenwart

die Zuversicht schöpfte, daß diese Hoffnung kein schöner Traum
sei. Er schaute freudig vorwärts im Gegensatz zu vielen offiziellen
Vertretern des Christentums, die das Große nur in der Vergangen-



— 170 —

heit finden können. Obwohl Kants Hanptschriften im Alter geschrieben
sind, ist nichts von müder Resignation in ihnen zu spüren. Es geht
durch die scheinbar so trockenen und nüchternen Ausführungen ein
Zug enthusiastischer Hoffnung.

Eine seiner letzten Schriften ist die „Vom ewigen Frieden", in
der er den Krieg rückhaltlos verurteilt und in der fich das herrliche
Wort stndet, Ehrlichkeit sei zwar nicht die beste Politik, wohl aber
besser als alle Politik. Auch mit dieser Schrift ist Kant seiner Zeit
weit vorausgeeilt. Sie wurde damals von vielen als eine seltsame
Schrulle des Greises beurteilt, heute steht eine weltgeschichtliche
Bewegung hinter dem Gedanken des einsamen Mannes.

Es wäre lohnend, länger auf dieser Höhe der religiösen
Gedankenwelt Kants zu verweilen, aber es ist Zeit, zum Ausgangspunkt
zurückzukehren.

Es ist dort bereits gesagt worden, daß die kantische Philosophie
keinen Abschluß bedeute, sondern den Beginn einer mächtigen,
weitreichenden Bewegung. Es versteht sich von selber, daß auch das
Lebenswerk Kants bei all feiner imponierenden Größe, wie alles
Menschenwerk, mit UnVollkommenheiten und Schwierigkeiten behaftet
ist und nach verschiedenen Seiten hin einer Berichtigung und
Ergänzung bedarf. Es kann hier nur noch ganz kurz angedeutet werden,
nach welcher Richtung eine Ergänzung vor allem geboten erscheint.
Die Weiterarbeit hat zum Teil schon zu Lebzeiten Kants begonnen
und in den Schriften Herders und Schleiermachers, Schillers, Fichtcs,
Hegels u. a. Großes und Bleibendes geleistet. Indem diese Männer
durch Kant entscheidende Anregungen empfangen haben, reicht sein

Einfluß auf das religiöse Denken weit über die einzelnen theologischen
Richtungen, die sich enger an ihn angeschlossen haben, hinaus.

Es darf indessen die Stellung Kants zum Christentum doch

natürlich nicht so aufgefaßt werden, als ob nun Kant gleichsam der
offizielle Philosoph des evangelischen Christentums werden könnte wie
Thomas von Aquino der des katholischen geworden ist. Auch die

Ansicht, daß uns erst Kant das wahre Christentum gegeben habe,
wäre natürlich verkehrt. Es handelt sich bei ihm nicht um einen
philosophischen Ersatz des Christentums, fondern um einen Versuch,
dessen tiefste Gedanken mit den Mitteln des kritischen
Idealismus zu denken. Die Arbeit der Religionsphilosophie wird
die neue Orientierung, die in der Kantischen Erkenntnistheorie gegeben
ist, nicht mehr preisgeben können. Neuerdings bemüht sich namentlich

Tröltsch, nachzuweisen, daß neben der Religionspsychologie die
Erkenntnistheorie wieder mehr zur Geltung kommen müsse. Die
Religionsphilosophie ist vielsach zur bloßen Religionsgeschichtc geworden.
Die religionsgeschichtliche Forschung hat nun gewiß Großartiges
geleistet, sie hat uns einen Blick tun lassen in den gewaltigen Reichtum
des religiöfen Lebens in der Geschichte. Es ist aber unverkennbar,
daß die ungeheure Fülle der religiösen Erscheinungen auch verwirrend



— 171 —

wirken kann. Die Gefahr des Relativismus stellt sich ein, der in der
Fülle der Erscheinungen das wahrhaft und bleibend Wertvolle nicht
mehr zu finden vermag. Der Maßstab dessen, was in den geschichtlichen

Religionen wahr oder falsch, gültig oder nicht gültig sei, kann
nicht in der Geschichte selber gelegen sein, es kann dieser Maßstab nur
in uns gefunden werden.

Das ist das Berechtigte an dem Streben Lessings und Kants,
die Religion vvn der Geschichte möglichst unabhängig zu machen.
Wenn wir auch die Ansicht diefer Männer, geschichtliche Tatsachen
seien mit besonderer Unsicherheit behaftet, nicht teilen, fo müssen
wir doch ihr Bestreben, die rationalen, bleibenden Grundlagen der
Religion im menschlichen Geiste zu finden, als einen großen Fortschritt
anerkennen. Kant hat auch darin recht, daß die Bindung an die
Geschichte, die Verpflichtung, geschichtliche Berichte wie z. B. die
Wundergeschichten prüfungslos anzunehmen, ein mindestens ebenso hartes
Joch ist, als die Pflicht, killtische Gebräuche mitzumachen, und auch
darin hat er recht, daß die prüfungslose Annahme geschichtlicher
Berichte leicht zu einer verhängnisvollen Täuschung über den eigenen
Wahrheits- und Glaubensbesitz führen kann, daß „die Treue des
Gedächtnisses oft die Treue des Bekenntnisses ersetzen müsse" und daß
daran der Religionsunterricht mit seiner Überschätzung des Gedächtnisfes

nicht ohne Schuld sei. Er fordert, daß jeder in Gegenwart des

Herzenskündigers sich frage:
„Getraust du dich wohl, mit Verzichtung auf alles, was dir wert und

heilig ist, dieser Satze Wahrheit zu beteuern?"

Dieses Dringen auf gewissenhafte Selbstprüfung und Aufrichtigkeit
gehört zum Größten bei Kant und insofern ist sein Kampf gegen

den Geschichtsglauben durchaus bedeutsam.
Am kürzesten hat Kant seine Stellung zur Geschichte zusammengefaßt

in den Worten:
„Das Historische dient nur zur Illustrativ n, nicht zur Demonstration."
Wir werden heute den Wert dieser Illustration, dieser Veran-

schanlichung der religiösen Wahrheiten in geschichtlichen Persönlichkeiten
und Bewegungen, auch in der Kirche, stärker betonen als es Kant
getan hat. Keine Religionsphilosophie kann das in den Propheten
nnd Jesus und in allen schöpferischen religiösen Persönlichkeiten mit
ursprünglicher Frische und Kraft erschienene Leben ersetzen. Alle
sogenannte Vernunftreligion oder natürliche Religion behält etwas Blasses
und Abstraktes, ist nnr eine Vorstufe oder ein Nachhall der wirklichen
Religion. Wenn Kant nachweisen will, daß der Idee des Gottessohnes,

der Gott wohlgefälligen Menschheit keine geschichtliche Erscheinung

ganz entsprechen könne, so ift das theoretisch richtig. Man muß
aber darauf erwidern, daß die lebensvolle Gestalt Jesu in ihrer einzig--
artigen Vereinigung von Demut und Hoheit, von Ernst und Freundlichkeit,

diese Gestalt von quellfrischer Ursprünglichkeit mehr ist als eine
vernunftmäßig erschlossene Idee und das Evangelium von der Gottes-



— 172 —

kindschaft und Bruderliebe mehr als ein Schema zur vollkommenen
Sittlichkeit oder ein Zeugnis des Kampfes gegen Kultus und Priester-
tum. Es darf in einer Würdigung Jesu neben dem Kampf gegen eine
falsche Frömmigkeit der Kampf gegen die Weltmächte der Gewalt und
des Mammons nicht fehlen. Daß die Kirche den Kampf mit diesen

Mächten nicht entschieden genug aufgenommen, daß sie vielfach vor
ihnen kapituliert hat, ist wohl noch ein schwererer Vorwurf als die

Überschätzung des Kultus, hängt aber allerdings mit der letzteren
zusammen. Wenn endlich der Kampf Kants gegen den Kultus, nämlich
die von ihm her drohende Verfälschung vvn Religion und Sittlichkeit
sicher in der Richtung der Entwicklung liegt, die in den Prvpheten
beginnen und in Jesus ihren Höhepunkt erreicht Hut, so ist Eines nicht zu
verkennen : Auf dem rationalistischen Standpunkt, den auch Kant nie ganz
verlassen hat, wird leicht übersehen, daß die größten sittlichen Gedanken
und Wahrheiten nicht eine Frucht ruhiger nüchterner Erwägung und
Reflexion sind, daß sie vielmehr aus der Glut religiösen Erlebens,
aus der Berührung mit Gott heraus, die keine Illusion ist, geboren
sind. Kant ist in seinem Bestreben, der haltlosen Spekulation und
Träumerei zu wehren, der Bedeutung der Mystik und des religiösen
Gefühlslebens überhaupt nicht gerecht geworden, wenn auch
unverkennbar in feiner Ehrfurcht vor dem Wunder der Freiheit, in der
er das Übersinnliche in die Sinnenwelt hereinragen läßt, ein mystischer
Zug liegt uud der Respekt vor dem Geheimnisvollen und Irrationalen
in dieser Philosophie wahrlich nicht völlig vermißt wird. Mit der
Nnterschätzung des Gefühlslebens hängt auch die überaus scharfe
Verurteilung des Kultus zusammen, der doch wohl auch eine höhere
Berechtigung hat und nicht bloß ein elendes Surrogat des wahren
Gottesdienstes, sondern auch ein Versuch „armer Sterblicher" ist, die

Gegenwart des Göttlichen zu erleben.
Es ist auch begreiflich, daß die enge Bindung der Religion

an die Moral von Anfang an in vielen Beurteilern den Eindruck
erwecken mußte, die Religion werde hier in ihrer Selbständigkeit und
Eigenart verkürzt, werde zu sehr Gehilfin der Moral. Dem gegenüber
mußte die Unmittelbarkeit des religiösen Erlebnisses wieder stärker
betont werden, wie es auch bald durch Herder und Schleiermacher und
besonders schön auch in der Fries'schen Ahnungslehre geschehen ist.
Auch die Einheit des Geisteslebens mußte nach der schroffen
Scheidung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft wieder
stärker betont werden. — Daß es trotzdem nicht angeht, Kants Lehre
als einseitigen engen Moralismus zu bezeichnen, brauche ich nach dem

Gesagten nicht mehr besonders zu beweisen. Seine tiefe Ehrfurcht
vor der Majestät des Sittengebotes, sein Glaube an die übersinnliche
Welt, seine Würdigung Jesu, seine tiefe Erkenntnis der gewaltigen
Widerstände, die sich dem sittlichen Streben des Einzelnen und der
Menschheit entgegenstellen, die ihn von jedem flachen Optimismus
scheidet, und seine Zuversicht, daß trotz aller Widerstände das Ziel



— 173 —

dvch erreicht werde, ja, daß die Widerstände mithelfen müßten, die
Entwicklung zn fördern und daß diese Entwicklung unter einer höheren
Leitung vor sich gehe, die auch die Natur den höchsten Zwecken des
Geistes und der Persönlichkeit dienstbar mache, dies alles reicht über
den Rahmen einer sich selbst genügsamen Ethik weit hinaus. Seine
Begründung des Gottesglaubens ist weit tiefer und innerlicher als es
dem Beurteiler, der nur die Postulateulehre kennt und auch die nur
oberflächlich, vorkommt. Diese Begründung des Gottesglaubens ist bleibend
wertvoll; Kants Kritiker haben bei aller Berechtigung ihrer Kritik die
Bedeutung dieser Tat vielfach verkannt. Kaftan gibt in seinem Vortrag

über „Die Bedeutung Kants für den Protestantismus" in den
folgenden Worten eine schöne Würdigung dieser Tat: „Und wie lautet
die Botschaft Kants? Auch er heißt uns, auf der Erde festen Fuß
fassen und zum Vorwärtskommen auf ihr hübsch die Füße gebrauchen,
durch nichts uns beirren zu lassen, was uns davon abbringen, was
uns einreden will, wir könnten irgendwie der geduldigen Arbeit
entrateli. Nur sollen wir uns bewußt bleiben, daß wir mit dem Wandern
über die Erde niemals die Sonne erreichen. Wir follen darauf acht
geben, wo sich die Flügel der Seele regen, die uns wirklich emportragen.

Das geschieht im sittlichen Werden. Am kategorischen
Imperativ, am Sittengesetz in uns, dem wir gehorchen sollen, geht uns
die Majestät Gottes auf. Oder noch anders ausgedrückt: das Werden
der Persönlichkeit in uns ist der Zusammenhang, in dem wir die
Erkenntnis Gottes gewinnen — in dem nns die Flügel wachsen, die
uns zur Sonne tragen, zum Ziel der Sehnsucht unserer Erkenntnis
wie unseres Willens."

Kant kann nicht so leicht überwunden werden, wie man es sich
in der Blütezeit der Romantik und der spekulativen Philosophie dachte.
Man übersah vielfach wichtige Teile seiner Philosophie, so besonders
die Geschichtsphilosophie. Es fehlte Kant keineswegs an geschichtlichem
Verständnis. Wenn seine Kenntnisse vielfach noch unzulänglich waren,
fo hatte er mit Herder, Lessing und Schiller eine große und tiefe
Geschichtsauffassung, an der wir uns heute noch stärken und erbauen
können. Sein Blick schaute freudig in die Zukunft.

„Die Welt ist noch jung, die höchsten Ziele sind eben erst erschienen, unendliche

Wege liegen noch vor ihr und der beste Teil der Geschichtsphilosophie liegt ilt
der Zukunft, Sie ist Wahrsagung, sie ist der Vernunftglaube an den Völkerbund
und das Gottesreich der Zukunft,"

Dieser Vorsehungsglaube, den er nach seinem eigenen Zeugnis
von seinen Eltern empfangen und der ihn nie verlassen hat, ist die
Seele seines religiösen Denkens.

Zu Kant zurückkehren heißt, bei ihm sich auf die Aufgabe
besinnen, die uns gestellt ist und den Glauben an ihre Lösung stärken.
Der kritische Idealismus kann nach seinem innersten Wesen keine fertige
Lösung der Probleme geben und will es nicht, er läßt uns vielmehr



— 174 —

die ganze Größe der Probleme spüren. Die Beschäftigung mit Kant
führt in die Tiefe, läßt uns in die Abgründe des Irrationalen schauen.
Kant läßt uns aber nicht in die Tiefe, er führt uns auf eine Höhe,
auf der sich der freie Ausblick in eine ewige Welt öffnet. Wir erhalten
bei ihm trotz der Fülle der Probleme, vor die er uns führt, die
Zuversicht, daß das Höchste, das wahrhaft Wertvolle nicht problematisch
ist. Seine ganze Arbeit ist getragen vom Glauben an die Kraft des

Geistes und die Macht des Guten. R. Ragaz (Jlanz),

Aar Zesus Sozialist?
^ I ordkmerkung «er ««lslttion. Es ist eine der Aufgaben, die sich die „Neuen
R I Wege" gefetzt haben, ihre Leser in geistigen Kontakt mit Bewegungen und

Persönlichkeiten des Auslandes zu bringen, die uns etwas Bedeutsames zu
sagen haben oder ähnliche Gedanken vertreten wie wir. Auf diese Weise wollen

wir mithelfen, jene freie Gemeinschaft im Höchsten herzustellen, die den neuen und echten

Katholizismus darstellen soll, dem wir zustreben. Zu diesem Zwecke stellen wir ihnen
beute Ferna ndoLinderberg vor (vergl. übrigens Nr, 7 des letzten Jahrganges
S. 214), Er ist ein im Norden sehr wohl bekannter Mann, Als einer der Ersten (vielleicht
überhaupt als der Erste) hat er die Verbindung von Christentum und modernem
Sozialismus in seiner Person hergestellt und sie als göttliche Notwendigkeit für die
Gegenwart proklamiert. So viel wir wissen, hat sein Auftreten großen Eindruck
gemacht. Mit großer Freude hat er das Einsetzen unserer schweizerischen „religiössozialen"

Bewegung begrüßt und ihre Entwicklung versolgt. Er schreibt darüber
(in der Einleitung zu seiner dänischen Uebersetzung der Predigtsammlung von Ragaz)
Folgendes:

„Es hat mir außerordentliche Freude verursacht, mit dieser neuen Richtung
im kirchlichen und sozialen Leben in Verbindung zu kommen und mit der
Verkündigung bekannt zu werden, auf die ich hier zu Lande über 20 Jahre lang
vergeblich gewartet habe. Das, worauf ich in meinem Buch über die freie Konkurrenz
und der Sozialismus (1395), Abschnitt: Das Christentum und die soziale
Bewegung, nur kurz und ärmlich hinwies, ist hier zu reicher und vollkommener
Entfaltung gekommen. Damals wandte ich mich mit folgender Anklage an die
herrschende Theologie und Kirchlichkeit: sie setze die Form über den Inhalt,
den Buchstaben über den Geist, die Lehre über das Leben, Diese
Anklage muß ich auch weiterhin aufrecht erhalten. Die Verkündigung legt immer
noch übertriebenen Nachdruck darauf, was die Menschen glauben, d.h. wie sie

gedankenmäßig die göttlichen und erlösenden Tatsachen auffassen wollen. Man
entfaltet einen so großen Eifer, das einzuschärfen, was doch im besten Fall nur ge-
dankenmäßige Vorstellung von Gott ist, daß man nur allzu oft das Leben mit
Gott geradezu ertötet und das weit wichtigere ausschließt: die Erkenntnis nämlich,
wie wir am besten Mitarbeiter Gottes, tüchtige Arbeiter in seinem wahren Weinberge,

der Welt, die zum Himmelreich auf Erden umgebildet werden soll, werden
können. Es fehlt uns, was wir doch so nötig haben, ein Zeugnis des Glaubens,
das sich äußert in Zutrauen zum lebendigen Gott, des Glaubens, der in
Unabhängigkeit von allen Formen des Gedankens seine eigene, selbständige Tragkraft
besitzt. Es fehlt uns Klarheit darüber, was die Menschen tun sollen, wie sie

arbeiten sollen, um das Reich Gottes in der Welt zu fördern. Es fehlt uns auch
dcr Ansporn dazu.

Mit dem Nachdruck, der auf die Auffassung von Gott gelegt wird, macht
man das Christentum zu einer Lehre, die ein schweres Joch auf die Schultern der
Menschen legt, weil sie in wachsender Anzahl und in immer höherem Maße nicht


	Kant und das Christentum (Schluss)

