
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 4

Rubrik: Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 152 —

egoistisch auf dem Wolkenroß der Phantasie das gemeinsame Ideal
vor allen andern in nebelhafter Ferne selbst erreichen zu wollen. —
Glücklicherweise war das Herz, das ich rücksichtslos hatte opfern wollen,
groß und edel genug, um mir meinen Fehltritt zu verzeihen, und
heute sind wir glücklich und arbeiten gemeinsam am Bau der Zukunft.

So, uun will ich schließen. Sollten Sie mein Schreiben verwenden
können als Studienobjekt, so sollte es mich sehr freuen. Verwenden
Sie es, in welcher Form und in welcher Weise es Ihnen beliebt. — "

«unclscbau.
ürcklickes. Wer gegenwärtig eine deutsche Kirchenzeitung zur

»M Hand nimmt, findet die Spalten gefüllt mit Mitteilungen und
« X Erörterungen über den Fall Jatho. Man hat ja fchon früher
hin und wieder von Maßregelung freigerichteter Pfarrer oder von
Nichtbestätigung ihrer Wahl vernommen. Voriges Jahr wurde nun
in der preußischen Landeskirche ein neues Verfahren für solche Fälle
eingeführt; der Verhandlung wegen Irrlehre wurde der entehrende
Charakter der Disziplinaruntersuchung genommen und auch sonst einige
Härten und Willkürlichkeiten beseitigt. Ein eigenes „Spruchkollegium",
d. h. eine ständige theologische Expertenkommission, nicht mehr einfach
der Oberkirchenrat, hat zu entscheiden, ob „Irrlehre" vorliege und der
angefochtene Pfarrer länger im Dienste der Landeskirche bleiben könne.
Aber die Hauptsache, die Absetzung wegen Irrlehre, ist festgehalten worden.

Nun soll der Kölner Pfarrer Karl Jatho der erste werden, gegen
den dieses neue Verfahren Anwendung findet; er ist vom Oberkirchenrat
aufgefordert worden, sich über einige Puukte seiner „Lehre" zu
erklären und es ist wahrscheinlich — noch nicht ganz sicher — daß die

Angelegenheit dem Spruchkollegium überwiesen wird. Warnm gerade
Jatho aus der großen Zahl liberaler Pfarrer herausgegriffen wurde,
ist nicht ersichtlich. Er hat nun anf die Anfrage geantwortet und
offen, ohne drum herum zu reden, seinen Standpunkt dargelegt.

Dieser Standpunkt deckt sich keineswegs mit dem unsrigen. Jathos
Denkweise bewegt sich stark in den Bahnen des Pantheismus. Wir
glauben weder, daß sie den Tatsachen des religiösen Lebens gerecht werde,
noch daß sie uns aus den Nöten unserer gegenwärtigen religiösen Situation

den rechten Ausweg weise. Wir glauben auch, daß mit dieser theo-
logischen Verschiedenheit allerlei Unterschiede des religiösen
Empfindens Hand in Hand gehen. Doch wollen wir uns darüber nicht
verbreiten. Unsere Leser interessiert es nicht, welche Ansichten ein mehr
zufällig zu Berühmtheit gelangter Mann vertritt und worin wir nicht
mit ihm einverstanden sind. Es kommt uns auf etwas Anderes an.

Wir haben unsere Nichtübereinstimmung mit Jatho deshalb
betont, weil wir uns damit vor dem Verdachte schützen, daß uns per-



- 153 —

sönliche und nicht fachliche Gründe bei unsern Bedenken gegen das
Verfahren der preußischen Kirchenbehörden leiten. Auch aus Kreisen
der preußischen Landeskirche selbst sind svlche Stimmen laut geworden,
die es offen aussprachen: wir wehren uns für das Recht eines uns
fremden Standpunktes innerhalb der Kirche.

Wir in der Schweiz müssen zum Glück ja nicht fürchten, daß es
uns in dieser Weise an die Haut gehe. Wir dürfen uns aber doch
davon Rechenschast geben, warum wir diese Situation, die keine
Absetzung wegen Abweichung von der christlichen Wahrheit kennt,
entschlossen festhalten.

Ich werde mir nie das Recht bestreiten lassen, jemandem zu
sagen: Deine Ansichten sind falsch, einseitig, oberflächlich, überspannt
u. s. w. ; sogar: sie sind bedenklich, und wenn sie in der Kirche zur
Herrschaft kämen, fo wäre es verderblich; sie bedeuten eine Verkümmerung,

eine Entstellung dessen, was mir ein unverlierbarer Bestandteil
des Evangeliums ist (ich sage das nun nicht mit Beziehung auf Jatho).
Ich muß es mir natürlich auch gefallen lassen, wenn Andere dasselbe
von meinem Standpunkt behaupten. Aber bedenklich wird die Sache
sofort, sobald jemand von Amts und Rechts wegen entscheiden will,
welcher Standpunkt noch als christlich zuläfsig fei und welcher nicht
mehr. Ob das nun der Papst in Rom tut oder ein preußisches
Spruchkollegium, macht prinzipiell gar keinen Unterschied. Man würde mir
in Deutschland einwenden, es handle sich um Uebereinstimmung oder
Abweichung gegenüber den Bekenntnissen, in denen die Reformatoren
ihr Verständnis der christlichen Wahrheit niedergelegt haben; diese
Bekenntnisse, nicht die Ansicht des Sprnchkollegiums, müßten als
objektiver Maßstab der Wahrheit dienen.

Da ist nur einzuwenden, daß wir zwar den Reformatoren ohne
Zaudern ein überlegenes Verständnis der religiösen Wahrheit zutrauen,
die sie kraft ihres tiefern religiösen Erlebnisses besitzen, und ungeheuer

viel von ihnen zu lernen haben, daß wir aber anch sie nicht
als Richter des Glaubens anerkennen können — ganz abgesehen davon,
daß die Wort- und Gedankensprache des 16. Jahrhunderts selbstverständlich

nicht mehr diejenige des 20. sein kann. Kurz, ich beanspruche
sehr bestimmt die Ueberzeugung, mit meinen Ansichten im Rechte
und der Wahrheit näher zu sein als Andere. Aber ich darf mich nie
zum Richter über Andere aufwerfen, in der Weise, daß meine
Entscheidung für ihn rechtliche Folgen irgend welcher Art hat. Die
Reformationszeit glaubte freilich einen objektiven Maßstab der Wahrheit

an der Bibel zu besitzen. Daß diese Zuversicht heute geschwunden
ist, brauche ich hier nicht mehr auszuführen. Den g e i st i g en Kampf
um die Wahrheit lassen wir uns nicht stören, aber ein rechtlicher
Kampf darf nicht daraus werden.

Zweitens sehen wir wieder einmal, wie tief wir noch im
Intellektualismus stecken. Es handelt sich bei allen diesen Fällen um die
gedankenmäßige Erfassung des religiösen Erlebnisfes. Es handelt sich



— 154 —

drum, wie wir uns göttliche Führung, Erlösung «. klar machen, in
Worte nnd Gedanken fassen. Mit dieser Arbeit muß fich selbstverständlich

der Pfarrer auch abgeben; ohne sie läßt sich das religiöse
Erleben Andern nicht verständlich machen. Aber das, was man früher
„die Lehre" nannte — hente braucht man das Wort nicht mehr gern
— ist eben bloß eine Aeußerung der Religion, nicht diese selbst. Ob
die Pfarrer das, was sie „lehren", auch wirklich erlebt haben, kurz ob
sie religiöses Leben, religiöse Kraft und Glut besitzen, darauf käme es
in erster Linie an. Darüber zu urteilen gibt es aber schlechterdings
keinen objektiven Maßstab, der als rechtliche Handhabe dienen könnte.
Wie will man sich gegen faule, feige, eitle, geizige u. f. w. Pfarrer
schützen? Und doch richten sie unendlich mehr Schaden an als einer,
der in seiner Lehre gewissen Tatsachen nicht gerecht wird. Man
darf auch nicht vergesfen, wie oft die Religion eines Menschen bester
ist als seine Theologie — so scheint es auch bei Jatho der Fall zu
sein. Man erschrickt etwa bei der Frage: Soll man denn einen

Pfarrer dulden, der für die römische Kirche eintritt oder den Buddhismus

predigt? Aber man bedenke doch, daß bei einem solchen die
Leute bald wüßten, wo sie dran sind. Und daß die Gemeinden sich

jeden Pfarrer gefallen lassen müßten, haben wir nie gemeint. Sie sollen
durchaus das Recht haben, einen Pfarrer, fei es nun um der Lehre
oder um des Wandels oder einfach um religiöser Kraftlosigkeit willen
nicht wieder zu wählen. Wenn man in Deutschland von diesem Recht
der Gemeinden erzählt, so stehen den Leuten die Haare zu Berge und
sie meinen, da müsse nun der Pfarrer notwendig zum feilen Diener
des Publikums werden. Wir dürfen aber mit gutem Gewissen sagen,
daß es in diesem Punkt bei uns nicht schlimmer steht als in Deutschland.

Daß Ungerechtigkeiten dabei unterlaufen können, ist zuzugeben.
Aber diese Maßregelung von oben wegen falscher Lehre ist viel
schlimmer. Dadurch wird immer wieder in bedenklicher Weise die

Einsicht verdunkelt, worauf es denn in der Religion ankommt. Wenn
die Kirchenbehörde in erster Linie über die reine Lehre wacht, so wird
der Wahn bestärkt, darin sei vor Allem das Requisit des wahren
Christentums zu suchen. Wie sehr das zu einer falschen Selbstgenügsamkeit

führt, braucht nicht erst ausführlich dargelegt zu werden.
Man könnte nun einwenden: „Gewiß, man kann nicht allen

Uebelständen abhelfen, aber man muß doch wenigstens das tun, was
man kann. Gibt es keine Handhabe gegen Pfarrer, denen es an
religiösem Ernst, an religiöser Kraft, an Echtheit und Aufrichtigkeit fehlt,
so kann man deswegen doch da vorgehen, wo der Defekt sich greifen
läßt bei Anschauungen, die eine Verkümmerung des Christentums
bedeuten. Können wir die Heuchler nicht abstoßen, so ist das kein

Grund, auch die Ketzer zu dulden." Darauf ist zu erwidern, daß
durch jeden solchen „Fall" ein Schaden angerichtet wird, der
denjenigen weit überwiegt, welcher durch irgend eine vom Christlichen zu
weit abliegende Verkündigung angerichtet werden könnte: Das Ver-



— 155 —

trauen zur Kirche und zur Wahrhaftigkeit der Pfarrer wird noch
weiter untergraben. „Die Pfarrer dürfen nicht sagen, was sie denken,
sondern was ihnen von oben befohlen wird", heißt es da. Und
manche ernste und tüchtige Elemente werden vom Pfarrerberuf
abgeschreckt. So wirkt jeder solche Fall als Bestätigung der weit
verbreiteten Ansicht, daß Religion zu den Dingen gehöre, die von oben
herab befohlen werden und denen sich der loyale Staatsbürger zu
unterwerfen habe. „Die Religion muß dem Volke erhalten werden",
dieses Motiv wird hinter all diesen Erscheinungen gewittert, das Christentum
erscheint als im Bunde stehend mit denen, die an der gegenwärtigen
Ordnung ein Interesse haben, als reaktionäre Macht. Nicht umsonst hat die
Religionsfeindschaft der Massen in Deutschland, vor allem in Norddeutschland,

viel größere Dimensionen und eine größere Schärfe angenommen.
Wir wollen gewiß nicht verkennen, wie viel an unsern Verhältnissen

nicht ist, wie es sein sollte. Aber wenn bei uns die Indifferenz
und der Religionshaß doch nicht denselben Grad angenommen hat, so

haben wir das zum guten Teil unserm Verhalten gegenüber denen zu
verdanken, die wesentliche Stücke des Evangeliums unterschlagen oder
direkt bekämpft haben. Man macht solchen Radikalismus am aller
unschädlichsten, wenn man ihn ruhig austoben läßt und ihm die Reklame des

Martyriums vorenthält. Er wird den Reiz der Neuheit, des Pikanten
und Sensationellen schnell einbüßen. Seine Gefolgschaft wird nicht
aus Leuten bestehen, welche zu den brauchbaren Potenzen im Volksleben

gehören. Wir müssen einfach das Zutrauen bewahren, daß sich

schließlich doch die durchsetzen, von denen wirkliche Kraft ausgeht. Es
wird sich zeigen, daß man nicht von Negationen leben kann. Und
die weitere Folge wird sich einstellen, daß die Leute auch die
notwendigen und heilsamen Negationen besser ertragen lernen. Wir dürfen
sagen, daß wir mit diesem System gute Erfahrungen gemacht haben. Das
beste Zeichen dafür ist, daß unsere Positiven bei der neuen Basler Kirchen-
Verfassung keinen Versuch unternommen haben, diese Politik zu ändern.

Leider werden auch wir die Folgen der falschen preußischen Politik
zu spüren bekommen. Umso dringender ergibt stch uns die Aufgabe, zu
beweisen, daß das Christentum die reaktionäre Macht nicht wirklich
ist, zu der man es dort machen möchte. Und wenn wir froh sein
dürfen, daß wir unsere Kraft nicht im Kampf mit dem
Kirchenregiment und mit der leidigen Kirchenpolitik verpuffen müffen, sv
bedeutet das umsomehr die Verpflichtung, sie in den Dienst der positiven
Zukunftsaufgaben zu stellen, an die uns Gott herangeführt hat. L.

S02l«IitMU5 UNS «MgiSN II. In den folgenden Nummern der
Sozialistischen Monatshefte setzen sich die Sozialdemokraten Kampffmeyer

und Staudinger mit dem Artikel Hans Müllers (s. Neue
Wege S. 116) auseinander. Kampffmeyer wehrt sich für den von Müller
angegriffenen Grundsatz des sozialistischen Programms: „Religion ist
Privatsache" und Staudinger untersucht nochmals, inwiefern im
Sozialismus ein religiöses Element steckt.



— 156 —

Der Grundsatz, „Religion ist Privatsache", sagt Kampffmeyer, entspricht durchaus

der Geschichte und dem Wesen des Sozialismus, Das war die große Kulturtat
des Marx sch en Sozialismus, daß er nicht den religiösen, nicht t-en philosophischen,
sondern den ökonomisch-sozialen Menschen ergriff, daß er das ökonomische Interesse,
das im Protestanten, Katholiken und Juden gleich lebendig ist, in den Mittelpunkt
seiner sozialistischen Propaganda stellte. Sein ganzes Denkerleben hat er, nach einem
kurzen und unwichtigen Geplänkel mit Feuerbach und den Gebrüdern Bauer der Er-
gründung des sozial-ökonomischen Prinzips der Zeit, der Kritik der bürgerlich-kapitalistischen

Gesellschaft, gewidmet. Nicht philosophische und freireligiöse Traktätchen
verfaßte Marx, sondern eine grundlegende Kritik der politischen Oekonomie, das
„Kapital" und zahlreich flammende sozialökonomische Flugschriften zur Ergründung
der sozialen Klassenkämpfe. Das unterscheidet ihn eben scharf von dem Anarchisten
Bakunin, der eine anarchistisch-atheistische Weltanschauung verkündet und den
Kampf gegen Gott direkt zu einem Programmpunkt seiner anarchistisch-sozialistischen
Bewegung stempelt („kein Herr, kein Gott!"). Und wenn auch Marx einmal im
„Kapital" meint, daß der gesellschaftliche Lebensprozeß dereinst den mystisch-religiösen
Nebelschleier abstreifen werde, so überließ er doch dieses Abstreifen dem zukünftigen
gesellschaftlichen Lebensprozeß und forderte selbst nie zu einem revolutionären Kirchensturm

auf.
Gewiß ist die Religion in den Herzen und Köpfen vieler Sozialisten eine alles

umwalzende Elementarkraft gewesen, Saint-Simon war Sozialist und Religionsstifter

zugleich; eine pantheistische, die ganze Schöpfung vergötllichende Weltanschauung
lebte in Fourier, dem Kommunismus der Handwerksgesellen maß der Schneider

Weitling ein schlichtes Apostelgewand zu und Leo Tolstoi schöpfte seinen
Kommunismus aus dem Evangelium. Aber die Religion aller dieser großen Reformer
und Revolutionäre würde ein Katholik, ja selbst ein Durchschnittsprotestant nicht als
Religion gelten lassen. Wollte der Sozialismus z, B. nur einmal den geläuterten
Gottesgedanken Tolstois seiner Ethik eingliedern: sofort ständen die Anhänger der
Offenbarungsreligionen in den sozialistischen Parteien auf und forderten entschieden
die Ausmerzung dieser Idee aus dem Aktionsprogramm des Sozialismus, weil sie

dadurch in ihrem religiösen Empfinden gröblich beleidigt würden, und andere würden
wieder, weil sie weltbejahende Sozialisten sind, sich gegen Tolstois Welwerneinung
wehren. Würde die Sozialdemokratie jenem Grundsatz untreu, dann würde der
Streit der Anhänger der verschiedenen Religionsbekenntnisse in sie hineingetragen.
Denn man schaue doch mit unvoreingenommenen, klaren Augen in die Welt hinein:
Kampf auf der ganzen Linie, Kampf der Protestanten gegen die Katholiken, Kampf
der Protestanten untereinander, Kampf zwischen den Richtungen des Katholizismus,
Jrrlehrenmaßregelungen und Antimodernisteneide. — Welche große einigende Kraft
könnte heute der Sozialismus aus dem so vielgestaltigen, an Widersprüchen so reichen
Leben der bestehenden Religionsgesellschaften für seine aufbauende sozialschöpferische
Tätigkeit gewinnen? Darum weisen wir sowohl das anarchistisch-atheistische, wie
irgend ein religiöses Bekenntnis ab. Die Sozialdemokratie will nichts anderes als
ein Stück sozialistischer Wirtschaft selbst gestalten und daran sind Jude, Christ und
Atheist gleichmäßig innerlich interessiert. In dieser sozialistisch-genossenschaftlichen
Wirtschaft ist ein die Bekenner aller Konfessionen einigendes Moment gegeben.

An diesem Punkt der Diskussion macht der folgende Redner,
Professor Staudinger, eine Unterscheidung, die mir für das
Verständnis der Stellung der Sozialisten zur Religion grundlegend scheint.
Indem er die Frage Müllers wieder aufgreift, „ob und wie im Sozialismus

als Lebensanschauung ein Element steckt, das religiös genannt
werden muß", betont er, daß Religion als innere Hingabe an
das, was der Mensch für wahr, recht, gut, gemütsbefriedigend hält
und religiöse Vorstellungen und Ansichten haben, zwei ganz
verschiedene Dinge sind. Die Frage: „Hat er Religion?" wird
fälschlicherweife heute meist nur als die Frage danach verstanden, ob der



— 157 —

Mensch an die Gegenstände gewisser metaphysischer Vorstellungen, wie
an einen persönlichen Gott, an individuelle Unsterblichkeit u.s. w. glaube.
Daß Müller von den Sozialisten den Glauben an einen Gott als
den Kern aller religiöfen Vorstellungen fordert, ist eine Verirrung
ins metaphysische Fahrwasser. „Der Altdogmatiker fordert, daß das
Gemeinwesen den Menschen gewisse metaphysische Vorstellungen lehre,
weil er mit deren Anerkennung oder Nichtanerkennung einen Einfluß
auf die sittlichen Anschauungen in einer auf Herrschaft und Knechtschaft

gegründeten Gesellschaft verbindet. Der moderne, nach gleichem
Gesetz für alle drängende Mensch aber gibt die metaphysischen
Vorstellungen ganz dem Gewissen des Einzelnen anheim und sieht das
die Menschen znr Gemeinschaft verbindende Element in dem geordneten
Zusammenhang des Gemeinschaftslebens." Gewiß liegt in dem Sozialismus

ein religiöses Moment stärkster Art, und zwar ist es ein solches,
das eine sehr weitgehende Verwandtschaft mit dem religiösen Inhalt
des Christentums Hut, aber, wohlgemerkt, unabhängig von den
Glaubensvorstellungen der Urchristen. Es liegt z. B. in der Genossenschaft das
Moment der Hingabe an das Ganze, an den Nebenmenschen und
dessen Wohl in einer Weise ausgeprägt, wie es jenen urchristlichen
Idealen entspricht, wie es aber durch die heute im Kapitalismus
erzogenen Menschen meist noch nicht genügend erfaßt nnd selbst innerhalb

der Genosfenschaft noch nicht betätigt werden kann. Aber
vorhanden ist der Boden hierzu in der Genossenschaft. Dagegen ist es
eine ganz andere Sache, ob dazu noch eine von außen herkommende
Glanbensvorstellung zur Verstärkung notwendig sei.

Es scheint Staudinger, daß mit dem immer größern Wachstum
wirklicher Erkenntnis und Beherrschung der Natur und unseres sozialen
Zusammenlebens die Bedürfnisse nach metaphysischer Ergänzung der
Wirklichkeit immer schwächer und endlich fallen werden. Viele sagen
sich, daß wir auf den Gebieten, auf deneu wir mit Erfolg arbeiten
können, noch sv ungeheuer viel zu tun haben, daß ivir unsere Kraft
nicht an Probleme hängen dürfen, die wenigstens heute noch zur Lösung
nicht reif sind. Gewiß wissen auch sie, daß iu der Welt, zu der wir
ja gehören, etivas vorhanden sein muß, was die ganz wundersamen
Fähigkeiten unseres Geistes hervorbringen und tragen kann. Aber
wie es beschaffen sei, ist verborgen. Und so lange ihr wissenschaftliches
Gewissen das nicht rational fassen kann, sagt es: Ich weiß es nicht.

Also Religion als Lebens wille, Leb ens gefühl und selbst-
lose Hingabe an die Gemeinschaft, als praktischer
Idealismus mitAblehnung aller überirdischen Vorstellungen
und Ziele das scheint die Religion der Sozialisten zu sein, sofern sie

nicht einem kirchlichen oder atheistischen Bekenntnis anhangen. Eine
überraschende und, wie mir scheint, wertvolle Bestätigung erhält dieser
Satz durch zwei Diskussionen, die sich in einem Grütliverein und in
einem sozialdemokratischen Abstinentenverein an den Vortrag nnseres



— 158 —

Mitarbeiters Stuckert anschlössen. Stuckert wies u. a. nach, daß
der Sozialismus zur Verwirklichung seiner hohen Ziele religiöser
Kräfte bedürfe und sprach die Hoffnung auf eine Annäherung zwischen

Sozialismus und Christentum aus. Wir wollen unsern Lesern die

wichtigsten und interessantesten Aeußerungen der durchwegs
sozialdemokratischen Redner mitteilen.

X. (Stadirat.) Die Sozialdemokratie wird lediglich durch das Selbstinteresse
bestimmt, die soziale Frage ist nichts als eine Macht- und Magensrage, Idealismus
ist für die Bewegung wertlos, «Ich selber wechsle jeden Tag mit meinen theoretischen

Anschauungen," „Alle Achtung vor euren Bemühungen, ihr Leute der Neuen
Wege, aber folgen werden wir euch nicht." X. wird von W., einem kleinkapitalistischen
Unternehmer unterstützt. „Daß die Pfarrer jetzt zu uns kommen, ist ebenfalls pures
Selbstinteresse," Den Beiden wird jedoch von mehreren einfachen Arbeitern energisch

widersprochen: „Der Sozialstaat hat keinen Bestand, wenn wir keinen Idealismus
haben." „Wenn wir uns durch die Magenfrage allein leiten lassen, sind wir auf
dem Standpunkt des Tieres." „Der Arbeiter hat mehr Religion als vor 10 Jahren,"
Ein älterer Arbeiter äußerte, er zahle als Gewerkschafter seinen großen mühsam
verdienten Beitrag an die Kasse, obgleich er ganz genau wisse, daß für ihn dabei nichts
heraussehe; und wie er handeln tausende. „Die meisten Genosfen haben Religion;
die meisten lehren auch ihre Kinder beten. Es ist eine Unwahrheit, wenn gesagt

wird, die Arbeiter hätten keine Religion."
Und im sozialdemokratischen Abstinenzverein: H. (Zollbeamter): „Wir sind

Materialisten und Idealisten. Idealismus ist die Hoffnung, daß unsere Ziele
verwirklicht werden und die Arbeit dafür. Wer sein persönliches Selbstinteresse den
Interessen dcr Allgemeinheit voranstellt, kann nicht Sozialdemokrat sein und die
Reform muß bei uns selbst beginnen. Was wir von persönlichem Egoismus haben,
das haben wir von den Bürgerlichen, Aeußere Umwälzung und innere Umwälzung
muß Hand in Hand gehen, Selbstoerbesserung an sich und an der Menschheit, das
ist Religion. Heute freilich steht der Kamps um das tägliche Brot voran; dadurch
scheint bei uns wenig Idealismus zu sein; aber seit die Welt steht ist noch nie so

viel Opfersinn dagewesen,
K, (Lehrer): Auf dem religiösen Boden (im Sinne des religiösen Bekenntnisses)

können wir nicht fußen, aber Idealisten müssen wir sein. Hingabe, Opfer,
Begeisterung haben wir, aber religiös sind wir nicht. Wenn bei den Arbeitern eine
starke Hinneigung zu den materialistischen Lehren ist, so machen das die
niederdrückenden Sorgen, Der Materialismus bietet ihnen die Lehren, die sie am besten
verstehen und die ihnen auch am praktischsten scheinen müssen. Aber es ist
interessant, daß Idealisten, welche nicht Arbeiter waren, die Sozialdemokratie begründet und
in Bewegung gebracht haben; sie werden für die Bewegung auch immer nötig sein.

W, (Gießer): Ich fasse Religion auf als Liebe zur Gerechtigkeit und persönliche

Hingabe. Jesus hat Recht; wenn die Menschheit vorwärts kommen soll, so

muß der Egoismus unterdrückt werden. Aber das Christentum hat durch
zweitausend Jahre seine Unfähigkeit bewiesen diese Lehre durchzuführen, An'die Stelle
des Christentums muß deshalb die Organisation treten. Auch wir streben darnach,
daß die Grundgedanken Jesu verwirklicht werden; aber durch die Organisation; und
das Bedürfnis nach Gerechtigkeit muß der Brennpunkt sein. Aber für eine Religion
sich zu entscheiden ist dem Arbeiter unmöglich; es sind deren zu viele und wir sind
außer Stande zu prüfen, welches die rechte ist. Unsere sozialen und moralischen
Grundsätze sind die Hauptsache und bestehen auch ohne jene.

St. (Metallarbeiter) : Die Begründer der Sozialdemokratie^waren rechte
Atheisten; aber die Sachlage hat sich geändert. Das Christentum hat sich der
Sozialdemokratie genähert, Uebrigens sind uns alle willkommen, doch werden sich

Katholiken und Sektierer nie unserer Bewegung anschließen. Früher meinten wir,
jeder Sozialdemokrat müsse Atheist sein, jetzt sind wir davon abgegangen,
hauptsächlich aus taktischen Gründen. Die Hauptsache ist Erziehung zur Organisation.

A, (Lithograph): Ideale Gedanken müssen sein und sie, wie auch die ganze



— 159 —

Gefühlswelt spielen in der Bewegung die Hauptrolle, Ideale Ziele, der Drang nach
Freiheit, Wissen und Glück ziehen den Arbeiter an. Gerade bei jüngern Arbeitern
findet sich viel Idealismus, frei von religiösen Ideen. Der Sozialismus ist Erziehung
zum Altruismus ; die Gewerkschaft macht den Arbeiter innerlich besser und gerechter.

Diesem Votum gegenüber ergreift der erste Redner H. wieder das Wort und
betont, daß die Haupttriebfeder der sozialdemokratischen Bewegung nicht ethische und
moralische Kräfte waren, sondern materielle Bedürfnisse und Wünsche; es handelte
sich eben einfach um Sein oder Nichtsein von Hunderttausenden; aber wahr ist, daß
das Gefühl eine große Rolle in der Bewegung spielt, nicht nur der Verstand.

Ist bei dieser Sachlage für die religiöse Arbeit innerhalb des

Sozialismus etwas zu hoffen? und in welcher Weise kann die soziale
Bewegung religiös befruchtet werden? Die beste Antwort auf diese

Frage, mit der wir unfere Ausführungen diesmal schließen, gibt gewiß
Kampffmeyer in feinem oben erwähnten Aufsatz, wenn er sagt:

„Wenn wir Sozialisten uns mit der Religion auseinandersetzen,
so fassen wir vielfach nur die Ausstrahlungen modern gerichteter, von
fozialethifchen Gedanken ganz beseelter Gottesbekenner ins Auge. Zu
denen führen uns allerdings zahlreiche Brücken und Uebergänge. In
den geläuterten Herzen dieser Männer ist der letzte Fuuke religiöser
Intoleranz erloschen. Bei aller Lebendigkeit und Stärke ihrer
Gotteserkenntnis und Gottesempstndung sehen sie doch auch in
atheistischsozialistischen Arbeitern ihre kämpfenden Brüder. Aber dieser Männer
gibt es leider bitter wenige." — Möchte dieser letzte Satz bald durch
Tatfachen widerlegt werden! F. Sutermeister.

Das Aktionskomitee zur Förderung des IZelMiNdettertchUtxeL in der Schweiz
erläßt einen Ausruf an das Gewissen der gutsituierten Frauen, die Heimarbeit
verrichten, trotzdem sie nicht dazu genötigt sind. Diese Frauen Pflegen die Arbeit zu
allen Preisen zu übernehmen und drücken so die Löhne der Heimarbeiter, ganz
abgesehen davon, daß sie die Arbeitslosigkeit unter den wirklich Bedürftigen verschärfen.
Hoffentlich hat dieser Aufruf das Gute, daß sich recht viele Frauen des unlautern
Wettbewerbes schämen und auf ihr Taschengeld zu Gunsten ihrer notleidenden Schwestern

verzichten.
Wenn wir weiter von der Reform der Heimarbeit berichten wollen, so müssen

wir leider von unserm Land ab und nach dem Ausland sehen.

In England arbeiten schon seit Monaten Lohnämter für mehrere
Branchen; sie stellen zusammen mit Unternehmern und Arbeitern rechtsverbindliche
Lohnsätze fest. Fast ebenso wichtig aber ist die überraschende Tatsache, daß diese
Reform von einer mächtigen Organisationsbewegung unter den sonst so

schüchternen Heimarbeitern und -Arbeiterinnen gefolgt ist. In manche Organisationen

strömen monatlich hunderte von Mitgliedern, Diese Organisationen werden
die Festsetzung der Löhne aufs wirksamste unterstützen und fördern.

Oesterreich hat seil Jahren ein staatliches Arbeitsamt, das umfassende
Erhebungen auf dem Gebiet der Hausindustrien vorgenommen und nunmehr auch
einen Gesetzentwurf besonders zur Fixierung der Löhne ausgearbeitet hat. Auch
Frankreich ist an der Arbeit.

Deutschland ist mit der Ausarbeitung eines Heimarbeitgesetzes beschäftigt.
Leider hat der maßgebende Regierungsmann, Siaatssekretär Delbrück, erklärt, „daß
der Staat nicht befugt sei, in den Arbeiisvenrag insoweit einzugreifen, als es sich

um seine Mitwirkung zur Festsetzung der Löhne handle." Und wenn man srägt
warum nicht? da doch der Staat Agrariern, Schnapsbrennern und andern
notleidenden Leuten aushilft, und wenn man ihn auf das Vorgehen Englands und
anderer Staaten hinweist, dann antwortet der Staatssekretär mit der Ausflucht,
„daß er es für bedenktich halte, Einrichtungen, die in dem einen Staat nützlich seien,
ohne weiteres auf die Verhältnisse eines anders organisierten Staates zu übertragen."



160 —

Der Deutsche H e i m a r b e i t e r t a g, der mit 360 Delegierten am 12-, Januar
in Berlin getagt hat, forderte denn mit Recht einstimmig u, a,: „In dcr Heimarbeit

muß staatlicher Arbeiterschutz vor allem durch Hebung der oft unwürdig
geringen, zu Neberarbeit und gesundheitsschädlicher Arbeitsweise zwingenden Löhne
geleistet werden." Es geht nicht an, daß dem Heimarbeiter (wie der Entwurf des
Bundesrats will), eine Auflage von sanitären Vorschriften gemacht wird, ohne daß
ihm durch höhere Löhne die Kraft dazu gegeben wird. Also nicht nur Lohntafeln
und Lohnbücher, sondern rechtsverbindliche und staatlich geschützte Lohntarife!

So sehen wir überall mit mehr oder weniger Energie die Regierungen an
der Arbeit, Die Regierung unseres Landes scheint auch auf diesem Gebiet der
Sozialpolitik, auf dem so viele und dringende Arbeit zu leisten wäre, den andern
Staaten nachhinken zu wollen, F, S.

öucvettlscv.
Gnerich-Bach, Lutder. Soetde, »!5-

MiürK, das Gemeinsame in ihrer Lebensund

Weltanschauung in Aussprüchen
aus ihren Prosaschriften, Verlag von
Max Kielmann, Stuttgart, Preis
elegant kartoniert Fr. 3.50, geb. Fr, 4,70,

Die beiden Davoser Verfasser (Gne-
rich ist schon seit mehreren Jahren tot)
haben durch vorliegende Znsammenstellung

eine fleißige uud fruchtbringende
Arbeit geleistet. Mancher wird, wenn
er den Buchtitel liest, erstaunt sein; liegt
doch Luthers Leben vier Jahrhunderte
weiter zurück als das der beiden andern
Großen. Allerdings konnte ja bei weitem
nicht immer eine llebereinstimmnng des
Sinnes der Aussprüche der drei Männer
erzielt werden, am wenigsten zwischen
Luther und den beiden andern; das
beabsichtigten die Verfasser auch garnicht;
es ist aber ihr großes Verdienst, daß
sie Luther in Verbindung mit diesen zwei
Gewaltigen gebracht haben. Ist doch

gerade Luther uns als Mensch trog
der Reformationsgeschichte recht fremd

geblieben. Es ist auch nicht anzunehmen,
daß der für das Buch in Betracht
kommende Leserkreis Luthers Aussprüche,
wenn sie ohne die andern Zitate
zusammengestellt wären, mit dem gleichen
Interesse lesen würde, Luthers Sprache
ist unserer zum Teil recht materialistisch
gesinnten Generation nicht nur unge»
läufig, sondern ich möchte fast sagen
abstoßend, weil sie eben eine Bibelsprache
ist. Wir wollen daher den Verfassern
besonders dafür dankbar sein, daß sie

uns Luther wieder näher gebracht haben,
sodaß wir in ihm nicht nur den Stifter
unserer Kirche, sondern auch den großen
Menschen sehen, der uns auch heute noch
etwas zu sagen hat. Auch über Bismarks
und besonders über Goethes
Weltanschauung bekommen diejenigen wertvollen
Aufschluß, die ihr Leben und ihre Werke
nicht vollständig und genau kennen —
und ihrer sind so viele. Möchte das
Buch viele Leser finden, möchte es dazu
beitragen, uns zu zeigen, was uns fehlt.

Huppert.

Tagung Ser Muncle Ser eiM;t. Welt au; simaeuttedlana u. Sei 5cdwel«.
vieNZtsg, IS. April, abends 6 Uhr, Bortrag von Dekan 0. Z. «««ri aus Davos:

Religion und Kultur. Diskussion.
Mittag cd. IY. Hpril, vormittags 9 Uhr: Vortrag von Stadtpfarrer vr. INegerli»

aus Blaubeuren: Was hat uns Dr. Johannes Müller zu sagen? Diskussion.
Die Versammlungen finden im Ssale Seü lllett5teinksf5, LI««grave» «

i» Littel statt. Nachher gemeinsames Mittagessen im Hotel Basler Hof, Auch die
Leser der Neuen Wege sind freundlich eingeladen. Wir hoffen, daß Manche gern
die Gelegenheit zu einem Zusammentreffen mit uns in ihrer Art nahestehenden
Freunden aus Deutschland gern benützen.

SerlchtigUNg. Durch eine Kette von Mißgeschicken bei der Korrektur ist im
vorigen Heft ein Druckfehler stehen geblieben. Das Wort S. 99, Z. 4 von oben
muß heißen: Psychoneurotikern,

Redaktion: Liz, «. riecbtendSN. Pfarrer in Basel; r. «.«gi,«. Professor
in Zürich, — Ma nus krip te sind an Herrn H«gS2 zu senden. — Druck und

Expedition von H. g. ZiblNâeil in Basel.


	Rundschau

