
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 4

Artikel: Brief eines Arbeiters

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 147 —

nie dazu gekommen wären, über große Lebensfragen auf ernste Weise
reden hörten und zum Nachdenken gezwungen wurden. Es ist damit
ein Impuls gegeben worden, der hoffentlich fortwirken wird und der
von Motts Person unabhängig ist.

Das scheint mir auch die wesentliche Bedeutung seines Auftretens
zu sein, daß er uns auf eine große und dringende Aufgabe hingewiefen
hat. Unser Studentenleben bedarf einer Reformation „an Haupt und
Gliedern." Es muß ein neues Ethos hineinkommen, es müffen
insbesondere Mittel und Wege gesucht werden, die großen Lebensfragen
und Lebensaufgaben aus der Peripherie des akademischen Lebens in
seinen Mittelpunkt zu rücken. Mott arbeitet dafür auf seine Weise.
Sie ist gut, aber nicht genügend. Sie allein löst das Problem nicht.
Es muß weiter im Auge behalten und noch anders angefaßt werden.
Der Aufsatz von Herrn E. L. hat aber das besondere Verdienst, uns
zu zeigen, wie geistig lebendige Studenten es empfinden. L, R.

Sriek eines Arbeiters.

« »vr zwei Jahren lernte ich im deutschen Arbeiterverein in Paris
H^D einen stinge,, Mechaniker kennen, der mir gleich Sympathie und

Vertrauen einflößte. Bei näherer Bekanntschaft gesellte sich hiezu
eine tiefe Achtung vor einer Persönlichkeit, die die Kennzeichen eines
wahrhaft großen Charakters an fich trug. Vornehmheit im Verkehr,
eine kaltblütige Energie, die jede Phrase von sich weist, sich dafür aber
nötigenfalls zum Heroismus steigern kann — das war ihm eigen.
Ich konnte ferner beobachten — er präsidierte damals im Verein —
wie er verstand, schwierige Lagen zu beherrschen, den Sinn auf die
Hauptsache zu richten und, wenn es die von ihm vertretene Sache
galt, mit jedem Gedanken an das eigene Wohl und Weh aufzuräumen.

Ein so geschlossener Charakter bei einem noch jungen Mann
war mir ein Rätsel, zumal einzelne Zeichen mehr auf etwas Errungenes
als auf eine glückliche Naturanlage schließen ließen. Vor einiger Zeit
sandte ich ihm meinen in den Neuen Wegen erschienenen Aufsatz „Aus
der Tiefe" und erhielt, was ich bei feiner sonstigen Verschlossenheit
nie erwartet hätte, eine ausführliche Seelenbeichte.

Die Schilderung der Seelenkämpfe eines Holek und Lötz hatten
ihn veranlaßt, sich über seine eigenen seelischen Kämpfe Rechnung
abzulegen. Er hofft, aus der Beschreibung seiner Entwicklung gehe hervor,
was für eine charakterbildende Macht die Arbeiterbewegung ist, und
so läßt er die ihm sonst eigene Reserve beiseite. Von seiner Erlaubnis,
das mir anvertraute Material in der Art zu verwenden, die ich für
richtig halte, mache ich Gebrauch, indem ich den Brief meines Freundes
in den Neuen Wegen veröffentliche. Ich laffe nur, was allzu persön-



— 148 —

lichen Charakter trägt oder geineinsame Bekannte angeht, beiseite.
Ich glaube, daß dieses Dokument der seelischen Not des Proletariers
und der hohen erzieherischen Macht der kämpfenden und ringenden
Arbeiterbewegung bei den Lesern der Neuen Wege auf tiefes
Verständnis rechnen kann. I. Matthin,.

„ Dringende Arbeiten verhinderten mich bisher, mein
Versprechen einzulösen, und ich fürchte, auch heute nicht alles zu Papier
bringen zu können, was ich Ihnen mitteilen möchte. Wie bald ist die

Mitternacht herangenaht, und morgen heißts: znr gewohnten Stunde
wieder an der Arbeit sein. Auch ein Stückchen Tiefenelend, das
eigentlich keines ist und dennoch jedesmal als solches empfunden wird.
O wie oft habe ich nicht schon im besten Zuge die Feder weglegen
müssen, weil die nnerbittlichen Zeiger schon bedenklich auf die Morgenstunden

hinwiesen, und es fast wie mahnend — oder drohend —
aus dem Tick-Tack der Uhr erklang: Um 7 Uhr mußt du wieder au
der Werkbank stehen. Und am nächsten Abend vielleicht eine Sitzung,
Versammlung und am andern Abend auch noch und am dritten
irgendwelche Verwaltungsangelegenheiten zu erledigen und dann wieder
einmal ein freier Abend, wo man über dem Schreiben einnickt vor
Müdigkeit und Abspannung infolge der durchwachten Nächte. Da
geht dann die Lnst zum Schaffen verloren, und die freudig und schwungvoll

angefangene Arbeit wird schließlich mit vieler Mühe beendet,
unzusammenhängend oft, angeflickt, vielmals einem ganz anderen
Faden folgend als dem anfänglich aufgerollten. Wie oft mögen
nicht die Arbeiterautoren, die Sie in Ihrem Schriftchen anführen,
die gleichen Erfahrungen gemacht haben. Wie oft mag nicht nnter
deren Einwirkung ein hartes Wort, ein bitterer Gedanke der Feder
entflossen sein. Denn Sie haben Recht, wenn Sie anführen, daß die
Leiden der Tiefenmenschen viel weniger der eigentlichen realen Not
entspringen als den ungestillten geistigen Bedürfnissen, dem Durst und
Hunger der Psyche nach Klarheit und Erkenntnis, Wissen und Forschen
— oder nach einem tröstenden Glauben. Mit Absicht trenne ich diese

Verlangen der Seele in jene zwei Gruppen, und auf diese Trennung
werde ich noch Gelegenheit haben, näher einzugehen.

Der Weg von den Höhen der Gesellschaft zu deren Tiefen ist
wie ein Schacht, der mit Widerhacken besetzt ist. Wer sich willenlos
hinabgleiten läßt, der spürt sie gar nicht. Wer dort unten in dumpfer
Resignation oder in ahnungsloser Gleichgültigkeit, willenlos, hoffnungslos,

zornlos nur seinen physischen Hunger zu stillen, nur seine körperliche

Blöße zu bedecken sucht, ohne sich aufzurichten, ohne aufzuschauen,
der wird nichts wissen von der Existenz jener Widerhaken. Wehe aber
dem, der es unternimmt, dem Lichte zuzustreben, das dort am Ende
des Schachtes verheißungsvoll leuchtet. Bei jedem Schritt jenem Lichte
entgegen, bei jeder Bewegung werden sie eindringen in sein Fleisch,
werden sie seinen armen Körper zerfetzen. Und je ungestümer er
aufwärts dringt, um so schmerzhafter werden sie sich ihm zum Bewußtsein



— 149 —

bringen. Und sehr fchlan nnd gewandt müßte der sein, der sich an
diesen Hacken vorüberschlängeln will, oder stark, stark, sehr stark, wollte
er, unbekümmert der erhaltenen Wunden seinen Weg fortsetzen, dem

Licht entgegen. Nur wenige erreichen es, besonders von den Starken.
- Eine Beobachtung glaube ich in Ihrem Aufsatz bestätigt zu

finden, die ich an mir persönlich und in meinem Bekanntenkreise gemacht
habe. Den Einfluß eines durchaus eigenen, persönlichen Kummers,
Schmerzes meine ich. Ein Einfluß, der dem Individuum die Schwere
des auf ihm lastenden Druckes in sehr verstärktem Maße fühlbar
macht, das Gefühl der Haltlosigkeit, das Gefühl, ausgestoßen, rechtlos
zu sein, in seiner ganzen Bitterkeit erweckt und nur gar zu oft —
um nicht zu sageu: immer — die Verzweiflung, die Hoffnungslosigkeit

auslöst.
Auch ich machte eine Periode solcher grenzenlosen

Niedergeschlagenheit, Bitterkeit, Hoffnungslosigkeit durch. Meine ganze
Tätigkeit für die Sache der Unterdrückten und fomit für meine eigene
Befreiung schien mir so töricht, so ziellos, so auf wissentlicher
Selbsttäuschung beruhend, daß ich am liebsten alles aufgegeben, den Kampf
ganz eingestellt hätte. Unübersteigbar schienen mir auf einmal die

Hindernisse, die uns eine feindliche Gesellschaft immer und von neuem
und von allen Seiten in den Weg rollt.

...Wenn je der Sozialismus einen Menschen —
oder doch dessen Charakter — geformt hat, fo kann
ich dies von mir behaupten.

In der ersten eigentlichen Entwicklungsperiode meiner Kindheit
(von zwei bis fünf Jahren) in der Obhut meiner Großeltern — Tug-
löhnersleuten auf einem Gute in Posen streng religiös erzogen, brachte
ich diese Erziehung nach meiner Rückkehr auch ins Vaterhaus und
später auch in die Schule mit. Mein Vater, schon längst Sozialist
geworden, enthielt sich jeglicher Einwirkung in antireligiöser Hinsicht
auf mein junges Gemüt, und meine zweite Mutter, obwohl nicht
strenggläubig, war doch Gewohnheitschristin genug, um das Werk
meiner Großeltern, wenn auch in abgeschwächtem Maße, fortzusetzen.
So lernte ich meine Kirchenlieder uud Bibelsprüche gewissenhaft, kannte
meine zehn Gebote auswendig ivie am Schnürchen und war mit einer
der Besten im Erzählen der biblischen Geschichten. In eine Kirche
allerdings kam ich sehr selten. All das hinderte aber nicht, daß ich
mir das Lügen angewöhnte nnd bis in mein 12. oder 13. Lebensjahr
ein unverbesserlicher Lügner war. Wie viele Schläge habe ich nicht
deswegen erhalten, die ohne jeglichen Einfluß blieben. Ja, obfchon
ich das siebente Gebot sehr wohl im Kopfe hatte, stattete ich dvch der
Börse meiner Mutter zeitweilige Besuche ab. Allerdings nur 5 Pfg.-
oder 10 Pfg.-Stücke waren es, die auf diese Weife den Weg in meine
Tasche fanden, und mein Muttchen weiß noch heute nichts davon.
Durch den „Vorwärts" aber, den mein Vater abonniert hatte, durch
die Bücher und Schriften, die er mit nach Haufe brachte, wurde ich



— 150 —

mit der sozialistischen Idee bekannt. Von einer unheilbaren Lesewut
besessen, die mir keinen Fetzen bedruckten oder beschriebenen Papiers
ungelesen durch die Finger gehen ließ, verschlang ich alles, was Vater
mitbrachte, ohne natürlich anfänglich viel davon zu verstehen. In dem

Maße aber, wie ich das Durcheinander sichten lernte, in dem sich das
Ziel dieser Idee immer klarer und scharfumrissener aus nebelhaftem
Schleier heraushob, vollzog sich eine Umwandlung in mir. Wohl den
Glauben verlor ich; die Erlernung meines religiösen Schulpensums
wurde zur leeren Formel für mich. Nichts jedoch konnte mich mehr
empören, als wenn meine Schulkameraden in verächtlichen oder
gemeinen Ausdrücken über die Religion Herzogen. Ich wußte, daß sie

nur gehörtes nachplapperten, von dessen Wahrheit oder Unwahrheit
sie gar nichts wußten. Sie waren meiner Ansicht nach gerade so

religiös aus Unwissenheit, wie ich antireligiös aus Ueberzeugung war.
Jene logen, wenn sie sich mit ihrem Unglauben brüfteten, und diese

Einsicht war es, die mir das Häßliche der Lüge zu Gemüte führte.
Ich bemühte mich, dieses Laster abzustreifen. Leicht wurde mir das
nicht, und erst als ich in späteren Jahren als Lehrling, und dann als
Geselle selber ein aktiver Apostel der sozialistischen Lehre wurde, habe
ich es überwunden. Ein ertappter Lügner ist der allgemeinen und
berechtigten Verachtung anheimgegeben, so sagte ich mir, und als
Verfechter einer so hehren, großen Idee mußt du rein dastehen, damit
dies leuchtende Bild nicht mit dir zusammen in den Schmutz gezogen
werden kann. Diese Ueberlegnng wurde mir auch zur Richtschnur in
vielen andern Beziehungen. Von Natur aus wenn auch nicht feige,
fo doch nicht mit einem Uebermaß von Mut und Charakterfestigkeit
ausgestattet (vielleicht hat meine erste Erziehung die Entwicklung
derselben verhindert), gab mir im späteren Leben nur der Gedanke an
mein Ideal die nötige moralische Kraft und Widerstandsfähigkeit.
Meine persönlichen Forderungen habe ich meinen Arbeitgebern gegenüber

noch stets sehr schlecht zu vertreten gewußt. Galt es aber, die

allgemeine Sache zu vertreten, dann appellierten die Kameraden
niemals umsonst an mich. —

Dies Gefühl, einer großen und gerechten Sache zu dienen, gab
mir auch die Fähigkeit, duldsam zu sein gegen Andersgläubige, das
Kleinliche, das Bigotte zu hassen, ob es sich nun im eigenen Lager
breit machte oder in den gegnerischen Reihen, die wahrhafte Größe
und Ueberzeugung aber zu achten, auch beim unversöhnlichsten Feinde.

Sehen Sie, und mit diesem Ideal im Herzen entging ich dennoch
nicht dieser Krise der Verzweiflung, die mich in ohnmächtiger Wut an
die vermeintlichen Ketten rütteln ließ, mit denen ich mich an die Tiefe
geschmiedet sah. Und die Veranlassung: Ein innerer, durchaus
persönlicher Konflikt zwischen Liebe und vermeintlichem Pflichtgefühl, der
mich sogar zu einer Trennung von derjenigen führte, die heute meine
Lebensgefährtin geworden ist. Eine Trennung, welche übrigens die
erwartete Beruhigung dieses inneren Konfliktes nicht brachte, denselben



— 151 —

im Gegenteil noch verschärfte. Wie ich fchon weiter vorn ausführte, die

Mißstimmung, der Zweifel, hatten mir sogar jede Freude an der so

lieb gewordenen Betätigung für die Sache des Proletariats genommen.
Am liebsten hätte ich alles von mir geworfen; aber ich brauchte Arbeit,
viel Arbeit, um mich zu betäuben, um Vergessenheit zu suchen, um
nichts Schlimmes anzustellen. Wie früher als Kind, so wurde ich
damals — zwei Jahre sind es jetzt gerade her — schwankend und
unentschlossen. In der damaligen Stimmung hätte ich dasselbe
geschrieben, was Ihnen als Ausdruck seiner seelischen Empfindungen
mitteilte. Was mir aus den Sentenzen eines Lötz, eines Holek
entgegenklingt, das fühlte ich damals, und deshalb glaubte ich, Sie auf
den Einfluß solcher individuellen Störungen des seelischen Gleichgewichts
aufmerksam machen zu sollen. Ich sage nicht, daß mein Fall durchaus

typisch ist oder sein sollte. Die Tiefenmenschen jedoch, die den

auf ihnen lastenden Druck am meisten empfinden, sind die stark sensibel
veranlagten. Diese Sensibilität aber wird durch solche individuellen
Konflikte aufs Tiefste beeinflußt. Das Vorhandensein solcher Konflikte
und ihre fast gleichen Folgeerscheinungen beim Genossen h?; meinem
Freunde und bei mir lassen mich eben auf ähnliche Ursachen bei Ihren
übrigen Gewährsmännern schließen. Vielleicht wenden Sie dieser Seite
der Frage einmal eine größere Aufmerksamkeit zu.

Nun schulde ich Ihnen aber noch eine Aufklärung über meine
„Heilung"; denn ich bin zur Zeit geheilt, genau so arbeitseifrig und
-freudig als früher, oder noch mehr, der Zukunft mit Vertrauen
entgegenschauend. Hier in kurzen Worten die Lösung. Zur Zeit des

Höhepunktes meiner Krise bekam ich eine Arbeit des Poeten Maurice
Vouchor in die Hände, betitelt «II tuut mourir». Wenn Sie dieses
Poem noch nicht kennen sollten, so lesen Sie es. Es ist ein Hohes
Lied der menschlichen Solidarität, ein überzeugender Beweis, daß
einem Ideal dienen nicht heißt, es in uferlosen Fernen zn suchen,
sondern daß man es aufbauen helfen muß, Stein für Stein. Kein
Mensch hat das Recht, die Mühen und Gefahren, die damit verbunden,
zu scheuen. Jeder hat seinen Anteil an dem gemeinsamen Elend, an
den gemeinsamen Sorgen auf sich zu nehmen, um das Recht auf
seinen Anteil der Freuden und Genüsse zu haben. Diese Pflicht muß
erfüllt werden, ganz gleich, ob ihr Anerkennung zuteil
wird oder nicht. Die Entschädigung dafür ist der Gedanke,
mitgearbeitet zu haben an der Erbauuug des großen Palastes oben auf
den lichten Höhen, der einst der gesamten Menschheit zur Wohnung
dienen wird, wenn sie aus der dunklen Tiefe herausgestiegen sein wird.

Und ich hatte gerade versucht, den auf mich fallenden Anteil
der Mühe und der Not abzuwälzen. Ich glaubte, gerade meinem
Ideal besser dienen zu können, wenn ich von der Gründung einer
Familie absehe, um mich sorgenloser und ungehinderter betätigen zn
können. «II kaut mourir» erinnerte mich zur rechtem Zeit, daß die

Erfüllung einer menschlichen und sozialen Pflicht wichtiger ist, als



— 152 —

egoistisch auf dem Wolkenroß der Phantasie das gemeinsame Ideal
vor allen andern in nebelhafter Ferne selbst erreichen zu wollen. —
Glücklicherweise war das Herz, das ich rücksichtslos hatte opfern wollen,
groß und edel genug, um mir meinen Fehltritt zu verzeihen, und
heute sind wir glücklich und arbeiten gemeinsam am Bau der Zukunft.

So, uun will ich schließen. Sollten Sie mein Schreiben verwenden
können als Studienobjekt, so sollte es mich sehr freuen. Verwenden
Sie es, in welcher Form und in welcher Weise es Ihnen beliebt. — "

«unclscbau.
ürcklickes. Wer gegenwärtig eine deutsche Kirchenzeitung zur

»M Hand nimmt, findet die Spalten gefüllt mit Mitteilungen und
« X Erörterungen über den Fall Jatho. Man hat ja fchon früher
hin und wieder von Maßregelung freigerichteter Pfarrer oder von
Nichtbestätigung ihrer Wahl vernommen. Voriges Jahr wurde nun
in der preußischen Landeskirche ein neues Verfahren für solche Fälle
eingeführt; der Verhandlung wegen Irrlehre wurde der entehrende
Charakter der Disziplinaruntersuchung genommen und auch sonst einige
Härten und Willkürlichkeiten beseitigt. Ein eigenes „Spruchkollegium",
d. h. eine ständige theologische Expertenkommission, nicht mehr einfach
der Oberkirchenrat, hat zu entscheiden, ob „Irrlehre" vorliege und der
angefochtene Pfarrer länger im Dienste der Landeskirche bleiben könne.
Aber die Hauptsache, die Absetzung wegen Irrlehre, ist festgehalten worden.

Nun soll der Kölner Pfarrer Karl Jatho der erste werden, gegen
den dieses neue Verfahren Anwendung findet; er ist vom Oberkirchenrat
aufgefordert worden, sich über einige Puukte seiner „Lehre" zu
erklären und es ist wahrscheinlich — noch nicht ganz sicher — daß die

Angelegenheit dem Spruchkollegium überwiesen wird. Warnm gerade
Jatho aus der großen Zahl liberaler Pfarrer herausgegriffen wurde,
ist nicht ersichtlich. Er hat nun anf die Anfrage geantwortet und
offen, ohne drum herum zu reden, seinen Standpunkt dargelegt.

Dieser Standpunkt deckt sich keineswegs mit dem unsrigen. Jathos
Denkweise bewegt sich stark in den Bahnen des Pantheismus. Wir
glauben weder, daß sie den Tatsachen des religiösen Lebens gerecht werde,
noch daß sie uns aus den Nöten unserer gegenwärtigen religiösen Situation

den rechten Ausweg weise. Wir glauben auch, daß mit dieser theo-
logischen Verschiedenheit allerlei Unterschiede des religiösen
Empfindens Hand in Hand gehen. Doch wollen wir uns darüber nicht
verbreiten. Unsere Leser interessiert es nicht, welche Ansichten ein mehr
zufällig zu Berühmtheit gelangter Mann vertritt und worin wir nicht
mit ihm einverstanden sind. Es kommt uns auf etwas Anderes an.

Wir haben unsere Nichtübereinstimmung mit Jatho deshalb
betont, weil wir uns damit vor dem Verdachte schützen, daß uns per-


	Brief eines Arbeiters

