
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 4

Artikel: Dr. John R. Mott in der Schweiz

Autor: E.L. / L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 139 —

das zu seiner Lösung des Motivs, der Methode und des Zweckes des

Kreuzes Christi bedarf. I. u. Wuhrmann.

»r. Mn «. Molt in tier 5cbmi2.

DUr. Mott ist in der Schweiz gewesen. Wie ein Komet ist er aus
» dem Dunkel aufgetaucht und am nächtlichen Himmel wieder

verschwunden.
Viel wurde über die seltsame Erscheinung gesprochen. Die

mannigfaltigsten Meinungen und Urteile schwirren wirr durcheinander.
Nach dem Urteil der eineu hat jener Wirbelsturm nur Gräser, Kräuter,
Gesträuch und Gebüsch ins Schwanken versetzt. Hochgewachsene, tief
im Mutterboden wurzelnde und der Sonne zustrebende Eichbäume,
die nicht von jedem Lufthauch bewegt werden, hat er kaum zu einem
leichten Schütteln des Hauptes gebracht. Statt befruchtenden Regen
zu bringen, hat er nur Wolken ohne Wasser über den Himmel
heraufgeführt. Einen Augenblick haben sie das Land überschattet; aber bald
wird die lichte Sonne wieder so hell scheinen wie zuvor. — Gewiß,
viel Staub wurde aufgewirbelt. Aber wer sich nicht Sand in die
Augen streuen ließ, muß der nicht sagen: Wind, nichts als Wind?

Einige sind enttäuscht, andere geärgert, andere gleichgültig, andere
wiederum der Anerkennung voll.

Ohne auf die öffentlich laut gewordenen Urteile im einzelnen
einzugehen, ohne auch alle Entstellungen zurechtzurücken, suchen wir
uns ein eigenes Urteil zu gewinnen.

Znerst, was Dr. Mott nicht gebracht hat, aber auch nicht den
Anspruch machte zu bringen. —

Wer gekommen ist in der Erwartung, hier einer Geistesschlacht
beizuwohnen, muhte allerdings enttäuscht werden. Er sah nicht Fechter
auf Fechter dringen, hörte nicht die Schwerter uneinanderklingen und
sah nicht die Funken sprühen. — Keine Auseinandersetzung mit der
Naturwisseuschaft, kein Ringkampf mit den großen Philosophen und
Genien der Geschichte. Auch kein Versuch, durch Sonderung der
Wahrheitsmomente vom Irrtum der verschiedenen Lebensauffassungen,
selbst zu einer einheitlichen Weltanschauung zu gelangen oder die
dargebotene christliche zu begründen. Kein Ansatz, diese zu verteidigen
gegenüber all den ernsten Angriffen von Seiten der historischen Kritik,
noch überhaupt auch nur eines all jener schwierigen Probleme zu lösen,
die sie in ihre gegenwärtige Krisis gestürzt haben. Kein Abwägen
der Ideale gegeneinander, aus dem das christliche Ideal siegreich
hervorgegangen wäre. Daher der Aerger und die Verstimmung all jener,



— 140 —

die mit derartigen Ansprüchen die Vorträge von Dr. Mott besucht

haben.
Wer aber mit aufgeschlossenem und empfänglichem Sinne bereit

war, das Gute zu nehmen, welcher Art es auch sei, der gewanu vielleicht
doch ein anderes Urteil. Allerdings, wer auszog, Indien aufzusuchen,
der mag enttäuscht gewesen sein, statt dessen Amerika entdeckt zu haben.
Es gibt aber auch Leute, die fich freuen über jede Entdeckung, die
sie machen.

Doch, was war denn hier zu entdecken? Was hat denn eigentlich
Dr. Mott nn pvsitv Wertvollem geboten?

II.
Einmal weckte er das Verantwortlichkeitsgefühl des Studierende»,

indem er die Universität mittel? in das Leben dcr Rationell und des

einzelneu Volkes hineinstellte und als Glied am Ganzen des
Menschheitskörpers verstehen lehrte. Naturgemäß gewinnen damit die

Angehörigen der Universitäten ihre Stellung ebenfalls innerhalb des Lebens-

ganzen, d. h. sie kommen in Betracht nur als Fermente des großen
geschichtlichen Gährungsprozesses. Nur soseru sie nus dem Ganzen
des Lebens hervorwachsen und diesem wiederum dienen. Lebenstüchtige,
wurzelstarke Persönlichkeiten allein können der Aufgabe gerecht werden,
die er ihnen im Entwickluugsprozeß der Menschheit gestellt sieht. An
den Menschen im Studenten wandte sich daher Dr. Mott.

Damit ist uun ohne weiteres die Stellung gegeben, die er der
Weltanschauung und dem intellektuellen Leben der Studenten zuerkennt,
Dr. Mott ist die durch Denken erfaßbare Wahrheit, nicht eine abstrakte,
über dem Denken schwebende Größe, jedem Beliebigen zugänglich, wenn
dieser es nur versteht, logisch richtige Schlüsse zu ziehen. Gedanken
kommen ihm vielmehr uur iu Betracht als Lebensäußerung, als
hervorwachsend ans dem Ganzeil des Menschen, als reife Früchte am
Baume des Lebens. Aber allerdings gerade als solche find sie ihm
nun besonders wichtig. Soll doch aus den Früchten wieder neues
Lebeu hervorgehen.

So stellt er sich nnn nicht die Aufgabe, dem Studenten zur
richtigeil Weltanschauung oder Philosophie zu verhelfen. Daran liegt
ihm ja gar nichts. Ihm liegt nur am Studenten selbst etwas. Aber
er ignoriert diese Seite seines Lebens nicht, so sehr er gegenüber
intellektualistischer Verkümmerung die andern Seiten seines Lebens
betont. Vielmehr sucht er im Interesse eines kraftvollen, persönlichen
Lebens auch die Betätigung der Denkkraft gesund zu erhalten.

Dies kann seiner ganzen Auffassung zufolge nur dadurch
geschehen, daß der Lebensprozeß im G alizen, dessen Frncht das Denken
ist, richtig gepflegt wird. Nur eiu guter Baum bringt gute Früchte.
Wenn man ihn zur Gesundung bringen kann, dann braucht man sich

um die Früchte nicht weiter zu bekümmern. Sie werden von selbst

gut werdeu. Uud andrerseits, wenn der Vnnln schlecht ist, bringt man



— 141 —

ihn nicht durch Behangen mit guten Früchten zum Tragen eigener
Früchte.

So suchte auch Dr. Mott zu zeigen, unter welchen Bedingungen
allein wahres uud gesundes Denken erwachsen kann: durch Gesundheit
des ganzen, auch des moralischen Menschen. Durch Tun des als
wahr Erkannten, durch Umsetzen in das Leben. Durch rücksichtslosen,

heldenhaften Opfersinn, wo es sich um Wahrheit und Gewissen
handelt. Dnrch eine positive Haltung, die allem das Gute zu entnehmen
sucht. Durch eine optimistische, bejahende Stellung dem Leben gegenüber,

die nicht überall die Schwächen ausfindig macht. Durch
Vorurteilslosigkeit, ein aufgeschlossenes Lauschen aus die Stimme der Wahrheit,

woher sie auch kommen mag. Durch Ehrerbietung und Demut
vor ihrer Majestät. Durch ein selbstloses Leben, da die Wahrheit nur
den Selbstlosen fich erschließt. Durch ein rnhiges Zuwarten, das nicht
deshalb, weil es noch Probleme und Zweifel hat oder noch die höchste
Erkenntnis vor sich sieht, gleich an aller und jeder Gewißheit verzweifelt.
Durch eiu stetiges Wachstum, Stufe um Stufe, sodaß die Erkenntnis
immer uur ein Exponent des gesamten Lebeusstandes ist, sodaß auch
die Treue im eigenen Leben nnd ein tapferes Tun des Guten neue
und weite Ausblicke iu umfassende Lebensprobleme eröffnen und
ungeahnte Lösungen auch iutellektueller Schwierigkeiten vermitteln.

Damit hängt nun auch die Art der Begründung zusammen,
»r. Mott bemerkte ausdrücklich, er wolle uicht subjektive Ansichten
bringen. Er rede nur von erprobten Tatsachen. So führte er die
Studenten als Gewährsmänner ein, die aus dem dunkeln Land des

Skeptizismus ins lichte Land der Gewißheit gelangt sind. Sie sollten
den Pfad beschreiben, der sie dorthin geführt hat.

Diese Art der Begründung durch Erfahrung mag besonders Viele
gestoßen haben. Sie hängt auf das innigste mit Dr. Motts
Gesamtüberzeugung zusammen. Ist wirklich das Ganze des Lebens
entscheidend, gibt es gesundes Denken nur als Aeußerung gesunden
Lebens, und hat auch das Denken nur Wert, sofern es dem Leben
dient, daun läßt sich allerdings auch eine philosophische Gesamtüberzeugung

nnr auf dem Wege des Lebens gewinnen. Dann sind
Experimente die einzigen Kriterien der Wahrheit. Natürlich ist hierin
ein aufrichtiges Denken inbegriffen, du es auch zum Leben gehört.
Auch die Art der Beispiele, der Hinweis auf bedeutende Männer, anf
die Zahl der Gewährsmänner läßt sich von hier aus verstehen.

Man könnte gegen diese ganze Grundstellung einwenden, sie sei
eben nur ein Ausdruck der amerikanischen Lebensauffassung, ein höchst
flacher Pragmatismus, der philosophisch geschulten, überhaupt kulturell
feiuer gebildeten Menschen unannehmbar sei. Gewiß ist auch die
amerikanische Bewertung des Lebens und die Betonung des Willensmu-
mentes nicht ohne Einfluß anf diefe Lebensstimmung geblieben. Ob
sie damit ohne weiteres abgetan ist, und ob wir nicht viel vonnhr
lernen können, ist allerdings eine andere Frage. Aber der Hinweis



— 142 —

auf das Heimatland des Vortragenden genügt doch weder zur
Erklärung feines Lebenswerkes, noch seiner Weltauffassung. Und damit
kommen wir zu einem weiteren Punkt.

III.
Wiewohl Dr. Mott die Ueberzeugung hat, daß das Denken ein

Erzeugnis des Lebeus ist, so teilt er deshalb doch nicht die Ansicht
derjenigen, die im Menschen das Maß aller Dinge sehen. Vielmehr
ist ihm wie dem Idealismus die Wahrheit eine in sich beruhende Größe,
vor und über allem bloßen Meinen und Dafürhalten der Individuen.
Er bejaht nicht das Leben wie es ist, sondern weiß sich im Dienste
eines Lebens wie es sein soll.

Daraus scheint sich nnn eine Schwierigkeit zu ergeben. Die
Wahrheit ist ja demnach beides, ein zn erreichendes Ziel in unendlicher

Ferne, und doch wieder nur möglich als Frucht einer
treibenden Lebenskraft. Das Leben muß also wahr sein, soll aus ihm
die Erkenntnis der Wahrheit hervorgehen. Nun aber steht wiederum
das Leben, wie es einmal ist. weit hinter der Wahrheit znrück. Ihre
Erkenntnis ist eine unendliche Aufgabe. Also durch Erkenntnis der
Wahrheit sollte vielmehr das Leben erst wahr werden. So scheint
der Wahrheitsforscher rettungslos in einen Zirkel gebannt zu fein. —

Nun scheint allerdings Dr. Mott unter dem Leben, das die
Voraussetzung, die Wurzel der Wahrheitserkenntnis ist, ein moralisch ernstes
Leben verstanden zu Huben, Allein bei näherem Zusehen zeigt es sich,

daß da, wo er nicht deutlich dabei an ein Leben in der Nachfolge
Jesu, also an ein christliches Leben dachte, für ihn das moralische
Leben nur die Bedeutung einer Vorbereitung auf Jesus hatte. An
und für fich ist es aber auch einem Zirkel verfallen; wahr und gut
sind Wechfelbegriffe, was von dem einen gilt, gilt schließlich auch von
dem anderen. Auch das Gute ist nur möglich als Frucht eines guten
Baumes, wie es andererseits Ideal ist, durch dessen Erreichung der
Strebende erst gut werden sollte. Daher verglich Dr. Mott den

moralisch Kämpfenden einem Menschen, der in tiefem lockerem Sand
versunken ist und durch alle Anstrengungen sich nur immer tiefer hineiu-
arbeitet, oder einem rettungslos Ertrinkenden.

Aus jenem Zirkel gibt es nur eine Rettung" durch ein Leben,
das ist wie es sein soll, oder ein Ideal, das lebendige Wirklichkeit ist.

Diese Erwägungen waren nötig, um die Art und Weise zu
verstehen, wie vr. Mott die Person Jesu eingeführt hat. In allen seinen
Vorträgen kam ein Punkt, wo er unvermittelt erklärte: Die moralischen
und intellektuellen Nöte gehen über menschliche Kraft. Ein Fels muß
da sein, der dem im Sande Versinkenden Halt bietet, ein Helfer, der
dem Ertrinkenden die rettende Hand reicht. Und als diesen Retter
stellte vr. Mott Jesum hin. Auch hier ohne Begründung. Natürlich.
Eine Wirklichkeit ist entweder, oder sie existiert eben^nicht.-^ Sie läßt
sich nicht postulieren, sondern nur erfahren. Daher konnte der Redner



— 143 —

zu dem Paradoxon übergehen: Gerade wer an Jesns zweifelt, gehe

zu Jesus. Denn Jesus ist die Lösung aller Zweifel. Auf den Einwurf,
daß ja gerade die Zweifel hindern, zu ihm zu gehen, hat er nur die
Antwort: „Dieser Einwurf Hütte recht, wenn es sich eben um einen anderen
handelte als Jesus" und „Die Erfahrung bestätigt diese Behauptung".

So erklärt fich die eigentümliche Bewertung des Lebens, die
nns bei Dr. Mott entgegentritt, wie auch die eigentümliche Art seiner
Begründung zuletzt aus ftinem Christentum. Weil er eigentlich überall,
wo er von Wahrheit und Sittlichkeit redet, an das Christentum denkt
und unter Zweifel und Skeptizismus Zweifel an dem Christentum
versteht, unter der ehrfurchtsvollen Beugung unter die Wahrheit ein
Aufgeschlosfensein für die Person Jesu, darum verfällt er nicht jenem
Zirkel. Denn unter dem Leben, aus dem die Erkenntnis der Wahrheit

und die Ueberwindung der Zweifel wie eine Frucht wachsen soll,
versteht er eben ein Leben, das sich in das Leben Jesu hineinstellt.
Und Jesu Leben ist ihm ein Leben, wie es sein soll, aus dem also
Gewißheiten, Erkenntnisse nnd Lösungen sich ergeben können. Und
diese Erkenntnisse, die Ideale des Guten und Wahren, sind ihm in
Jesus Fleisch und Blut geworden, können also ihrerseits wieder wahres
Leben hervorbringen. Die Erkenntnisse also, die aus dem Leben
hervorgehen, sind ja selbst nur Bestandteile des Lebens, sind Leben, und
das Leben, das sie erzeugt, ist nichts als Wahrheit.

Das Christentum also hebt ihn über allen Idealismus uud
dessen Art des Begründens und Vorgehens hinweg und veranlaßt ihn,
seinerseits nur die Wirklichkeit, von der er getragen und erfaßt ist,
hinzustellen, zur Erprobung eines Lebens mit Jesus aufzurufen und
anf Lebenserfahrungen anderer Studenten hinzuweisen. Es^verhindert
ihn auch, sich eingehends mit allen möglichen Systemen und
Philosophien auseinanderzusetzen, weil er damit das Christentum selbst jenen
Systemen und Weltanschauungen und Jesus den Denkern, Dichtern
nnd Religionsstiftern eingereiht hätte, während Jesus (und das Christentum,

das mit ihm identisch ist) doch etwas wesentlich anderes, eine

neue, lebendige Wirklichkeit sein will. Oder, wie Dr. Mott selbst sagte:
„Das Christentum ist eiu Leben, ein Lebensprinzip und eine
eigentümliche Art zu leben. Wir können auf eine hinreichende Weise dieses
Leben nur prüfen, indem wir versuchen, es zu leben. Die Beweise
für das Christentum genügen euch nicht? Was tut das? Erprobt es!"

IV.
Dies führt uns auf den letzten Punkt. Ist wirklich das Christentum

ein Lebeu, dann kann es auch nur durch Leben dargestellt werden.
Nicht durch Systeme und Gedanken eines Menschen, sondern allein
durch den Menschen selbst und durch Gedanken, sofern sie Lebenskundgebungen

einer Persönlichkeit sind.
Die Persönlichkeit vr. Motts. Sie mußte auf jeden

unbefangenen Zuhörer großen Eindruck machen. Man hörte nicht irgend



— 144 —

ein System entwickeln. — Das kann jeder beliebige Privatdozent auch
tun. — Nein, man kam mit einem wirklichen Menschen von Fleisch
und Blut zusammen. Man bekam nicht nur reife Ergebnisse vorgelegt,

sondern fühlte den Pulsschlag warmen Lebens. Man hatte
jemand vor sich, der mit dem Menschen im Studenten Fühlung suchte.
Einen, der durchbrach durch alle intellektualistischen Verkapselungen,
der alle Schleier und Nebel von Weltanschauungen, Systemen, Prinzipien
und Idealen zerriß, dessen Auge das Auge suchte — und fand. Jemand,
der aufgeht in einer großen Sache, sich vergißt über den Nöten anderer,
der nur von dem einen Willen beseelt ist, anderen zu helfen. Jemand,
den wirkliche herzliche, suchende Liebe über Länder und Meere treibt.
Nnd wer diese treibende Kraft im Redner entdeckte, hat einen wirklichen
Gewinn davongetragen. Denn aus ächtem Leben blitzen auch
Erkenntnisse auf, so viel man nur will, zahllos loie die Diamantlichter,
wenn die Sonne eine weite Schneedecke grüßt. Und wenn eines
verglommen ist, leuchten tausende statt seiner auf. Was ist mehr wert,
eine Blüte oder der ganze Baum, der in verschwenderischem Ueberfluß
den Rasen in einen Blütenteppich verwandelt?

Und wenn auch durch diese Vorträge nichts weiter erreicht wäre,
als daß ein frisches Leben in einigen Knaben- nnd Mädchenherzen
sich entfacht hätte, so wäre das viel mehr als alle Erfolge der
scharfsinnigsten Dialektik.

Denn nnser Wissen ist Stückwerk und nnser Weissagen ist Stückwerk.

Wenn aber kommen wird das Vollkommene, wird das Stückwerk

aufhören. Die Liebe aber höret nimmer auf. E. L.

Zu diesen Ausführungen über John Mott, die auch als
Stimmungsbild aus studentischen Kreisen wertvoll sind, möchte ich mir
einige Bemerkungen erlauben, die mehr eine Ergänzung als eine Widerlegung

sein wollen.
Ich habe zu denen gehört, die dem Auftreten John Motts mit

Sympathie entgegensahen, ihm ihre Unterstützung liehen und daran
bedeutende Erwartungen knüpften. Auch bin ich nicht völlig enttäuscht.
Ich glaube, daß es Gutes gewirkt hat und suche dieses ebenfalls in
der von Herrn E. L. so trefflich bezeichneten Richtung. Dagegen scheinen

mir, um der Sache willen, die uns allen am Herzen liegt, einige kritische
Randbemerkungen zu der ganzen Aktion notwendig.

Die allzulaute Propaganda, womit sie eingeleitet und
begleitet wurde, ist vvn Vielen getadelt worden und mit großem Recht.
Es ist im Interesse der Echtheit und Tiefe unseres geistigen Lebens
dringend zu wünschen, daß dergleichen nicht wieder vorkomme. Eine
solche, dem Auftreten eines Mannes vorausgehende Agitation verdirbt
alle richtigen Maßstäbe für den Wert dessen, was er zu bringen hat.
Die Einen sind enttäuscht und erbittert, den Andern ist jedes Wort
ans eines solchen Mannes Mund, auch das unbedeutendste, ein Orakel,



— 145 —

und der Mann wird zum Apostel, ohne daß er dazu wirklich das
Zeug hätte. Wenn dann ein Anderer redet, für den nicht ein solcher
Apparat in Bewegung gesetzt wird und gesetzt werden kann, so wird
er nicht gehört, trotzdem er vielleicht Tieferes zu sagen hat. Vor
einer solchen Verflachung und Verrohung unserer Knltnr, einem solchen
Eindringen des modernen geschäftlichen Gebahrens in das Gebiet des

höheren Geisteslebens, muß rechtzeitig ein lauter Warnungsruf erhoben
werden. Die Gefahr ist umso größer, als die gröbere oder feinere
Reklame schon jetzt in unserem Geistesleben eine bedeutende Rolle spielt.

Ebenso muß gewarnt werden vor der Vergröberung des

Persönlichkeitsideals, die bei diesem Anlaß hervorgetreten ist. Immer
wieder konnte man es hören: „Mott ist freilich kein Denker, und was
er sagte, war weder neu noch eigenartig, aber er ist eine Persönlichkeit!"

Dabei meinte man, daß er damit etwas sei, was man sonst
nicht so leicht finde. Was soll das nun heißen? Warum ist Mott
eine „Persönlichkeit"? Weil er ein frisches Auftreten hat, weit
hergekommen ist und einen höchst energischen Willen besitzt? Mir scheint,
dann werde das Persönlichkeitsideal zu stark dem Sportswefen
entnommen — was freilich auch kein Zufall wäre. Ich leugne nun
durchaus nicht, daß Mott auf feine Weise eine „Persönlichkeit" sei, aber
ich protestiere gegen die Veräußerlichung, die eintreten müßte, wenn
er nun zum Typus der „Persönlichkeit" überhaupt gemacht werden
sollte. Eine Veräußerlichung ist es schon, wenn ein Mann eingeführt
wird mit der Fanfare: „Sehet, da kommt einmal eine Persönlichkeit!"
Ich halte es darum für einen Mißgriff, wenn ein Mann wie Pierre
Bovet seiner Broschüre über Mott den Titel gibt: „(Znsl^u'uli" (Einmal
ein Mann!), oder ein Flournoy den Studenten sagt, wenn sie Mott
gehört, dann dürften sie das Bewußtfein haben, daß sie doch einmal
einen Mann gesehen. Es könnte doch wohl fein, daß die Studenten
da und dort einem Mann oder einer Frau begegnet wären, die auch
Persönlichkeiten stnd, daß sie aber aus Unreife das gar nicht bemerkt
hätten, und es heißt sie also zu überheblichem Absprechen anleiten,
wenn man ihnen solche Stichwörter austeilt. Daß die Studenten
solche Anleitung im allgemeinen nicht nötig haben, weiß jeder, der
einmal Student gewesen ist. Sagen wir es also deutlich und kräftig:
die Persönlichkeit ist kein fremder Wundervogel und kein Sportbegriff,
sie ist eine schlichte Sache, die am ehesten da zu finden ist, wo man
am wenigsten von ihr redet; sie besteht nicht sowohl in Strammheit
und selbstbewußtem Auftreten als in sittlicher Eigenart und Reife.
Nehmt euch in Acht, wo man euch sagt: „Sehet da eine Persönlichkeit

!" *)
Man wird nun freilich sagen, daß an diesen Begleiterscheinungen

feines Auftretens Mvtt selber unschuldig sei, und meine Bemerkungen

5) Sehr vorteilhaft zeichnet sich die Broschüre von Pfarrer Lauterburg in
Saanen, dem trefflichen Uebersetzer Motts, aus durch ihre Schlichtheit und reklamefreie

Art,



— 146 —

sollen auch nicht gegen ihn gerichtet sein. Ich kann es aber nicht
unterlassen, zur Ehre der Wahrheit auch inbezug auf die Bedeutung
feiner Person und seines Werkes zu den von Herrn E. L. angebrachten
Einschränkungen noch einige weitere zu fügen.

Das größte Manko an dem Wirken dieses Mannes ist wohl,
daß er unsere geistige Situation nicht wirklich kennt. Er spürt die

gewaltige religiöse Krisis der Gegenwart offenbar gar nicht recht. Ich
denke dabei nicht an die intellektuellen Probleme — daß Mott in dieser
Beziehung nichts geboten hat und wohl auch wenig bieten konnte, rechne
auch ich ihm nicht stark an — fondern an etwas viel Tieferes: das
neue religiöfe „Erleben" selbst, das auch Herr E. L. in den Mittelpnnkt
stellt. Es ist mir zum Erschrecken aufgefallen, wie wenig uns in dieser
Beziehung aus seiner Rede ein neuer Ton entgegenkam. Es fehlte
völlig, was doch notwendig zu einem religiösen Erwecker gehört: der
Hintergrund eigenartigen Erlebens, die eigene Sprache dafür (ich denke
dabei an den englischen Wortlaut seiner Rede!), die Enthüllung neuer
Wege und Lösungen oder neuer Aufgaben, das, was die Engländer
„Vision" nennen. Sogar die Eigenart des studentischen Lebens, seine

Probleme und Nöte, schien er wenig zu verstehen, worüber ernste und
reife Studenten sich heftig beklagt haben. Mit diesem großen Manko
hängt zusammen, daß sein Wirken in eine Organisation ausläuft,
die wesentlich in kleinen Bibellesezirkeln besteht und daß er auf diese

Organisation, für die er ein allgemeines Modell hat, ein Gewicht legt,
das nur aus einer Verkenuung der wirklichen Sachlage zu erklären
ist. Was wir nötig haben, ist neuer Geist und neues Leben (die
allein uns auch die Bibel lebendig machen werden) nicht eine neue
Organisation; diese kann jedenfalls nur von abgeleitetem Werte fein.

Ich hoffe, man werde diese Kritik nicht aus Professorenhochmut,
akademischer Kritiksucht, Konkurrenzgeist oder ähnlichen edlen Motiven
erklären. Bin ich doch nach Motts erstem Vortrag öffentlich gegen
eine oberflächliche Beurteilung des Mannes für ihn eingestanden. Ich
wehre mich bloß für die Echtheit und Innerlichkeit unserer Ideale gegen
drohende Verfälschung; ich rede, weil mir die Sache, die Mott
vertritt, schon lange am Herzen liegt und ich helfen möchte, sie vor falschen
Wegen zu bewahren. Aber ich möchte nun noch einmal hervorheben,
daß ich das Gute, das Mott uns gebracht, wohl zu schätzen weiß.
Ich kann das umso eher, als die angelsächsische Art mir überhaupt
sympathisch ist. Es ist von Mott ein Hauch vvn Kraft ausgegangen
und das ist's, was unserer leicht in Intellektualismus oder Sinnlichkeit
versinkenden Studentenschaft vor allem not tut, was auch nicht leicht
ein anderer so hätte geben können. Nicht neue religiöse Ideen oder
geistvolle Lösungen für vorhandene intellektuelle Probleme haben wir
nötig, sondern Aufrüttelnng des Willens, neuen Ernst und frische

Kraft. Auch das Element großer Hoffnung in seinem Wirken tat
wohl, trotzdem diese selbst wieder zu enge Formen hat. Und endlich
war es eine Wohltat, daß viele unserer Studenten, die sonst vielleicht



- 147 —

nie dazu gekommen wären, über große Lebensfragen auf ernste Weise
reden hörten und zum Nachdenken gezwungen wurden. Es ist damit
ein Impuls gegeben worden, der hoffentlich fortwirken wird und der
von Motts Person unabhängig ist.

Das scheint mir auch die wesentliche Bedeutung seines Auftretens
zu sein, daß er uns auf eine große und dringende Aufgabe hingewiefen
hat. Unser Studentenleben bedarf einer Reformation „an Haupt und
Gliedern." Es muß ein neues Ethos hineinkommen, es müffen
insbesondere Mittel und Wege gesucht werden, die großen Lebensfragen
und Lebensaufgaben aus der Peripherie des akademischen Lebens in
seinen Mittelpunkt zu rücken. Mott arbeitet dafür auf seine Weise.
Sie ist gut, aber nicht genügend. Sie allein löst das Problem nicht.
Es muß weiter im Auge behalten und noch anders angefaßt werden.
Der Aufsatz von Herrn E. L. hat aber das besondere Verdienst, uns
zu zeigen, wie geistig lebendige Studenten es empfinden. L, R.

Sriek eines Arbeiters.

« »vr zwei Jahren lernte ich im deutschen Arbeiterverein in Paris
H^D einen stinge,, Mechaniker kennen, der mir gleich Sympathie und

Vertrauen einflößte. Bei näherer Bekanntschaft gesellte sich hiezu
eine tiefe Achtung vor einer Persönlichkeit, die die Kennzeichen eines
wahrhaft großen Charakters an fich trug. Vornehmheit im Verkehr,
eine kaltblütige Energie, die jede Phrase von sich weist, sich dafür aber
nötigenfalls zum Heroismus steigern kann — das war ihm eigen.
Ich konnte ferner beobachten — er präsidierte damals im Verein —
wie er verstand, schwierige Lagen zu beherrschen, den Sinn auf die
Hauptsache zu richten und, wenn es die von ihm vertretene Sache
galt, mit jedem Gedanken an das eigene Wohl und Weh aufzuräumen.

Ein so geschlossener Charakter bei einem noch jungen Mann
war mir ein Rätsel, zumal einzelne Zeichen mehr auf etwas Errungenes
als auf eine glückliche Naturanlage schließen ließen. Vor einiger Zeit
sandte ich ihm meinen in den Neuen Wegen erschienenen Aufsatz „Aus
der Tiefe" und erhielt, was ich bei feiner sonstigen Verschlossenheit
nie erwartet hätte, eine ausführliche Seelenbeichte.

Die Schilderung der Seelenkämpfe eines Holek und Lötz hatten
ihn veranlaßt, sich über seine eigenen seelischen Kämpfe Rechnung
abzulegen. Er hofft, aus der Beschreibung seiner Entwicklung gehe hervor,
was für eine charakterbildende Macht die Arbeiterbewegung ist, und
so läßt er die ihm sonst eigene Reserve beiseite. Von seiner Erlaubnis,
das mir anvertraute Material in der Art zu verwenden, die ich für
richtig halte, mache ich Gebrauch, indem ich den Brief meines Freundes
in den Neuen Wegen veröffentliche. Ich laffe nur, was allzu persön-


	Dr. John R. Mott in der Schweiz

