
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 4

Artikel: Die soziale Bedeutung des Kreuzes Christi

Autor: Wuhrmann, J.U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 132 —

„Es kann also der Moral nicht gleichgültig sein, ob sie sich den Begriff von
einem Endzweck aller Dinge mache oder nicht, weil dadurch allein der Verbindung
der Zweckmäßigkeit dcr Freiheit mit der Zweckmäßigkeit der Natur, deren wir gar
nicht entbehren können, objektiv praktische Realität verschafft werden kann."

So kräftig ferner das Verlangen nach Glück als Motiv des

sittlichen Strebens abgelehnt wird, so entschieden wird die tiefe
Berechtigung des Glückverlangens anerkannt. Man erblickt vielfach einen

Mangel an Konsequenz darin, daß Kant in der Begründung des

Gottesglaubens der Glückseligkeit einen so großen Raum gewährt habe.
Das sei eiu Rückfall in den so schroff bekämpften Eudämonismus. Ich
sinde, das ist eiue sehr berechtigte Jnkvnseqnenz. Kant hat recht daran
getan, daß er nicht im Interesse der Geschlossenheit feines Systems
einem der tiefsten Triebe des Menschenherzens Gewalt angetan hat.
In der natürlichen Ordnung der Dinge fallen oft Tüchtigkeit und
Glück auseinander — es fehlt ein sicherer Zusammenhang zwischen
Tugend und Glückseligkeit. Wir könnten aber nicht mit ganzer
Hingebung für das Gute wirken, wenn es keine Macht über die Wirklichkeit

hätte; aus der Idee des Guten erwächst notwendig die Forderung
einer sittlichen Weltordnung und damit eines allmächtigen, sittlichen
Wesens, wie aus der Tatsache, daß in diesem Leben das sittliche Ideal
nicht erreicht wird, die Gewißheit der Unerreichbarkeit des Ziels aber
das sittliche Streben lähmen würde, die Forderung der Unsterblichkeit

d er Seele sich vrgauisch ergibt. R. Ragaz (Jlanz),
(Schluß folgt.)

Me soziale SeSeutung Ses Kreuzes ebrlstl.
i.

DUas Kreuz Christi ist das Symbol der heiligen Liebe. Ein er-I habeneres Beispiel dieser Liebe als dasjenige, das wir in der

freiwilligen Selbstaufvpfernng Jesu vor Augen haben, weist die

Weltgeschichte nicht auf.
Paulus beschreibt die Gesinnung Jesu Christi mit den Worten:

„Welcher, ob er wohl in göttlicher Gestalt war, hielt er es nicht für
einen Ranb, Gott gleich sein, sondern äußerte sich selbst und nahm
Knechtsgestalt an, ward gleichwie eiu anderer Mensch und an Gebärden
als eiu Mensch erfunden; erniedrigte sich selbst und ward gehorsam
bis zum Tode, ja zum Tode am Kreuz" (Phil. 2, 6—8). Und an
einem andern Ort sagt derselbe Apostel: „Ihr wisset die Gnade unsers
Herrn Jesu Christi, daß, ob er wohl reich ist, ward er doch arm um
euretwillen, auf daß ihr durch seine Armut reich würdet" (2.Kor. 8,9).
Gethsemane und Golgatha zeigen uns, daß Jesus willig war, sich selbst

*) Der Artikel wird unsern Lesern auch dadurch besonders interessant sein,
daß der Verfasser Prediger einer Methodistengemeinde ist.



— 133 —

und sein höchstes Gut, die Freude an seines Vaters Gegenwart und die
beseligende Empfindung des göttlichen Wohlgefallens, um unsertwillen
dranzngeben. Mehr als das konnte er nicht tun, er opferte alles; und
nach der Größe seines Opfers bemißt sich die Größe seiner Liebe.

Der Vollkommenheit des Charakters Jesu ist zuweilen — wenn
auch nicht in Worten, so doch durch Taten — mehr Anerkennung zu
teil geworden von feiten solcher, die sich nicht zu den Seinen
bekannten, als von feiten mancher, die sich zn seinen wahren Jüngern
zählten. Mit tiefer Betrübnis uud Scham ist zu bekennen, daß viele
von denen, die sich des Kreuzes Christi als des Mittels zu ihrer
individuellen Beseligung rühmen, sich nicht in Wahrheit rühmen können,
daß sie durch die Kraft dieses Kreuzes der dem Reiche Gottes entgegenstehenden

Welt abgestorben seien und die Welt für sie gekreuzigt sei
Der echte Glaube ans Kreuz schließt in stch nicht nur das Ergreifen,
die Wertschätzung und den Genuß, sondern auch den rechten Gebrauch
der in Christus erschienenen Gnade Gottes. Der Segensfrucht des
Opfers Christi werden nur diejenigen teilhaftig, die willig sind, an
seinem Opferleben Anteil zu nehmen. Das durch Opfer erworbene
Heil verpflichtet zu Opfern. Wer sagt: „Christus ist für mich
gekreuzigt", muß auch sagen können: „Ich bin mit Christus gekreuzigt".
Es ist hohe Zeit, daß diejenigen, die sich Christen nennen, aufhören,
das kostbare Evangelium von der Gnade Gottes gemein zu machen
dadurch, daß sie sich auf Grund des Vcrsöhnungstodes Jesu der
Vergebung ihrer Sünden getrösten und rühmen uud im Widerspruch
damit ein Leben in Selbstsucht führen. „Wer Christi Geist nicht hat,
der ist nicht sein" (Röm. 8, 9). Nur der ift gerettet, der von der
Selbstsucht befreit ist und erfüllt von der Liebe, die nicht das ihre
sucht, sondern das, das des andern ift. Wir sichern uns den erlangten
Besitz des uns durch Jesu Leben und Sterben erworbenen Heiles
dadurch, daß wir, wie der Apostel Paulus, willig sind, um unserer
Brüder willen von Christus verbanut zu sein; denn einem Menschen,
der von solch anfopferungsvoller Liebe beseelt ist, wird Gott weder
hier noch in der andern Welt die Seligkeit versagen.

Mit dem Geiste Christi verhält es sich nicht wie mit einem fast
unerschwinglichen Luxusartikel, so daß nur einige auserwählte Heilige
sich seiner erfreuen könnten. Er will das Gemeingut aller sein; und
jeder ist verpflichtet, allen Ernstes darnach zll trachten, in seinen
Besitz zu gelangen. Keiner hat das Recht zu behaupten, daß er in
Wirklichkeit ein Christ sei, wenn er nicht täglich Fortschritte macht im
Kreuzesleben. Das heißt nicht, daß wir einem willkürlichen,
unnatürlichen Asketismus stöhnen sollen. Lunge Gesichter mit sanren,
die Entsagung zur Schau stellenden Mienen waren Merkmale der
Pharisäer, die Jesus verurteilte. Aber wir sollen willig verzichten auf
weltliche Güter und Gewinne, die uns hindern an einer ganzherzigen,
rückhaltlosen Hingabe an Christi Sache, das Königreich Gottes auf
Erden. Warum erklären so manche liebenswürdige, dabei aber scharf-



— 134 —

sehende Beobachter, daß wir noch nicht reif seien für einen Sozialismus
rechter Art? Einfach deshalb, weil der Geist, der die unheilvolle
Konkurrenz auf dem industriellen und merkantilen Gebiete beständig
verschärft, der Geist der Gier, der Habsucht, der Genußsucht, des
Hochmuts, kurz, der Geist der schnöden Selbstsucht noch nicht ausgetrieben
ist und noch nicht Selbstlosigkeit genug vorhanden ist zu einem
praktischen, wenn auch vorerst nur beschränkten Versuch mit einem
gesunden Kollektivismus. Doch ob durch einen solchen die sozialen
Schäden gehoben werden können oder nicht, soviel ist sicher, daß eine
ideale Gesellschaftsordnung herbeigeführt werden kann nur durch den

göttlichen Geist, in dem Jesus sich selbst opferte. Von diesem Geist
müssen sich die bestehenden Kirchen durchdringen und völlig beherrschen
lassen, wenn sie nicht wollen, daß Gott an ihnen vorübergehe und
neben ihnen eine Gemeinde erstehen lasse, die willig ist, die Aufrichtung
seines Reiches auf Erden nach besten Kräften zu fördern.

II.
Indem Jesus fich selbst opferte, vollbrachte er ein Werk der

Stellvertretung für andere. Der Reiche ward, wie wir bereits gehört
haben, arm um unsertwillen, auf daß wir durch seine Armut reich
würden. Der von keiner Sünde wußte, ward für uns zur Sünde
gemacht, auf daß wir würden in ihm die Gerechtigkeit, die vor Gott
gilt. Er ward ein Fluch für uns, um uns vom Fluche des Gesetzes

zu erlösen. Mit einem Wort: Er tauschte mit uns sündigen Menschen,
indem er unser Los auf sich nahm und uns fein Leben gab.

Wir können uns hier nicht einlassen auf eine Erörterung der
Frage, ob es je gelingen werde, das dem stellvertretenden Werke Christi
zu Grunde liegende Geheimnis völlig aufzuhellen. Leider hat man
dieses Werk nur allzulange im juridifchen Sinne interpretiert und
demgemäß behauptet, Jesus sei als unser Stellvertreter ein Schuldner in
Gottes Augen gewesen, habe am Krenz den Zorn Gottes, der von
Rechts wegen uns hätte treffen sollen, über sich ergehen lassen müssen,
und dadurch, daß er unsere Schuld auf fich genommen und unsere
Strafe erduldet habe, habe er uns von Schuld und Strafe befreit.
Daß eine solche Auffassung total falsch ist, geht — um nur eines
anzuführen — aus dem Umstände hervor, daß wir, trotzdem Christus
unsere Strafe, den Tod, erduldet hat, eben doch sterben müssen. Und
eine Ungerechtigkeit von seiten Gottes wäre es gewesen, wenn er den

Unschuldigen für schuldig gehalten und als einen Schuldigen
behandelt hätte.

Was immer auch die Stellvertretung in Christi Werk bedeuten

mag, soviel ist klar, daß Jesus unser Stellvertreter dadurch murde,
daß er sich völlig mit uns Menschen identifizierte und sich dem Kampf,
dem Leiden, der Dunkelheit, der Schmach und dem Verlasfenfein, womit

die Sünde das Leben und den Tod belastet, freiwillig aussetzte,
wobei er Ersahrungen machte, die für ihn um so viel schmerzlicher



— 135 —

waren denn für uns, als sein moralisches und religiöses Bewußtsein
dem unsern überlegen war.

Wie das Selbstopfer Christi, so schließt auch das Selbstopfer, zu
dem wir als Christen im Werke der Sozialreform berufen sind, Stell-
Vertretung für andere in fich. Niemand sage, das stellvertretende
Moment im Leiden und Sterben Jesu sei nicht vorbildlich und
verpflichtend sür uns. Der Apostel Paulus schrieb an die Kolofser: „Nun
freue ich mich in meinem Leiden, das ich für ench leide, und erstatte
an meinem Fleisch, was noch mangelt an Trübsalen in Christo, für
seinen Leib, welcher ist die Gemeinde" (Kol. 1, 24). Daraus ersehen
wir, daß er tief durchdrungen war von dem Bewußtsein, es sei seine

Pflicht uud sein Vorrecht, tätigen Anteil zu nehmen an dem
stellvertretenden Opferwerke Christi. So soll es auch bei uns sein. Die
von Gott gewollte Lösung des sozialen Problems tritt an uns heran
mit der Forderung: Gebt nicht nur euere Gaben, sondern euch selbst!
Bloß durch Subskriptionen und Unterstützung menschenfreundlicher
Einrichtungen seitens der Bewohner reicher Stadtviertel können die
Bewohner der Armenviertel nicht gerettet werden. Nichts hindert die

Erlösung der Gesellschaft so sehr, wie die Absonderung der Klassen,
die Entfernung und Entfremdung der Hilfsbedürftigen von den Helfenden.

Die sozialen Uebelstände können nur dadurch wirksam bekämpft
und überwunden werden, daß man sich mit ihnen bekannt macht und
ihnen persönlich entgegentritt. Nicht nur durch Lesen mehr oder
weniger objektiv gehaltener Schilderungen soll man sich mit dem Los
der Armen und Benachteiligten bekannt machen, sondern dadurch, daß
man sich zu ihnen herabläßt, mit eigenen Augen sich von der
UnHaltbarkeit ihrer Verhältnisse überzeugt und sich soweit als nur immer
möglich in ihr Denken, Fühlen und Wollen hineinlebt. Wie viele
Liebesgaben sind nutzlos, ja verletzend und grausam, weil ihre Geber
es nicht verstehen und oft nicht einmal beabsichtigen, in den
Empfängern das warme Gefühl, daß man sie als Mitmenschen schätzt und
liebt, zu wecken. Ein amerikanischer Humorist hat gesagt, die goldene
Regel: „Alles, was ihr wollt, daß euch die Leute tun sollen, das tut
ihr ihnen auch", heiße soviel wie: „Sei Du der andere Bursche!"
Gleichviel, ob der Mann diese Aenßerung im Spott oder im Ernst
getan habe, sie ist zutreffend. Wir sind keine rechten Christen, wenn
wir uns nicht in die Notlagen unserer Nächsten versetzen nnd, soweit
unsere Kraft reicht, die Lasten der Schwachen tragen. Was uns not
tut, das ist mehr herzliche Liebe, die im Mitmenschen, wer er auch
sei, den Bruder sieht und ihn als solchen anerkennt und behandelt.
Christus ähnlich ist derjenige, der kein noch so schweres Opfer scheut,
wenn es gilt, für andere um ihres wahren Wohles willen in den Riß
zu treten.

III.
Es bleibt uns nun noch ein Punkt zu erwägen übrig, der meines

Erachtens viel zu wenig hervorgehoben und betont wird. Im Kreuze



- 136 -
Christi hat uns Gott nicht nur seine Liebe, sondern auch seine
Gerechtigkeit geoffcnburt. Aber das hat er allerdings nicht in der Weise

getan, wie die althergebrachte theologische Satisfaktionstheorie es lehrt,
wenn ste sagt, der stellvertretende Opfertod Jesu Christi zeige uns,
daß Gvtt als der Heilige und Gerechte den Menschen von feiner Schuld
nicht habe lossprechen können ohne ein in dcr menschlichen Natur
dargebrachtes Sühnopfer von unendlichem Wert, durch welches aller und
jeglicher von Menschen gegen das göttliche Gesetz begangene Frevel
gesühnt worden sei. Eine solche Auffassung ist ganz und gar dem

Evangelium zuwider, das uns zeigt, daß Gott im Christus war, nicht
um sich mit der Welt, sondern um die Welt mit sich zu versöhnen.
Wenn auch Gott die Süude haßt und sie seiner Gerechtigkeit gemäß
bestrafen muß, so hat er doch je und je die Sünder geliebt, und uie
gab er in seinem Vaterherzen einer unversöhnlichen Stimmung gegen
seine ungehorsamen Kinder Raum. Nicht seine Strafgerechtigkeit wollte
uns Gott durch das Kreuz Christi kundtun. Eine solche Kundgebung
war ja auch gar nicht nötig; denn die Menschen wußten ohnedies zur
Genüge, daß Gott die Sünde strafe. Ihr Gewissen überzeugte sie von
der Strafwürdigkeit der Sünde, nnd die Erfahrung lehrte sie, daß es

gemäß göttlichem Willen in der Natur der Sache liege, daß jede
Gesetzesübertretung, sei es die eines Naturgesetzes vder die eines
Moralgesetzes, üble, den Charakter der Strafe an sich tragende Folgen nach
sich ziehe.

Aber inwiefern denn hat uns Gott im Kreuze Christi seine
Gerechtigkeit geoffenbart? Fassen wir, um zu einer richtigen Antwort
auf diese Frage zu gelangen, unsern Zustand und unsere Luge ins
Auge. Wir sind Sünder und wissen, daß wir als solche strafbar find.
Unser Gewissen überzeugt uns von unserer Schuld und macht alle
unsere Einwände gegen unsere Strafwürdigkeit zu schunden. Trotzdem
drängt sich uns immer und immer wieder das Gefühl auf, daß es ein
Unrecht sei, uns allein alle Schuld zuzuschreiben. Wir sind schuldig,
ja; aber wir find nicht allein schuld an unserer Sünde. Was können
wir dafür, daß wir von Natur nicht rein find? Wer will uns unsere
erbliche Belastung, die uns zur Sünde geneigt macht und drängt, als
Schuld zurechnen? Es lag doch nicht in unserer Macht, unsere Eltern
selbst zu wählen. Und ebenso wenig können wir uns all den Verhältnissen

entziehen, die uns zur Sünde verleiten. Gewisse Moral-
philvsophen und christlich sein wollende Ethiker mögen folche Fragen
und Gedanken als unberechtigt, ja als gotteslästerlich hinstellen. Aber
Gott tut dies nicht. Er anerkennt vielmehr das Wahrheitsmoment,
das ihnen innewohnt, und beurteilt uns nicht von einem einseitig
gesetzlichen Standpunkt aus, sondern nach dem Maßstab seiner allseitigen,
alle Faktoren in Betracht ziehenden Gerechtigkeit. Daß dem so ist,
tritt nirgends schöner und klarer zu Tage, als im Kreuze Christi.
„Gott war in Christo und versöhnte die Welt mit ihm selber und
rechnete ihnen ihre Sünden nicht zu", sagt der Apostel Paulus in



— 137 —

2. Kvr. 5, 18. Aus diesem Worte geht hervor, daß Christus ebenso
Gottes Stellvertreter uns gegenüber, wie unser Stellvertreter vor Gott
war. Was er sür uns, d. i. zu unfern Gunsten, getan hat, das hat
Gott durch ihn getan; und das nicht nur aus erbarmungsvollem
Mitleid, sondern auch im Einklang mit seiner Gerechtigkeit. Die
Empfindung, daß es unrecht wäre, uns zu Grunde gehen zu lassen in
unsern nicht ansschließlich auf unser Konto zu setzenden Sünden und
Schulden, bewog ihn ebenso, wie seine Liebe, im Christus zll uns zu
kommen, in ihm unfere Sünden auf sich zu nehmen uud den daraus
resultierenden Folgen sich auszusetzen. Zugleich hat er im Christus
die Sünde, die er auf sich genommen, aus dem Mittel getan und
überwunden dadurch, daß er das ewiggültige Moralgesetz, das der
Ausdruck seines gerechten Willens ist, rückhaltlos anerkannte, es zu
Recht bestehen ließ nnd durch freiwillige Unterwerfung unter dasselbe
die Gerechtigkeit vollauf befriedigte. Weil aber Christus nicht nur
Gottes, sondern auch der Menschen Stellvertreter war, so ist das, was
er getan hat, nicht nnr vvn Gott, sondern auch vom Menschen getan.
Das will freilich «um Kran« salis verstanden sein. Es meint nicht,
daß Christi stellvertretendes Versöhnungswerk von Gott so ohne
weiteres als von uns getan angesehen werde, sondern daß wir
Teilhaber an den Segnungen dieses Werkes sind, menn wir im Christus
sind, wie Gott im Christus war. Sind wir aber durch den lebendigen
Glauben im Christus, dann sind wir von seinem Sinn und Geist
durchdrungen, reproduzieren seineu Charakter, leben nach der Weise,
wie er auf Erden lebte und setzen — nicht im buchstäblichen, wohl
aber in einem geistigen Sinne des Wortes — sein die Menschen mit
Gott und miteinander versöhnendes Lebenswerk auf Erden fort.

Dieses Werk, das im Kreuze gipfelte, war nicht nur ein Werk
der Liebe, sondern auch, wie wir soeben gesehen haben, ein Werk der
Gerechtigkeit. Nun fragt fich's: Hat auch iu dieser Hinsicht das Krenz
Christi eine soziale Bedeutung für uns? Die Antwort auf diese Frage
kann nach meinem Dafürhalten nur in einem unzweideutigen Ja
bestehen. Ich vermag nicht einznsehen, wie gesunde soziale Verhältnisse
eintreten können, bevor wir Menschen der Gerechtigkeit, die Gott uns
im Kreuze Christi offenbarte und widerfahren ließ, nachleben.

Wir verurteilen die bestehende Gesellschaftsordnnng nicht bloß
darum, weil sie Jammer und Not verursacht, sondern mehr noch
darum, iveil sie dem moralischeil Recht zuwider ist. Und wir
verteidigen die Svzialreform nicht nur im Namen der Barmherzigkeit
und Liebe, sondern ebenso aus Gerechtigkeit. Wir appellieren, um
unsern Protest gegen die bestehende und unfere Bitte um die von Gott
gewollte Ordmmg wirksam zu machen, ebenso an das Gewissen wie
an das Mitleidsgefühl der Meuschen. Bedrückung ist für den
Bedrücker ebenso schlimm und noch schlimmer als für den Bedrückten.
Wir wünschen beiden zu helfen, jenem dnrch Abhalten von seinem ihn
selbst ruinierenden Unrechttun und diesem durch Befreiung von seinem



— 138 —

Leiden, das ihm aus der Bedrückung erwächst. Wir wollen den, der
sich in Samt und Seite kleidet und alle Tage herrlich und in Freuden
lebt, ebenso vor zukünftigem Weh bewahren, wie wir dem armen
Lazarus aus seinem gegenwärtigen Elend herauszuhelfen wünschen.
Laut ertönt heute vvn gewisser Seite der Ruf: „Fluch über euere

Liebestätigkeit; wir verlangen Gerechtigkeit!" Mag auch dieser Ruf
der rvhe Ausdruck einer undankbaren, verwerflichen Gesinnung sein,
so gibt er uns doch viel zll denken. Mit barmherziger Liebe allein ist
den sozialen Mißständen nicht abzuhelfen. Solche Liebe verbittert nur,
wenn man denen, welchen man sie erweist, das, was ihnen von Rechts

wegen gehört, nicht auch von Rechts wegen zukommen läßt.
Die Liebe des Gekreuzigten hat — bildlich gesprochen — den

Eisengehalt der Gerechtigkeit in sich; und seine Gerechtigkeit ist vom
Feuer der Liebe durchglüht. Wollen wir seine wahren Nachfolger sein,
so muß es auch bei uns so sein. Sowohl in der Gesellschaft als einem

Ganzen, als auch in den Individuen, denen wir in Liebe zu helfen
snchen, haben wir auf die Befriedigung der Gerechtigkeit abzuzielen
und hinzuwirken. Wir haben uns, wie bereits bemerkt, in die Lage
unserer Mitmenschen zu versetzen und uns in ihre Verhältnisse so gut
als möglich einzuleben, um sie iu gerechter Weise beurteilen zu können
und ihnen dann demgemäß zu helfen. Wir sind nicht gebunden, ihre
Zustände und Verhältnisse genau so anzusehen und zn beurteilen, wie
sie es tun, und ihnen gerade das zu gewähren, was sie von uns
verlangen. Aber wir haben für sie, zu welcher Klasse sie auch gehöreu
mögen, immer das zu tun, was zn ihrem wahren Wohl dient. Wir
müssen immer suchen, ebenso ihren Charakter zu heben, wie ihren
Nöten abzuhelfen. Nur dadurch, daß wir sie liebevoll und gerecht
zugleich behandeln, können wir sie bewegen, ihre Herzen der Liebe
Gottes zu öffnen und dem Gesetz der Gerechtigkeit sich zn unterwerfen.

Einen andern Weg znr Herbeiführung einer wirklich idealen
Gesellschaftsordnung als den, den Christus uns gezeigt hat und den

er selbst einschlug, gibt es nicht. Man sage nicht, daß dieser Weg sich

seit bald zweitausend Jahren als ein nicht zum Ziele führender Irrweg
erwiesen habe. Die Geschichte zeigt uns, daß er durch Aufhebung der
Sklaverei, der Leibeigenschaft und des knechtischen Dienstes zur
politischen Gleichheit nnd freien Arbeit führte. Und wenn es Jahrhunderte
und aber Jahrhunderte dauerte, bis es endlich so weit kam, wie wir
heute sind, nnd wenn auch jetzt das ersehnte Ziel nvch lange nicht
erreicht ist, so lag und liegt dies nicht am Wege, sondern daran, daß
es immer nur wenige waren, die ihn gingen. Es ist eben dieser Weg
ein opfervoller Kreuzesweg, vvr dem die menschliche Natur, wie sie

von Hause aus ist, zurückscheut. Aber es ist, wie uns das Leben Jesu
zeigt, der Weg zur Herrlichkeit. Wer vor ihm zurückschreckt und sich

weigert, ihn zu gehen, der sage nicht, daß er ein Christ im wahren
Sinne des Wortes sei.

Alles in allem: Das soziale Problem ist ein religiöses Problem,



— 139 —

das zu seiner Lösung des Motivs, der Methode und des Zweckes des

Kreuzes Christi bedarf. I. u. Wuhrmann.

»r. Mn «. Molt in tier 5cbmi2.

DUr. Mott ist in der Schweiz gewesen. Wie ein Komet ist er aus
» dem Dunkel aufgetaucht und am nächtlichen Himmel wieder

verschwunden.
Viel wurde über die seltsame Erscheinung gesprochen. Die

mannigfaltigsten Meinungen und Urteile schwirren wirr durcheinander.
Nach dem Urteil der eineu hat jener Wirbelsturm nur Gräser, Kräuter,
Gesträuch und Gebüsch ins Schwanken versetzt. Hochgewachsene, tief
im Mutterboden wurzelnde und der Sonne zustrebende Eichbäume,
die nicht von jedem Lufthauch bewegt werden, hat er kaum zu einem
leichten Schütteln des Hauptes gebracht. Statt befruchtenden Regen
zu bringen, hat er nur Wolken ohne Wasser über den Himmel
heraufgeführt. Einen Augenblick haben sie das Land überschattet; aber bald
wird die lichte Sonne wieder so hell scheinen wie zuvor. — Gewiß,
viel Staub wurde aufgewirbelt. Aber wer sich nicht Sand in die
Augen streuen ließ, muß der nicht sagen: Wind, nichts als Wind?

Einige sind enttäuscht, andere geärgert, andere gleichgültig, andere
wiederum der Anerkennung voll.

Ohne auf die öffentlich laut gewordenen Urteile im einzelnen
einzugehen, ohne auch alle Entstellungen zurechtzurücken, suchen wir
uns ein eigenes Urteil zu gewinnen.

Znerst, was Dr. Mott nicht gebracht hat, aber auch nicht den
Anspruch machte zu bringen. —

Wer gekommen ist in der Erwartung, hier einer Geistesschlacht
beizuwohnen, muhte allerdings enttäuscht werden. Er sah nicht Fechter
auf Fechter dringen, hörte nicht die Schwerter uneinanderklingen und
sah nicht die Funken sprühen. — Keine Auseinandersetzung mit der
Naturwisseuschaft, kein Ringkampf mit den großen Philosophen und
Genien der Geschichte. Auch kein Versuch, durch Sonderung der
Wahrheitsmomente vom Irrtum der verschiedenen Lebensauffassungen,
selbst zu einer einheitlichen Weltanschauung zu gelangen oder die
dargebotene christliche zu begründen. Kein Ansatz, diese zu verteidigen
gegenüber all den ernsten Angriffen von Seiten der historischen Kritik,
noch überhaupt auch nur eines all jener schwierigen Probleme zu lösen,
die sie in ihre gegenwärtige Krisis gestürzt haben. Kein Abwägen
der Ideale gegeneinander, aus dem das christliche Ideal siegreich
hervorgegangen wäre. Daher der Aerger und die Verstimmung all jener,


	Die soziale Bedeutung des Kreuzes Christi

