
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 4

Artikel: Kant und das Christentum

Autor: Ragaz, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 122 —

Kant uns Sas Lbrlstentum.

»Wer Versuch, in einem Vortrag die Stellung Kants zum Christen-
» tum zu erörtern, erscheint etwas gewagt. Ein ernstes Bedenken

dagegen erwächst aus der Tatsache, daß Kant zwar einer der
größten, aber auch einer der schwierigsten Denker ist. Wer sich mit
Kant näher einläßt, wird nicht so bald mit ihm fertig. Es kann
einem mit ihm gehen, wie dem Wanderer mit einem Gebirge. Von
ferne meint er, es mit einem einzelnen, mächtig in die Lüfte ragenden
Berge zu tun zu haben, der sich in einem kühnen Anstürme erobern
läßt; wenn er aber näher kommt, stndet er statt dessen ein ganzes
Gebirgssystem vor mit Vorbergen, Tälern, Schluchten und Gipfeln.
Nun reizt es ihn aber noch mehr, die höchste Höhe zu erklimmen,
um von dort aus einen freien, umfassenden Blick zu gewinnen. Die
kantische Philosophie läßt sich wohl mit einer solchen Gebirgswelt
vergleichen. Auch da müssen zuerst Vorberge erstiegen werden. Auch
da finden sich tiefe Täler und Schluchten. Das sind die Schwierigkeiten

der Auslegung, in denen sich einzelne so verirren, daß ste die

freie Höhe nicht mehr zn sehen vermögen. Zu einer abschließenden,
umfassenden Würdigung Kants zu gelangen, ist eine der schwierigsten
Aufgaben. Ich muß bitten, meine Arbeit bloß als einen Versuch zu
betrachten. Die erste Anregung dazu Hut mir vor einer Reihe von
Jahren der Religionsunterricht gegeben. Die Stunde, in der unser
Lehrer in seiner klaren, begeisternden Art uns vom kategorischen
Imperativ und vom Primat der praktischen Vernunft erzählte und uns
mit dem wundervollen Wort vom Sternhimmel über mir und vom
Sittengesetz in mir bekannt machte, steht wohl nicht nur mir als eine
der schönsten in Erinnerung. Es war ein beglückendes Erlebnis, der
Anblick einer neuen, leuchtenden und tiefen Welt. Aehnliches haben
seit dem Jahre 1781, in dem die Kritik der reinen Vernunft erschienen
ift, viele empfunden und ausgesprochen. Das Erscheinen der Bernunft-
kritik war ein Ereignis größter Art; die Geistesgeschichte hat nicht viele
von gleicher Bedeutung. Eines der schönsten Zeugnisse für die
belebende nnd schöpferische Kraft der Grundgedanken Kants ist ihre
Wirkung auf Männer von der geistigen Größe eines Schiller und Fichte.
Sie verdankten ihm eine geistige Neugeburt, lösten aber seine Gedanken
von der oft trockenen, schwerfälligen Form, in die sie bei ihm gekleidet
sind, los und arbeiteten selbständig weiter. So haben wir es bei
Kant ebensowenig wie z. B. bei Luther mit einer einzelnen Persönlichkeit

zu tun, deren Werk beim Tode abgeschlossen ist und rein historisch
gewürdigt werden kann — fondern mit dem Urheber einer durch
Jahrhunderte und Jahrtausende reichenden Bewegung. Kant ist so wenig
eine tote historische Größe, daß die kommenden Jahrhunderte genug

Nach einem Vortrag.



— 123 —

daran zu tun haben werden, seine Gedanken zu Ende zu denken.
Wir treiben also keinen sür die Gegenwart unfruchtbaren Historismus,
wenn wir uns mit Kant beschäftigen. Es macht sich gerade in der
Gegenwart eine starke Hinwendung zu Kant geltend. In den letzten
Jahren haben hervorragende Vertreter der Ethik und Religionsphilosophie

die bleibende Bedeutnng Kants anerkannt und gewürdigt, so,

um nur die bedeutendsten zu nennen: Paulsen, Eucken, Chamberlain,
Kaftan, Tröltsch. Von philosophischer und theologischer Seite ist er
als der Philosoph des Protestantismus, als Fortfetzer des Werkes der
Reformation gefeiert worden. Von Vertretern der Natur- und Svzicll-
wisfenschaft wie der Theologie ist die Losung: „Zurück zu Kant"
ausgegeben worden. Das kann nicht so gemeint sein, daß die Entwicklung
von mehr als hundert Jahren abgebrochen werden sollte und könnte.
Das halten die Männer, die jene Parole ausgegeben, natürlich nicht
sür möglich und wünschenswert. Sie sind nur überzeugt, daß bei
Kant der Weg zu finden ist, der aus der vielfachen geistigen
Verwirrung der Gegenwart zur Klarheit führen kann. Wie Kant mit Vorliebe

seinen Beruf darin erblickt hat, die Grenzen zwischen den
verschiedenen Gebieten der geistigen Tätigkeit genau festzustellen, fo hat
feine Philosophie die Bedeutung eines Marksteins erlangt, der weithin

sichtbar dem Wanderer zur Orientierung dient.
Das große Neue bei Kant, wie vor ihm bei Pluto und

Descartes, ist die neue Orientierung, der nene Standpunkt der Betrachtung.

Aus der Weite der Welt kehrt bei Kant — natürlich nicht nur
bei ihm, aber bei ihm am entschiedensten — die Philosophie, kehrt
der denkende Mensch zu fich selber zurück. Diese Wendung zum
Menschen — wie man das, was sich hier vollzieht, kurz bezeichnen
kann — ist überaus bedeutsam und kann nicht genug beachtet werden.
Sie ist von grundlegender Bedeutung für jede Betrachtung der ethischen
und religiösen Gedanken Kants, die nicht bloß an der Oberfläche haften,
fondern in die Tiefe dringen will. Mit dieser Wendung zum Menschen
hangen scheinbar sehr verschiedenartige, voneinander abweichende
Gedankengänge zusammen. Damit ist auch die Stellung bezeichnet, dje
Kant in der Entwicklung des christlichen Denkens einnimmt. In der
entschiedenen Wendung zum Menschen setzt er das Werk der
Reformation fort, gewinnt aber auch über die Reformation hinaus ein
überraschendes und noch nicht genug gewürdigtes Verständnis für
Gedanken des Evangeliums, die in der Reformation noch nicht recht
zur Geltung gekommen waren — so vor allem für den Reichgottesgedanken.

Diese Beziehungen Kants zum ursprünglichen Christentum
sollen im zweiten Teil der Arbeit genauer dargestellt werden. Von
hier aus tritt auch die Bedeutung des Kampfes gegen den Dogmatismus

theologischer und naturwissenschaftlicher Art ins rechte Licht.
Es ist ein Kampf um den Menschen und um das Göttliche im Menschen
— ein Befreiungskampf, der auch fur die Gegenwart von größter
Bedeutung ist. Vvn ihm soll deshalb zunächst die Rede sein. Die



— 124 —

bloße Wendung zum Menschen für sich allein wäre nichts Großes nnd
Neues gewesen — sie wurde groß und wertvoll erst dadurch, daß
Kant die Vorstellung vom Menschen ungemein vertieft hat. Man
darf wohl sagen, daß keiner seiner großen Zeitgenossen, die ja mit ihm
diese Wendung vollzogen, in der Erfassung des wahrhaft Menschlichen
so in die Tiefe ging wie er. Er fand das wahre Wesen des Menschen,
das, was den Menschen erst eigentlich zum Menschen macht, nicht in
der Intelligenz und mag sie nvch so hervorragend sein, nnd uu^rucht
in der künstlerischen Begabung und mag sie noch so glänzend
erscheinen, sondern erst im sittlichen Fühlen und Handeln. Im Sittengesetz,

wie es unbedingt gebietend dem Innern des Menschen sich kundgibt,

erscheint der wahre Sinn des Menschenlebens und der Wirklichkeit.

Hier findet der Mensch sich selber und Gott. Religion und
Sittlichkeit schließen einen innigen, unauflöslichen Bund. Der Gottesglaube
ruht sicher auf dem Felsengrund der sittlichen Erfahrung, und das

sittliche Streben erhält Mnt und Zuversicht durch den Ausblick in
eine höhere Welt. Kant läßt den, der ihm folgt und fich nicht durch
das Schlagwort von Kants „eng moralistischem Standpunkt" abschrecken

läßt, in eine Welt hinein schauen, die noch weit größer und herrlicher
ist als die, welche Kopernikus, Kepler und Newton dem staunenden
Blick gezeigt hatten. Es ist die Welt der Tat und der Freiheit, die

Welt, die im ursprünglichen Christentum erschienen ist. Es ist nicht
eine fertige und abgeschlofsene^Welt, sie muß werden und wachsen.
Sie wird aber von zwei SeitentinIder freien Entfaltung gehindert
und in ihrer Eigenart und selbständigen Existenz bedroht: durch den

theologischen Dogmatismus und Intellektualismus auf der eineu und
durch die mechanistische und oberflächlich monistische Naturphilosophie
auf der andern Seite. Gegen diese Mächte hat nun Kant so

entfchieden, wie keiner vor ihm, gekämpft. Er mußte eine alte, in ihrer
Art ehrwürdige und imponierende Welt zerschlagen, um der neuen
freien Raum zur Entfaltung zu verschaffen. Es ist bekannt, wie er
durch seine scharfe und tiefeindringende Kritik der Gottesbeweise in
der Dialektik der reinen Vernunft das stolze und scheinbar so sicher

gegründete Gebäude der dogmatischen Metaphysik zum Einsturz
gebracht hat: die ganze Tragweite dieser Tat wird ficher noch zu wenig
gewürdigt. Am stärksten scheint man ihre Bedeutung^dort zu fpüren,
wo man trotz Kant das alte stolze Gebäude nicht verlassen will. Den
katholischen Dogmatikern erscheint Kant als der große Zerstörer aller
Wahrheit und Autorität; als der pietätlose, nichts verschonende Skeptiker.
Wie groß hier der Respekt vor Kant ist, beweist besonders deutlich
ein Schreiben Leos XIII. an den französischen Klerus. Diese Enzyklika

ist, wie die „Kantstudien" mit Recht fugen, nichts mehr und nichts
weniger als eine offizielle Warnung des Papstes vor der Kantischen
Philosophie, die als ,,8espti«isms 6«c:trinui, ^'importation strsirAsrs
«t 6'oriKiris protsstuuts" bezeichnet wird. Die Abneigung wird hier
zum Haß, der sogar vor persönlicher Verunglimpfung Kants sich nicht



— 125 —

scheut. In Wirklichkeit hat Kant den Skeptizismus fo entschieden
zurückgewiesen, wie den Dogmatismus. Aber allerdings mit dem
Herrschaftsanspruch eines Systems, das die Wahrheit wie eine gegebene
fertige Sache an die Menschen heranbringt und die unterwürfige,
vorbehaltlose Annahme zur Bedingung der Seligkeit macht, ist es bei ihm
vorbei. Die Wahrheit ist nicht mehr so leicht und bequem zu haben.
Hier heißt es: „Nur dem Ernst, den keine Mühe bleichet, rauscht der
Wahrheit tief versteckter Born." So handelt es sich hier, wie Eucken
in seinem schönen Vortrag „Thomas von Aquino und Kant" ausgeführt

hat, wirklich um den Gegensatz zweier Welten: dort eine fertige,
in ihrer Abgeschlossenheit imponierende Welt, zu der man sich einfach
in gläubigem Gehorsam in Beziehung zu setzen hat, hier eine nur in
schweren persönlichen Ensckieidnngen und Kämpfen, in heißer Mühe
und Arbeit wirklich werdende Welt. Was die Katholiken Zerstörung
nennen, müssen wir als Befreiung empfinden. Kant, der Philosoph,
hat das Christentum aus der Verbindung mit einer Philosophie
befreien helfen, die unter ganz anderen geistigen Voraussetzungen
entstanden, seinem innersten Wesen, seiner seelischen Tiefe wenig entsprach
und seine ursprüngliche, weltumgestaltende Triebkraft hemmte.

Diese Befreiung kam zunächst dem Gottesglauben zugute.
Der Gott der alten Dogmatik war weniger der schöpferische, welt-
umgestalteude Wille der Propheten und der Vatergott Jesu, als der
Gott der griechischen Philosophie und zwar zum Teil der „erste
Beweger" des Aristoteles, zum Teil auch das in weite transzendentale
Höhen und Fernen hinausgerückte „reine Sein" der Neuplatoniker.
So sehr bei der Aufzählung und Bestimmung der verschiedenen
Eigenschaften Gottes das Bestreben wirksam war, Gott zu ehren, so sicher
ist, daß diese Unterscheidungen und Definitionen wenig geeignet sind,
Liebe und Vertrauen zu wecken. Der Gedanke, daß in Jesus Gott
den Menschen nahe gekommen sei, wurde allerdings in dem Dogma
der Gottmenschheit festgehalten, aber das Ereignis wurde allzusehr
als ein einmaliges Faktum betrachtet und von der übrigen Geschichte
abgetrennt. Zudem war bei der Ausprägung des Gedankens im Dogma
der Intellektualismus zu stark beteiligt.' Man raubte dem, was man
als das höchste Wunder und Geheimnis bezeichnete, selbst den
Geheimnischarakter, indem man es mit den Mitteln des Verstandes ganz
genau beschrieb.

In Luthers und Melanchtons Schriften ist die entscheidende
Wendung im Prinzip vollzogen. Lnther spricht es aus, daß wir darauf
verzichten müssen, in die Tiefen der Gottheit einzudringen, daß, was
Gott an sich sei, uns nicht zu kümmern brauche und wir uns an den
Gott halten sollen, der in Jesus sich uns zugewendet hat. Der
entscheidende Gedanke, daß der Glaube nicht eine, wenn schon höhere Art
von Wissen sei, sondern etwas vom Wissen Grundverschiedenes,
nämlich Vertrauen und Herzeusüberzeugung, Leben in und mit Gott,
ist in der Reformation deutlich genug ausgesprochen worden; so be-



— 126 —

sonders schön von Zwingli in den Worten: «leidem Kaders iàsrn
S8t ue el«uiu Kabsrs, Sich srei an Gott lassen und Gott in sich

leben, walten, Alles sein lassen." Das intellektualistische Vorurteil ist
aber ungeheuer stark; immer noch erscheint, und zwar nicht bloß in
der katholischen Kirche, der großen Mehrheit der Glaube als eine Art
Wissen, den Einen als ein heiliges, unantastbares, den andern als ein
sehr unsicheres. Wie wenig ist noch der Gedanke, daß der Glaube
eine dem Wisfen an Sicherheit nicht nachstehende, sondern weit
überlegene Ueberzeugung ist, ins allgemeine Bewußtsein übergegangen!

Kant ist einer der entschiedensten Bekämpfer des intellektualistifchen
Wahns und Hochmuts. Es gewährt ihm sichtlich eine große Genugtuung,

es immer wieder zu sagen, der einfache Mann stehe der Wahrheit
ebenso nahe, ja näher, als der Gelehrte, der fich im Besitz aller
Erkenntnis wähnt. Seine religions-philosophischen Versuche, so schwierig
sie erscheinen, „machen doch ganz den Anwalt der schlichtesten
Laienreligion und ihrer Ueberzeugung" (R. Otto).

Kant ist natürlich nicht der Erste, der in dieser Richtung tätig
gewesen ist. Starke religiöse Bewegungen, wie der englische Jndepen-
dentismus und der deutsche Pietismus, mit dem ja auch Kant durch
im Elternhaus empfangene Eindrücke geistig zusammenhängt, haben
da der Philosophie vorgearbeitet. Auch die Aufklärung war nicht so

trocken rationalistisch, wie man sich häufig denkt. Dem Deismus und
der Aufklärung war gemeinsam das Drängen auf das Einfache,
Unmittelbare, auch dem gemeinen Mann Verständliche. Mit besonderer
Klarheit und Kraft hat es dann Rousseau, dem Kant viel verdankt,
verkündet, daß der Wert des Menschen nicht in der Verstandesbildung,
sondern im einfachen sittlichen Fühlen und Tun bestehe. Bei aller
Anerkennung dieser Vorarbeit bleibt doch noch bedeutsam genug, was
Kant für die Klarlegung des Problems, das mit den Worten Glauben
und Wisfen kurz bezeichnet ist, getan hat. Sein Bekenntnis: „Ich
mußte also das Wisfen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen",
ist um so wertvoller, weil Kant bekanntlich keineswegs ein Verächter
von Kunst und Wissenschaft war, sondern mit aller Kraft daran
arbeitete, die Möglichkeit einer sicheren, allgemein giltigen Erkenntnis
darzutun. Die erste der drei Fragen, deren Beantwortung er stch

zum Ziel setzte, hieß: Was kann ich wisfen? Er kämpfte nur gegen
die falsche Schätzung des Wissens, die die Menschen treibt, die

höchsten Werte mit den Mitteln der Wissenschaft sicher begründen zu
wollen und sie gerade dadurch dem Skeptizismus und dem Unglauben
preiszugeben. Daß in den Gottesbeweisen, besonders in dem anthropologischen

und physikotheologischen, ein Wahrheitsmoment liegt, wird
von Kant nicht bestritten. Die spekulative Vernunft kann auf den

Begriff eines Urwesens, in dem die Einheit der Wirklichkeit gesetzt, in
dem die Dinge zur Möglichkeit der Wechselwirkung verbunden sind,
nicht verzichten. Es ist ein unausrottbarer Trieb der Vernunft, aus
der Reihe des Bedingten und Zufälligen hinaus zum Unbedingten



— 127 —

und Notwendigen zu kommen. Was aber für die theoretische
Vernunft eine abstrakte Idee ohne realen Inhalt bleibt, das tritt in
der praktischen Vernunft, im unbedingt gebietenden Sittengesetz
unmittelbar ins Menschenleben herein. Kant weist besonders klar und
schön in der Kritik der Urteilskraft nach, daß ein zureichender, unsere
tiefsteu, praktischen Bedürfnisse befriedigender Gottesbegriff aus der
Natur und aus dem Nachdenken über die Natur nicht gewonnen
werden kann. Ein aus der Natur erschlossener Gott behalte immer
etwas Naturhaftes; die Betrachtung der Zweckmäßigkeit der Natur
führe nur zu der Annahme einer technischen Intelligenz von großer
Vollkommenheit, aber nicht zu einem allmächtigen, allweisen nnd
allgütigen Gott. Dieser Gedanke könne nur von der Ethik aus gewonnen
werden. So bezeichnet denn Kant seine Theologie mit großem Nachdruck
als Ethikotheologie, zu der die Physikotheologie nur eine Vorstufe
bildet. Wir müssen es wagen, Gott vom Menschen aus zu denken;
müssen es, da wir mit unserem Denken nie aus der Menschenart
herauskommen.

„Die Idee eines moralischen Weltherrschers ist eine Aufgabe für unsere
praktische Vernunft. Es liegt uns nicht sowohl daran, zu wissen was Gott an
sich selbst (seine Natur) sei, sondern was er für uns als moralisches Wesen sei,
wiewohl mir zum BeHufe dieser Beziehung die göttliche Naturbeschaffenheit so
denken und annehmen müssen, als es zu diesem Verhältnisse in der ganzen zur
Ausführung seines Willens erforderlichen Vollkommenheit nötig ist (z. B. als eines
unveränderlichen, allwissenden, allmächtigen u. s, f. Wesens) und ohne diese Beziehung
nichts an ihm erkennen können,"

Wir kennen Gott, der für den Theismus Kants überweltlich
ist, nur als den Schöpfer, Richter und Vater und also immer
in seiner Beziehung zu der Welt und uns. Die Gefahr des An-
thropomorphismus brauchen wir nicht zu scheuen, wenn wir
uns nur bewußt bleiben, daß alle unsere Aussagen über Gott
symbolisch sind. Wir dürfen es auch wagen, Gott im Menschen zu
suchen, denn auch Jesus hat es getan, er hat so entschieden wie
niemand Gott vom Menschen aus gedacht und das Gottesbild mit
wahrhaft menschlichen und dadurch vertrauenerweckenden Zügen
ausgestattet, ohne ihm damit etwas von feiner überweltlichen Hoheit zu
nehmen. Im deutfchen Idealismus steigt der Glaube, daß das
wahrhaft Menschliche auch das Göttliche sei, daß Gott nicht in der
Weite der Welt, sondern in der Tiefe des eigenen Herzens gefunden
wird, wieder klar und leuchtend empor.

Diese Schilderhebung des Menschen erfolgt nicht nnr im Widerspruch

gegen das Dogma von der Erbärmlichkeit des Menschen, sondern
auch im Kampf gegen die Verkleinerung des Menschen durch die

mechanistische Naturphilosophie. Durch die Zertrümmerung
des geozentrischen Systems war die Erde aus dem Mittelpunkt der

*) Wie groß Kant vom Meuscheu denkt, beweist besonders schön sein
Ausspruch: „Die größte Angelegenheit des Menschen ist, zu wissen, was man sein muß,
um Mensch zu sein."



— 12» —

Welt gerückt und zu einem winzigen Glieds einer ungeheuren Körperwelt

geworden. Von daher drohte dem religiösen Denken und Empfinden
zmrüchst eine große Gescchr, denn das vom Gesetz der Kausalität
beherrschte System, in seiner starren Geschlossenheit, ließ für die größten
Hoffnungen des Menschen wenig Raum. Wir unterschätzen doch wohl
gelegentlich die Größe der Krisis, in die der christliche Glanbe durch
die Zertrümmerung des alten Weltbildes geraten ist. Der Glaube
war zu innig mit diesem alten Weltbild verbunden, hatte zu lange
in ihm sich heimisch gefühlt, als daß er dessen Zertrümmerung leicht
und rasch hätte Überminden können. Die Erschütterung ist noch
deutlich genug zu spüren. Naumanns Meisterhand hat in den „Briefen
über die Religion" ergreifend geschildert, wie durch das Zerbrechen
der alten Stützen die religiöfen Gefühle vielfach heimatlos geworden
sind. Im Grunde ist ja diese Krisis gewiß nur heilsam: es war nicht
gut, daß das Christentum fast unzertrennlich mit einem fertigen
ruhenden System verbunden worden mar, während doch feine innerste
Triebkraft der Glaube an eine neue, werdende Welt ist. Wenn wir
aber auch wissen und fühlen, daß das Weltbild, das uns die neuere
Astronomie zeigt, nicht nur räumlich größer ist als das alte, so dürfen
wir nicht vergessen, wie sehr unser Volk noch in der alten Welt lebt,
wie wenig es noch die Tat des Kopernikus innerlich verarbeitet hat.
Wenn wir an die vielen schwächlichen Versuche, Glaube und
Naturwissenschast zu versöhnen, denken, dann muß uns umso großartiger
erscheinen, was jene Männer au der Wende des 18. und 19.
Jahrhunderts geleistet haben. Es gehört zum Größten und Erhebendsten
in der Geschichte, wie damals, als die mechanistische Welterklärung
zu triumphieren schien, im deutschen Idealismus der Glaube an den
Menschengeift und seine Kraft und ewige Bestimmung machtvoll und
siegesgewiß emporstieg. Das war auch ein Ostern, eine Auferstehung.
Schon die Philosophie des Leibnitz war ein großartiger nnd auch
in hohem Maße gelungener und bleibend wertvoller Versuch, das
Individuelle gegenüber dem alles verschlingenden Allgemeinen, die
teleologische Naturauffasfung neben und über der mechanistischen zu
behaupten; doch blieb der Mensch bei ihm noch zu sehr Spiegelbild
des Makrokosmos und seine Theodicee war zur sehr eine Rechtfertigung
der bestehenden Welt. Bei Kant kam es zu einer Umwertung aller
Werte, wie man sie sich radikaler kaum denken kann und deren Tragweite

einem erst nach und nach bewußt wird. Aus einem Glied in
der Kette der Naturerscheinungen wird hier der Mensch Gefetzgeber
der Natur. Ohne die ordnende und zusammenfassende Tätigkeit des

Verstandes wäre die Natur ein bloßes Chaos. Das Bekanntwerden
mit der Erkenntnistheorie Kants, mit dem Gedanken der Apriorität
des Raumes uud der Zeit und der logischen Kategorien bedeutet ein
Ereignis im Leben des denkenden Menschen. Kürzlich hat Apel in
seinem Gespräch zwischen einem Philosophen und einem Laien trefflich
dargestellt, wie einer durch Kant vom Häckelschen Materialismus und



— 129 —

Monismus kuriert wird. Freilich scheint Kant bei näherem Zusehet:
mit der linken Hand wieder zu nehmen, was er mit der rechten gibt,
indem er mit der größten Schärfe nachweist, daß wir mit unseren
Begriffen auf die Erscheinungswelt beschränkt bleiben und uns in
unentwirrbare Widersprüche verwickeln, wenn wir darüber hinaus wollen.
Man kann die Geschlossenheit des Kausalzusammenhanges uicht stärker
betonen, als es bei ihm geschieht. Seine Größe besteht gerade auch
in dem tiefen Respekt vor der Wirklichkeit, die ihn jeden oberflächlichen
Monismus, fei er materialistischer, sei er idealistischer Art, abweisen
ließ. Der tiefste Denker der neueren Zeit ist entschlossener Dualist,
wie der tiefste des Altertums — Pluto. Das Christentum braucht
sich also seiner „dualistischen Tendenzen", die ihm noch vor kurzem
bei uns zum Vorwurf gemacht worden sind, nicht zu schämen — es

befindet sich zum mindesten in guter Gesellschaft. Kant unterscheidet,
wie schon erwähnt worden ist, mit dem Christentum zwei Welten,
aber der Unterschied zwischen ihm und der Dogmatik ist, daß dort
der Mensch sich zu der höheren Welt doch mehr äußerlich in Beziehung
zu setzen hat, während hier die höhere Welt nicht ohne die Mitarbeit
des Menschen zustande kommt. Der Mensch erhält so eine gewaltige
Aufgabe und in der Arbeit an ihr gewinnt er erst Würde und Wert.
Wenn Kant so groß vom Menschen denkt und redet, so hat er dabei
nicht den empirisch-sinnlichen Menschen im Auge, nicht jedes beliebige
Individuum, das auf der Gasse herumläuft, sondern den Menschen
als Vernunftwesen, als Glied einer höheren, naturüberlegenen Ordnung,
nicht den Menschen, wie er gewöhnlich ist, sondern wie er werden soll.

In der näheren Darstellung der sittlichen Bestimmung
und Aufgabe tritt nun dieser Zusammenhang der Gedankenwelt
Kants mit der des Evangeliums noch deutlicher hervor. Die ethischen
Grundgedanken Kants sind so bekannt, daß ich nicht ausführlich zu
werden brauche. Es ist oft nachgewiesen worden, wie nahe die Ethik
Kants der des Evangeliums verwandt ist. So sagt darüber Encken
in den Lebensanschauungen großer Denker: „Die unvergleichliche
Ueberlegenheit der moralischen Werte, wie sie in anderem Zusammenhang
Plato und Jesus vertreten hatten, sie gelangt hier auf dem Boden
und in der Sprache der Neuzeit zu einem in seiner Schlichtheit
mächtigen Ausdruck. Dem ursprünglichen Christentum steht Kant in
solcher Grundempftndung näher als irgend ein anderer Denker der
Neuzeit, namentlich auch näher als die, welche sich um eine Versöhnung
des christlichen Dogmas mit der neueren Spekulation bemühten."

In welchem Glänze leuchtet die sittliche Bestimmung in den
folgenden Worten Kants:

„Es ist überall nichts in der Welt, ja auch außerhalb der Welt selber zu
denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als
allein ein guter Wille." „Alles Gute, das nicht auf rein moralische
Gesinnung gepfropft ist, ist nichts als Schein und schimmerndes Elend." „Die
Ehrwürdigkeit dcr Pflicht hat nichts mit dem Lebensgenuß zu schaffen, sie bat
ihr eigenes Gesetz und auch ihr eigentümliches Gericht, und wenn man auch beide



— 130 —

noch so sehr zusammenschütteln wollte, um sie vermischt gleichsam als Arzneimittel
der kranken Seele zuzureichen, so scheiden sie sich dock alsbald von selbst,"

Man kann es. wenn man nur diese Worte hört, in denen eine

so hohe und reine Auffassung der sittlichen Aufgabe, ein so tiefes
Gefühl für die Majestät der Pflicht und eine fo „grenzenlose Hochachtung
des reinen, von allem Vorteil entblößten moralischen Gesetzes" zum
Ausdruck kommt, fast nicht begreifen, wie da jemand noch behaupten
kann, Kant predige einen schrankenlosen, keine Autorität anerkennenden

Subjektivismus. Wenn die Behauptung, auf protestantischem Boden
gebe es keine Autorität, überhaupt einer Widerlegung wert wäre, so

könnte man keine bessere finden als Kants Ethik. Hier ist Autorität
und Freiheit in fast einzigartiger Weise vereinigt. Hier ift jede
Selbstüberhebung ausgeschlossen. Wer auf die Stimme hört, die im
kategorischen Imperativ zu ihm spricht, und tun will, was sie ihn heißt,
der muß mit der falschen Selbstliebe brechen — aber in diesem Bruch
findet er erst sich selbst, sein wahrstes tiefstes Wesen, gewinnt er Würde
und Wert — wird er zur Persönlichkeit. Die Moral tritt hier nicht
als äußerliche Satzung an den Menschen heran, sondern sie entspringt
dem eigenen Innern, sie ist das Gesetz unseres eigensten Wesens. Auf
die Frage, welches denn der Ursprung des Pflichtgebotes^sei," das so

gewaltig zum Menschen spreche, antwortet Kant:
„Es kann nichts Minderes sein, als was den Menschen über sich selbst

(als einen Teil der Sinnenwelt) erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge
knüpft, die nur der Verstand denken kann. Es ist nichts anderes als die Per»
sönlichkeit, das ist die Freiheit und Unabhängigkeit von dem
Mechanismus der ganzen Natur."

Man hört aus den Ausführungen Kants über die Freiheit, die
sicher zum Großartigsten und Tiefsinnigsten gehören, was je geschrieben
worden ist, das Wort Luthers klingen: „Ein Christenmensch ist ein
sreier Herr aller Dinge und Niemandem Untertan." Näher auf die
Kantische Freiheitslehre einzugehen, ist hier nicht möglich, das märe
eine Aufgabe für fich, eine fehr schwierige aber dankbare Aufgabe.
Die Freiheit unwiderleglich zu beweisen, ist natürlich auch Kant nicht
gelungen. Sie scheint ihm im Grunde eines solchen Beweises auch
nicht bedürftig. Sie ist ihm mit der unbestreitbaren, nicht zu
leugnenden Tatsache des Pflicht- und Verantlvortlichkeitsgefühls gegeben.
Wie käme der Mensch dazu, auf eine Stimme zu hören, der zu folgen
er doch keine Kraft hat, wenn er bloß ein Glied des Naturznsammen-
Hanges ist? Wie sollte er dazu kommen, Reue über seine Taten-zu
empfinden und sich Vorwürfe zu machen, wenn er unfähig ist, von sich

aus ein Neues zu beginnen? Ohne Freiheit ist für Kant keine
Sittlichkeit denkbar. Sie bildet eine, wenn nicht geradezu die
Grundvoraussetzung seines Denkens, den archimedischen Punkt, von dem aus
die Welt des mechanisch ablaufenden Naturgeschehens aus den Angeln
gehoben und eine Welt des schöpferischen Geistes, eine Welt der Tat
gegründet wird. So ist ihm die Freiheit im letzten Grunde ein hohes,
dem Verstand uncrfußliches Wunder, von dem er mit tiefer Ehrfurcht



— 131 -
spricht. Es ist gewiß auch für die, welche Kant hier nicht folgen
wollen, bedeutsam, daß ein Denker wie er kein größeres Anliegen hat,
als dies, die Freiheit zu retten. Der Determinismus erscheint leicht
als die tiefsinnigere Auffassung, namentlich auch im Hinblick auf die
großen religiösen Persönlichkeiten, die fast alle Deterministen waren.
Aber im Grunde wird zwischen ihnen und Kant kein unversöhnlicher
Widerspruch sein. Sie haben auf ihre Art doch auch das im Auge gehabt,
worauf es Kant ankam, die Möglichkeit eines naturüberlegenen persönlichen

Lebens. In feiner Freiheitslehre dürfen wir wohl ein Echo des

Evangeliums von der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes hören. Die
Freiheit ist vielleicht doch das Größte und Tiefste, was gedacht werden
kann und Gott auch besonders darin über alles menschliche Verstehen
groß, daß er die Menschen nicht zum Guten zwingt. Indem die Freiheit

bei Kant nur in der Hingabe an eine höhere Welt zu stände
kommt, ist sie im tiefsten Grunde auch Feiheit in Gott. Seine
Ethik stammt aus demselben Geiste wie das herrliche Goethewort:
„Gehorsam fühlt' ich meine Seele am schönsten frei."

Im engsten Zusammenhang mit der Freiheit erscheint bei Kant,
wie wir oben gesehen haben, der Persönlichkeitsgedanke. Er
findet nur eine kurze, aber sehr tiefe Begründung in der Forderung,
daß der Mensch nie bloß als Mittel (Sache), fondern stets als Zweck
betrachtet und behandelt werden soll. In dieser Forderung trifft der
Individualismus mit dem Sozialismus zusammen, hier ist der tiefste
gemeinsame Ursprung des Großen und Berechtigten in diesen beiden
größten Bewegungen der Gegenwart. Es ist überraschend, wie bei einem
der bedeutendsten Vertreter des modernen Individualismus, nämlich
bei Ibsen, die Forderung, daß kein Menfch als Sache behandelt
werden dürfe, in fast wörtlicher Uebereinstimmung mit Kant immer
wieder erhoben wird. Wer aber für sich das Recht in Anspruch
nimmt, als vollwertige Persönlichkeit behandelt zu werden, und in
Freiheit sich dazu entfalten zu dürfen, der muß auch Verständnis
dafür haben und mehr als Verständnis, wenn ein großer Teil der
Menschheit fich dagegen wehrt, sich und seine Arbeitskraft als Sache
behandeln zu lasten, mit der man nach Gutdünken und Belieben
verfahren kann. Es fehlt denn auch auf sozialistischer Seite nicht an
Versuchen, in der Begründung des Sozialismus auf Kant zurückzugehen.

Ohne den hohen Wert der materialistischen Geschichtsauffassung
bestreiten zu wollen, muß man sagen, daß die Geschichtsauffassung
Kants dem tiefsten Sinn der sozialen Bewegung gerechter wird. Das
Ziel der Geschichte ist nach Kant ein Reich freier Persönlichkeiten. Der
Gedanke Fichtes, daß der Zweck der Welt sei, dem Willen Stoff zur
Betätigung zu geben, stndet sich im Keime auch schon bei Kant. So
wenig er von einem Monismus wissen will, der alle Gegensätze
eilfertig vermischt, so unentbehrlich ist ihm der Gedanke, daß Natur und
Geist nicht auseinanderfallen, fondern daß die Natur schließlich dem
Geiste dienen muß.



— 132 —

„Es kann also der Moral nicht gleichgültig sein, ob sie sich den Begriff von
einem Endzweck aller Dinge mache oder nicht, weil dadurch allein der Verbindung
der Zweckmäßigkeit dcr Freiheit mit der Zweckmäßigkeit der Natur, deren wir gar
nicht entbehren können, objektiv praktische Realität verschafft werden kann."

So kräftig ferner das Verlangen nach Glück als Motiv des

sittlichen Strebens abgelehnt wird, so entschieden wird die tiefe
Berechtigung des Glückverlangens anerkannt. Man erblickt vielfach einen

Mangel an Konsequenz darin, daß Kant in der Begründung des

Gottesglaubens der Glückseligkeit einen so großen Raum gewährt habe.
Das sei eiu Rückfall in den so schroff bekämpften Eudämonismus. Ich
sinde, das ist eiue sehr berechtigte Jnkvnseqnenz. Kant hat recht daran
getan, daß er nicht im Interesse der Geschlossenheit feines Systems
einem der tiefsten Triebe des Menschenherzens Gewalt angetan hat.
In der natürlichen Ordnung der Dinge fallen oft Tüchtigkeit und
Glück auseinander — es fehlt ein sicherer Zusammenhang zwischen
Tugend und Glückseligkeit. Wir könnten aber nicht mit ganzer
Hingebung für das Gute wirken, wenn es keine Macht über die Wirklichkeit

hätte; aus der Idee des Guten erwächst notwendig die Forderung
einer sittlichen Weltordnung und damit eines allmächtigen, sittlichen
Wesens, wie aus der Tatsache, daß in diesem Leben das sittliche Ideal
nicht erreicht wird, die Gewißheit der Unerreichbarkeit des Ziels aber
das sittliche Streben lähmen würde, die Forderung der Unsterblichkeit

d er Seele sich vrgauisch ergibt. R. Ragaz (Jlanz),
(Schluß folgt.)

Me soziale SeSeutung Ses Kreuzes ebrlstl.
i.

DUas Kreuz Christi ist das Symbol der heiligen Liebe. Ein er-I habeneres Beispiel dieser Liebe als dasjenige, das wir in der

freiwilligen Selbstaufvpfernng Jesu vor Augen haben, weist die

Weltgeschichte nicht auf.
Paulus beschreibt die Gesinnung Jesu Christi mit den Worten:

„Welcher, ob er wohl in göttlicher Gestalt war, hielt er es nicht für
einen Ranb, Gott gleich sein, sondern äußerte sich selbst und nahm
Knechtsgestalt an, ward gleichwie eiu anderer Mensch und an Gebärden
als eiu Mensch erfunden; erniedrigte sich selbst und ward gehorsam
bis zum Tode, ja zum Tode am Kreuz" (Phil. 2, 6—8). Und an
einem andern Ort sagt derselbe Apostel: „Ihr wisset die Gnade unsers
Herrn Jesu Christi, daß, ob er wohl reich ist, ward er doch arm um
euretwillen, auf daß ihr durch seine Armut reich würdet" (2.Kor. 8,9).
Gethsemane und Golgatha zeigen uns, daß Jesus willig war, sich selbst

*) Der Artikel wird unsern Lesern auch dadurch besonders interessant sein,
daß der Verfasser Prediger einer Methodistengemeinde ist.


	Kant und das Christentum

