
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 3

Artikel: Woran es liegt

Autor: L.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 —

Woran es liegt.
Und ihr habt nicht gewollt,

Matth, 23, 37,

»Michts ist falscher, als zu meinen, daß die Menschen im all-
gemeinen durch wohlabgewogene Gründe geleitet würden, daß
sie der Wahrheit gehorchten, sobald sie sie erkannt hätten. Zu

den sichersten Ergebnissen der neuereit Psychologie gehört die Einsicht,
daß die Menschen beherrscht werden durch das, was man den Willen
nennt, d. h. durch Furcht und Hoffnung, Neigung und Abneigung,
Liebe und Haß. Diese Tatsache wird außerordentlich wichtig, wo es

sich darum handelt, eine Sache durchzusetzen, seis bei einem Einzelnen,
seis bei der Menge. Ihr meint wohl, eine so gute Sache zu
vertreten, eine Sache, die so sehr zum Heile Aller wäre. Ihr treibet für
sie die besten, klarsten Gründe auf und stellt sie mit aller Kraft und
Begeisterung dar. Wie sollten Menschen, die denken können und ein
Herz haben, sich ihr verschließen? Ihr gewinnt denn auch Einige,
vielleicht Viele; sie lassen sich überzeugen, begeistern. Aber vvn einem
bestimmten Punkt an machen alle solchen Bewegungen eine Erfahrung,
die sie sich nicht recht erklären können. Sie haben ihren Gedankenkampf

gewonnen. Die Einwände der Gegner sind oft lind gründlich
widerlegt worden. Diese selbst haben sicher kein großes Vertrauen
mehr darauf, ja sie geben vielleicht offen zu, daß eure Gründe siegreich
seien, daß sie euch eigentlich recht geben müßten. Warum denn machen
sie nicht mit? Etwa aus Angst oder aus Rücksicht auf irgend ein
Eigeninteresfe? Beides ist nicht der Fall, wenigstens nicht im gröberen
Sinne. Was ist es denn, das sie zurückhält? Die Sache ist einfach:
sie wollen nicht. Damit feid ihr auf eine Mauer gestoßen, die

ihr mit euren besten Gründen nicht einrennt. Sie wollen nicht. Das
Hemmende in ihnen liegt an einem Ort, der der Bekehrung des Kopfes
spottet. Da mögt ihr lange zureden — die Menschen geben euch

euren Willen nicht her. Dieser entschlossene Widerstand des Willens
mag sich aus allerlei Elementen zusammensetzen; edle und unedle
Motive mögen mitspielen. Es kann ein Menfch nun einmal für eine

gewisse Art von Wahrheiten gleichsam immun sein und dieser Zug
feiner Natur mag die Kehrseite von ausgezeichneten andern
Eigenschaften bilden, oder eure Sache stößt mit sonstigen leidenschaftlichen,
wenn auch vielleicht nur halb bewußten, aber jedenfalls nicht unedlen
Tendenzen feines Wesens zusammen. Aber meistens dürfen wir die
Ursache des Widerstandes nicht so tief suchen: es ift die Trägheit
und Stumpfheit, das bedrohte materielle Interesse oder die verletzte
Eitelkeit, es ist, sobald es in die höheren Gebiete des Lebens geht,
vor allem der Drang nach Macht und Herrschaft. Aus diesem Material
ist die Mauer gebildet, auf die ihr stoßt. Natürlich gibt sich diese

eigentliche Ursache des Widerstandes nicht gern zu erkennen. Sie mas-



— 91 —

kiert sich mit Argumenten. Auf etwas größere oder geringere Wahrheit
derselben kommt es ihr wenig an, wenn sie nnr ihren Dienst tun.
Es ist erstaunlich, was für Sophisten Willensmenfchen nach Art Luthers
oder Bismarcks oft fein können. Mag ein Argument auch nur ein
schwacher Strohhalm sein, der leidenschaftliche Wille macht daraus
eine Keule. Ihr sucht dagegen eure Gründe zu entfalten; ihr zeigt,
wie ihrs meint, daß ihrs nicht so meint, sondern so — eitles
Bemühen! Als ob es dem Gegner darauf ankäme, euch so zu verstehen,
wie ihr verstanden sein wollt! Er will euch schlagen, er will —
natürlich meistens, ohne sich dessen klar bewußt zu fein.

Das ist das Geheimnis des Kampfes der Wahrheit. Es ist
schmerzlich. Wer von einer großen Wahrheit ergriffen ist, einer Wahrheit,

die ihn selig macht, der möchte sie Andern bringen als schönstes
Geschenk, er brennt darauf, er kann sich nicht denken, daß die Menschen
sie zurückzuweisen vermöchten, wenn sie sie einmal verstanden. Er weiß
zwar, wenn er kein Kind mehr ist, daß es Kampf kosten wird, sie
durchzusetzen, daß Viele sie nicht verstehen werden, daß es vielleicht des

Martyriums bedarf, um sie zum Siege zu führen. Das alles
überrascht ihn nicht, wenn es kommt; Eins aber überrascht ihn, macht
ihn staunen: daß nämlich die Menschen sich gar nicht auf seine Wahrheit

einlassen, daß gerade die, auf die er es zu allererst abgesehen
hat, die auch verpflichtet wären, sich mit seiner Wahrheit auseinanderzusetzen,

sich gar nicht Mühe geben, es zn tun, daß man, vielleicht
nach einer gewissen Aufmerksamkeit, ja Erregung, weiter geht, als ob

nichts geschehen wäre — bis er begreift, was das heißen will, nämlich:
Wir wollen nicht!

Diese Erfahrung bildet im größten Stil einen Teil der Passionsgeschichte

Jesu. Wir haben Grund anzunehmen, daß sie auch für ihn
etwas wie eine schmerzliche Ueberraschung war. Wir dürfen wohl
glauben, daß er für das Große, das ihm Gott gegeben, auf offene
Herzen rechnete, daß er dem Volk, und besonders seinen geistlichen
Führern, mehr Empfänglichkeit für Gottes Wahrheit, mehr Hunger
und Durst nach ihr zutraute, daß er ihnen mit Ehrfnrcht entgegentrat.
Es gab am Anfang auch eine gewisse Bewegung unter ihnen, ein
Aufmerken, ein Disputieren — aber es dauerte nur kurze Zeit, dann
stand es wie eine Mauer vor ihm : sie wollten nicht! Wie hätten
sie auch sollen! Sie waren ja die geistlichen Leiter des Volkes — was
hatte dieser Unbernfene dazwischen zu treten Sie hatten das Amt, hatten
die Theologie — was wollte dieser Stürmer und Schwärmer? Er
mochte ja in manchem recht haben — es war ja im kirchlichen Leben
nicht alles, wie es sein sollte — aber das zu bessern waren die geordneten
Instanzen da, man ließ sich die Bußpredigt eines Mannes ohne Autorität
nicht gefallen, umsomehr als sie sich der Uebertreibung schuldig machte;
man wollte nicht! Jesus spürt immer deutlicher dieses fertige, un-
bekehrbare, entschlossene Nichtwollen. Es ist die Enttäuschung, die
ihm gegen diese Verhärtung des Willens jene Weherufe eingibt, deren



— 92 —

leidenschaftliche Gewalt uns entsetzt. Sie aber wollen nun natürlich
erst recht nicht mehr. Der Kampf der Gedanken wird ein Kampf
der Willen, ein Kampf bis aufs Blut.

Freilich hat Jesus auch ein Wollen gefunden, nicht nur das
einer entschlossenen Jüngerschar, sondern auch das der Massen. Diese
haben kein Interesse gegen ihn zu hüten. Sie erwarten, hoffen etwas
von ihm, tun es leidenschaftlich. Aber sie tun es so, daß sie ihr
Wollen ihm aufdrängen möchten. Er soll ihr ungestümes Wünschen
befriedigen. Es ist auch ihnen nicht um die Wahrheit zu tun, die er
zu bringen hat, seine Wahrheit ist nur gut, wenn sie ihrem Wollen
dient. Wie sich eines Tages zeigt, daß er das nicht will, wendet
sich auch ihr Wollen mit Wut gegen ihn. Er möchte ihnen zeigen,
daß seine Wahrheit allein sie retten könne, er will ja nichts als ihr
Heil, umsonst — sie wollen nicht. Das Ende ist das Kreuz.

Was ist zu tun, wenn der Kampf des Geistes bis zu diesem

Punkt gekommen ist? Eines jedenfalls nicht: Jetzt nur nicht mehr
disputieren, einander belehren wollen! Damit wird nur die Wahrheit
verwässert. Jetzt heißt es zuerst: warten, die Wahrheit wirken
lassen, die Seelen mit ihr allein lassen, auf daß alles Menschliche, das
ihre menschlichen Vertreter ihr so leicht anhängen, vvn ihr falle und
sie in ihrer reinen, göttlichen Gestalt zu solchen Herzen rede, die

nicht völlig verstockt sind. Aber wenn auch das nicht hilft, wenn die

Dinge zur Entscheidung drängen? Was dann? Ja, dann kommt eben

das Kreuz. Es ist der Sieg auch über diese schwersten der Widerstände.

Als Jesus sich ans Kreuz schlagen ließ, da hatte er das Letzte

getan, was er tun konnte und mußte. Die Wahrheit kann ihre
Göttlichkeit nicht besser entfalten, als wenn sie leidet, ja, sie kann sie wohl
nur dann recht entfalten. So lange sie fordernd, strafend, siegend
dasteht, regt sie den Willen gegen sich auf. Er fühlt sich verletzt,
vergewaltigt. Sein Machtdrang, sein Selbsterhaltungstrieb wehrt sich

gegen sie. Auch die Wahrheit selbst bleibt noch zu sehr menschlich;
es ist ein gewisser Siegerwille in ihr, der den Trotz der Seelen reizt;
sie ist vielleicht gar zn stark mit menschlicher Torheit und Unreinheit
vermischt. Ob nicht sogar die harten Strafreden Jesu gegen die Pharisäer
und Schriftgelehrten noch mehr dem Menschensohn angehören als dem

Gottessohn? Es ist sicher eine richtige Empfindung gewesen, die die
Menschen von Anbeginn vor dem Kreuze gehabt haben: daß erst am
Kreuze das göttliche Wesen Jesu rein und überwältigend hervorbreche.
Nun ist er der Unterlegene, nun ist klar, daß er keine Macht und
Ehre haben will und kann, und keine Macht und Ehre sich mehr von
ihm bedroht zu sehen braucht; nun darf sich jedes wirklich oder scheinbar
vergewaltigte Ich an seinen Leiden sättigen. Aber wenn es gesättigt
ist, dann kann die Wahrheit wieder zn ihm sprechen, nun aber alles
Menschlichen entkleidet, als Gottes reine Stimme. Durch das Kreuz
hat Jesus den Widerstand des verstockten Willens gebrochen; das
Kreuz ist auch der einzige Weg, der endgültig weiter führt, wo,w ir im



— 93 —

Kampfe für die Wahrheit auf dieses letzte, stärkste Bollwerk gestoßen
sind: den Selbsterhaltungswillen des natürlichen Ich. Denn am Kreuze
allein wird Gott offenbar.

Aber wie? — Hat denn das Krenz Alle gewonnen? Freilich
nicht. Auch seine Sprache ist von der Verblendung nicht verstanden
worden. Da redete Gott eine andere Sprache: die Sprache des
Gerichtes. In furchtbaren Katastrophen redete die Wahrheit, die der
Wille von sich gestoßen hatte. Das heilige Land wurde eine Trümmerstätte.

Jerusalem ging in Flammen auf, samt dem Tempel. An
tausenden von Kreuzen hingen die Kriegsgefangenen um die Stadt
herum. Hätten sie auf den gehört, der einst einsam auf Golgatha
gehangen hatte! Sie hatten nicht gewollt. Es ist nichts furchtbarer
als wenn Einzelne oder Gemeinschaften zu diesem Punkt gelangen,
wo sie der Wahrheit den verbissenen Widerstand des Willens entgegenstellen;

dann sperren sie sich gegen Gott. Wehe jetzt und allezeit denen,
die dem Werbeil und Mahnen Gottes antworten mit einem: Wir
wollen nicht! L. R.

IWSer- uns ZugenSttcden Fürsorge/)
I^ine der größten Taten des genialen Italieners Lombroso ist es,

D den Nachweis erbracht zu haben, daß das soziale Leben nicht
allein durch die Existenz zahlreicher anormaler und entarteter

Menschen gestört wird, sondern, daß auch die politische und wirtschaftliche

Entwicklung der Kulturvölker Abnormitäten provoziert, die nun
sozial zurückwirken, aber nicht mit Ergreifung der Reformmaßregeln,
mit Beseitigung der Ursachen verschwinden, sondern weitermirkend die

Individuen dauernd biologisch verändern, ja durch Vererbung alls
Generationen hinaus Anomalie» schaffen, die sozial schädigen oder
zerstörend wirken.

Das ist einer der bindenden Schlüsse, welche Lombroso in dem
letzten großen Werke**) seines beispiellos unermüdlichen Fleißes aus
seiner Lebensarbeit gezogen hat. Und er hat damit der Menschheit,
welche all der Entartung, all der Verkommenheit, all des Lasters und
Verbrechens gewahr wird, das sie ständig bedroht, das Kulturfortschritt
und Menschenglück hintanhält, den Weg gewiesen, auf dem es

möglich ist, rationell deu Kampf gegen die schädlichen Auswüchse am
Organismus der Menschheit aufzunehmen.

Jeder, der sich mit Fürsorge beschäftigt, weiß, daß es zahlreiche
Fürsvrgebestrebungen gibt und daß es scheinbar ebenso viele für sich

*) Vortrag au der zweiten Hauptoersammlung des schweizerischen Zentral-
Krippenvereines am 20. Oktober 1910 in Zürich.

**) Lombroso, die Ursachen und Bekämpfung des Verbrechens, Berlin 1902,


	Woran es liegt

