
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 3

Artikel: Wunderglaube und Wunderbegriff in der Gegenwart : Teil III, IV und V

Autor: Wendland, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AunSerglauve uns AunSerbegrltt
w Ser «egenwart.

m.

RsHit dem Bisherigen sind aber die eigentlichen Schwierigkeiten
» des Wunderproblems noch gar nicht berührt, geschweige denn

> > « gelöst. Es klingt sehr einfach, wenn man mit einigen berühmten
Theologen sagt: „Sofern ich einen Vorgang erkenntnismäßig ergründe,
stelle ich ihn in die Reihe der natürlichen Urfachen hinein und erkläre
ihn natürlich; sofern ich dagegen von demselben Vorgang religiös
berührt werde, empfinde ich ihn als eine Wirkung Gottes, die auf
mein Heil abzielt, und nenne ihn ein Wunder." Mit diesen Worten
ist der Ausgangspunkt der Frage richtig gekennzeichnet, aber die Lösung
ist noch nicht erreicht. Es ist mir stets wie ein Umgehen der Frage
erschienen, wenn ein so hervorragender Theologe wie Albrecht Ritschl
sich bei der Antivort begnügte: „Wunder sind Ereignisse, die in
Beziehung zu unserm Vorsehungsglauben stehen." Ritschl wies alle
weiteren Fragen ab, wie sich das Wunder zu der Behauptung
verhalte, daß es einen geschlossenen, naturgesetzlichen Zusammenhang der
ganzen Welt gebe. Hier liegen die eigentlichen brennenden Fragen,
auf die Theologie und Philosophie Antwort geben müssen.

An diesem Punkte bieten anch Spinoza, Schleiermacher, Biedermann,

Lang und die ihnen verwandten Theologen ungenügende
Lösungen. Diese legen für das Weltverständnis die Begriffe Natur,
Naturordnung, Naturgesetz zu Grunde und setzen dann hinterher das
Wirken Gottes mit dem Walten der Naturordnung gleich. Daraus
ergeben sich aber schneidende Konflikte für den religiösen Glauben.
Die Naturgesetze sind unpersönlich; gleichgültig gegen Wohl und Wehe
schreitet bald Glück bald Unglück naturgesetzlich über das Menschen-
fchickfal dahin. Daher ist die Gleichung Gott gleich der Naturordnung
nicht ohne weiteres vollziehbar. Gott bekommt ein unpersönlich naturhaftes

Aussehen. Nicht wirkliches Vertrauen sondern resigniertes
Sichergeben ist das einzig mögliche religiöse Verhalten, das übrig



82 —

bleibt. Das Chriftentum wird ins Stoische umgebogen, wenn die

Naturordnuug der hervorstechendste Ausdruck für Gottes Wirksamkeit
sein soll. Es ist daher verständlich, wenn die liberale Theologie hier
leidenschaftlichen Widerspruch gefunden und mit ihren Theorien nicht
gesiegt hat. Ja das im Parteistreit geprägte böse Schlagwort „naturalistische

Theologie" wird, wenn es auch im ganzen ungerecht ist, doch

von hier aus verständlich.
> Scheinbar sind wir damit in eine viel schwierigere Lage gekommen.

Manche Theologen flüchten sich wieder, nm der unpersönlichen
Naturordnung zu eutgeheu, in den alten Wunderbegriff oder gebranchen
unwillkürlich Ausdrücke, die diesem entstammen. Sie reden vom
„Eingreifen" Gottes, vom „Durchbrechen" der Naturordnung oder des
weltlichen Kausalzusammenhangs. Der alte Wunderbegriff aber ist
unmöglich, die Gleichsetzung von Gott und Naturordnuug ebenfalls. Was
erscheint da begreiflicher, als daß wir das ganze Problem als ein
unlösbares stehen lassen und eine Antinomie zwischen religiösem nnd
wissenschaftlichem Weltverständnis behaupten! Viele beruhigen sich in
der Tat hierbei. Herrmann macht sogar aus der Not eine Tugend
und erklärt: der Mann der Wissenschaft könne eine Durchbrechung
des Kausalzusammenhanges nie zugeben, der religiöse Mensch dagegen
müsse sie immerfort behaupten. Wer nun wie Herrmann zugleich
wissenschaftlich und religiös sein will, muß abwechselnd bald das eine

behaupten, das andere leugnen und umgekehrt. Er braucht nur bald
die eine bald die andere Stimmung hervorzukehren?

Aber auch andere finden schwer die Vereinigung zwischen den
beiden Gedanken, dem Glauben an die unbeschränkte mit Weisheit und
Liebe regierende Macht Gottes, und der Gewißheit einer unverbrüchlichen

Naturordnung. Wie find beide zu vereinigen? Das ist der
Kern des Wunderproblems.

Nur eine kritische Betrachtung der Begriffe Natur, Naturgesetz,
Kausalzusammenhang kann uns hier weiter führen. Schon oft ist
von Philosophen wie Lotze u. a. betont worden: die Naturgesetze
dürfen nicht wie regierende Wesenheiten betrachtet werden. Und
Eucken fpricht davon, daß viele aus dem Naturgesetz sich einen Fetisch
bilden. Noch wichtiger aber scheint mir zu sein: wir kennen eine

Anzahl Naturgesetze, d. h. mir haben eine Reihe regelmäßig
wiederkehrender Tatsachen auf feste Formeln gebracht. Aber wir sind nicht
imstande, ein System von Naturgesetzen zu bilden. Erst recht nicht wird
es uns gelingen, etwa ein einziges, allumfassendes Naturgesetz zu
finden, dem sich alle andern einordnen. Ein solches Naturgesetz gibt
es nicht. Wenn Haeckel etwa die beiden Gesetze der Erhaltung der
Materie und der Energie zu einem allumfassenden Weltgesetz, dem von
ihm sogenannten Substanzgesetz zusammenfaßt, oder wenn Ostwald
in dem Gesetz der Erhaltung der Euergie etwas ähnliches findet, so

sind diese Gesetze in ihrer Bedeutung auf eine falsche Höhe erhoben.
Ihnen ordnen sich durchaus nicht alle Naturgesetze ein. Vielmehr saßt



— 83 —

jedes Naturgesetz einen teils kleineren teils größeren Kreis des
Geschehens nach einem bestimmten Gesichtspunkt zusammen. „Der Reichtum

der Wirklichkeit besteht darin, daß sich gleiche und verschiedene
Naturgesetze unter den verschiedensten, jedesmal gerade vorliegenden
Bedingungen kombinieren nnd in ihren Wirknngen superponieren."*)
Die Naturwissenschaft kann für die jedesmal vorliegenden
Bedingungen wieder die Ursachen aufsuchen. Sie kommt hierbei aber
nie bis zu den letzten Gründen des Wirklichen. Denn jede Ursache
führt auf mehrere andere zurück. So ist das gesamte Geschehen ein
grenzenlos Unermeßliches, das sich räumlich wie zeitlich ins Unendliche
erstreckt. Der Schluß ist also falsch: weil wir den Gesichtspunkt des
Naturgesetzes für jeden einzelnen Vorgang anwenden müssen, darum
sei auch das Weltganze durch den Gesichtspunkt „Naturgesetz"
erschöpfend ausgedrückt. Diesen Fehler begeht am stärksten Spinoza.
Das Weltganze ist uns ebenso ein Geheimnis wie die Natur. Der
Begriff Naturgesetz gibt uns einen Durchblick durch das Weltganze
nach einem bestimmten Gesichtspunkt; die ästhetische Weltbetrachtung
durchleuchtet das Universum in andrer Beziehung. Ebenso ist die
religiöse Erfahrung und Weltanschauung eine eigenartige, selbständige.
Sie leidet Schaden, wenn man sie in den Schematismus ungeeigneter
Begriffe hineinzwängt; sie darf aber auch ihrerseits nicht die Eigenart
der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung stören oder sich in sie
eindrängen. Dies tat der alte thomistische Wunderbegriff. Zwischen ihm
und der Naturwissenschaft gibt es keinen Einklang. Frieden dagegen
läßt sich auf folgender Basis schließen: die Naturwissenschaft verzichtet
darauf, den Urgrund der Dinge zu finden. Zu diesem Verzicht braucht
man sie nicht erst zu drängen. Sie selbst ist, soweit ich sehen kann,
dazu bereit, wenigstens alle wirklich in Betracht kommenden exakten
Forscher. Um nnr einen unter vielen herauszugreifen, führe ich die
Worte I. Rofenthals**) «n: „In Wirklichkeit kennen wir die Ursachen
des Geschehens in der Natur nicht und haben auch kein Mittel, sie zu
erkennen oder anzugeben, ob ihm überhaupt Ursachen in dem Sinne
zu Grunde liegen, wie wir die Motive unseres Handelns als Ursache
diefer Handlung bezeichnen." „Alles, was wir von den Naturvorgängen

erfahren, ist, daß sie untereinander in bestimmter Weise
zusammenhängen. Was wir Erklärung einer Naturerscheinung nennen,
ist immer nur der Nachweis des Znsammenhangs dieser Erscheinung
mit andern, nns schon bekannten. Diesen Zusammenhang zu erforschen,
die Gesetzmäßigkeit desselben festzustellen ist die Aufgabe der
Naturforschung. Das ,,rsrum ««Sirosesrs causas"***) muß der
Naturforscher bescheidentlich ablehnen. Das gehört nicht zu seinen
Aufgaben, weil es mit den Mitteln, über die er verfügt, nicht zu erreichen

*) Paul Volkmann: Erkenntnistheorctische Grundzüge der Naturwissenschaft.
Zweite Auflage 1910, S. 172.

**) Lehrbuch der allgemeinen Physiologie. 1901, S. 33,
***) Die Ursachen der Dinge erkennen.



— 84 —

ist." Den letzten Grund und damit Sinn nnd Zweck des Daseins zu
enthüllen, ist Aufgabe vvn Philosophie und Religion. Der Kompetenzstreit

beider kann hier nicht im Vorübergehen geschlichtet werden.
Klar ist aber, daß keine Philosophie die Eigenart der Religion außer
Acht lassen darf. Sofern nun in dem religiösen Gottesglauben die

Ueberzeugung liegt, daß die gesamte Wirklichkeit, von der wir abhängig
sind, in Gott gegründet ist, gibt uns die Religion die Antwort auf
die Fragen, bei denen die exakte Wissenschaft ihre Inkompetenz erklärt.
Das ganze Wunderproblem liegt oberhalb der Sphäre der
Naturwissenschaft und stört diese nicht.

IV.
Nicht erst die Naturwissenschaft, so wird weiter behauptet, schließe

das Wunder aus, sondern der wissenschaftliche Grundbegriff der
Kausalität mache die Annahme des Wunders unmöglich. Denn dieser

Begriff setze einen geschlossenen Kausalzusammenhang in der Welt
voraus. Jedes Wunder aber sprenge diese geschlossene Kette der
Ereignisse durch einen Eingriff von außen. Hierauf ist zu erwidern:
einen geschlossenen Zusammenhang der Ereignisse kennen wir nicht.
Denn bei jedem Vorgang wirken mehrere Ursachen zusammen, die

ihrerseits wieder durch andere Geschehnisse bedingt sind. So kommen
wir nicht zu einem geschlossenen Ring, fondern zu einem räumlich wie
zeitlich ins Unendliche hinein reichenden Ineinander von Ursachen und
Wirkungen. Ferner liegt in den Begriffen Ursache und Wirkung das
Grundgeheimnis des Daseins beschlossen. Wie fängt es ein Atom an,
auf das andere zu wirken? Wie bringt ein Samenkorn es fertig,
aus der umgebenden Erde feine Nahrung zu ziehen? Wie der menschliche

Wille, feine Glieder zu bewegen? In diesen drei verschiedenen
Formen des Kausalitätsprinzips liegen die Urgeheimnisse des Seins,
ja sie sind letztlich nur Formulierungen von Tatbeständen, die das
Urwunder des Daseins zum Ausdruck bringen: es geschieht etwas
Neues, was an das Bestehende sich anschließt, aber doch in ihm noch
nicht beschlossen war. Die Abneigung gegen das Wunder hat auch

hier darin Recht, daß wir das „Uebernatürliche" nicht wie eine
Einzelursache in die „natürlichen" Ursachen eingreifen und mit ihnen
konkurrieren sehen. Das Uebernatürliche fährt nicht in massiver
Handgreiflichkeit von Oben oder von Außen in einen geschlossenen

Ring des natürlichen Geschehens hinein. Aber es bleibt ein nie zu
enträtselndes Geheimnis, wie das Neue innerhalb des Geschehens
entstehen kann. An besonders markanten Stellen der geschichtlichen
Entwicklung läßt sich dies Geheimnis stark hervorheben: wie ist die

Entstehung des organischen Lebens möglich, wenn es vorher nur
unorganische Materie gegeben hat? Wie die Entstehung des menschlichen

Geisteslebens aus dem tierischen? Wie die Erzeugung eines
großen Genius? Das Gesetz der Erhaltung der Energie läßt uns
hier völlig im Stich. Es gilt ja auch nicht für das Geistesleben.



— 85 —

Hier spricht man viel richtiger von einem Wachstum der geistigen
Energie, von einer schöpferischen Synthese — damit bringt man das
Geheimnis nur auf eine Formel.

Man hat weiter gesagt: auch wenn wir die Gesetze nicht kennen,
nach denen organisches Leben aus dem Unorganischen, menschliches
Geistesleben aus dem tierischen, geniales Schaffen aus dem Mutterboden

geistiger Anlagen und fruchtbarer Umgebung entsprungen ist,
so postulieren wir doch: es muß Naturgesetze geben, nach denen alles
dies geschehen ist. Schleiermacher postuliert z. B. Gesetze, nach denen
von Zeit zu Zeit ein Heros in der Geschichte entstehen muß, und
wendet diese Betrachtung ausdrücklich auf die Person Jesu an. Aber
diese unbekannten Gesetze drücken nichts anderes aus, als daß wir
dem logischen Zwang unterliegen, den Begriff „Naturgesetz" an alle
Erscheinungen heranzubringen. Wir mögen dies versuchen, dürfen
uns aber nicht einbilden, damit feien alle Vorgänge erklärt oder
begriffen. Wir müssen uns auch vorhalten, daß der Begriff „Gesetz"
ein rein formaler ist. Welche inhaltlichen Kräfte in den Vorgängen
walten, die wir in einem Naturgesetz zusammenfassen, darüber gibt der
Begriff des Gesetzes keine Auskunft. Er sagt nur, daß auch bei der
Entstehung des organischen Lebens, des Geisteslebens und des Genius
Kräfte wirken, die auch sonst in der Welt vorhanden sind. Diese
geheimnisvollen Kräfte find hiermit nur formuliert, nicht begriffen.

Allerdings ist zwischen den Begriffen Geheimnis und Wunder
ein gewaltiger Unterschied. Der Begriff „Geheimnis" konstatiert, daß
unsere Erklärungen einen unbegreiflichen Rest lassen. Der Begriff
„Wunder" dagegen behauptet positiv, daß in diesem Unbegreiflichen das
Uebernatürliche verborgen sei. Zur Anerkennung von Geheimnissen
ist die heutige Wissenschaft gerne bereit, gegen das „Wunder" sträubt
sie sich aufs äußerste. Dies Sträuben ist verständlich und an seinem
Orte auch vollständig berechtigt. Man soll doch ja nicht der exakten
Naturforschung oder der Geschichtswissenschaft zumuten, sie solle vom
Wuuder oder vom Uebernatürlichen reden; sie tut recht daran, wenn
sie das Uebernatürliche aus ihrem Gebiete hinausweist. Noch Leibniz,
Newton und Kant in seinen vorkritischen Schriften sprachen von dem
ersten Anstoß zur Bewegung, den die Materie von Gott erhalten
habe. Vor die gesamte Physik wurde damit ein religiöses Vorzeichen
gesetzt. Die Physik wurde gewissermaßen wie bei Aristoteles der
Theologie untergeordnet oder gar wie in der Stoa als Teil der
Theologie betrachtet. Die Physik wie die gesamten Naturwissenschaften
haben sich seit Kant selbständig gemacht und haben das Joch fremder
Begriffe wie Gott, Wunder, Ucbernatürliches abgeschüttelt. Dies ift
ihr gutes Recht. Der Durchblick durch die Wirklichkeit, den sie bieten,
stößt gar nicht auf diese Begriffe. Es ist verkehrt, wenn die thomistische
Theologie, d. i. die gegenwärtige katholische Theologie, sofern sie nicht
modernistisch gesinnt ist, noch heute die Naturwissenschaften zur
Anerkennung des Wunders zwingen will.



— 86 —

Wer nun die Religion nicht für eine illusionäre Spiegelung
angeblicher Gemütsbedürfnisse hält, wird ihre Grundaussage darin
finden müssen, daß das Uebernatürliche fich im Sinnlich-sichtbaren
offenbart. Die pantheistische Jmmanenzreligivn faßt nur eine Seite
der Religion ins Auge, die Verklärung des weltlichen Lebens, das
mit göttlichem Schimmer umkleidet wird. Die andere Seite aller
Religion ist die Empfindung, wie schwächlich, sündig und vergänglich
das Erdenleben ist. Nur durch einen Zustrom der rettenden und
erhebenden Guade Gottes gewinnt das Irdische überweltlichen Gehalt
und höheren Wert. Die Behauptung des Wunders liegt damit aller
echten Religion zu Grunde, denn ein positives Verhältnis zum
Uebernatürlichen, genauer der Glaube an eine Offenbarung des Göttlichen
ist der Grundgedanke aller Religion. Wer also in dem religiösen
Leben irgend eine wesentliche Wahrheit sieht, ist auch der
Ueberzeugung : Gott wirkt im Weltleben, das Uebernatürliche bringt sich in
der irdischen Erscheiuuugswelt zur Geltung. Das einzige Organ aber,
den ins Ueberweltliche hinweisenden Sinn des Lebens zu empfinden
und zu deuten, ift der religiöse Glaube.

V.
Ebensowenig wie die Naturwissenschaft kann und darf ich die

Geschichtswissenschaft zur Anerkennung des Wunders zwingen. Anch
sie wird sich dabei begnügen, von Geheimnissen, von unbegreiflichem
Zusammentreffen, von folgenreichen „Zufällen" zu reden. Die religiöse
Deutung der Geschichte ist nicht ihre Anfgabe. Die Geschichtsschreibung
wird aber auch niemandem die religiöse Deutung der scheinbaren
„Zufälle" verwehren, vielleicht sogar selber durch ihre Darstellung
gelegentlich den Eindruck einer höheren Lenkung erwecken. Gerade je
weniger absichtlich und grell aufgetragen die religiöse Betrachtung der
Geschichte in den Vordergrund tritt, um so wirksamer ist sie.

Der Stil der israelitischen prophetischen Geschichtsschreibung ist ein
spezifisch religiöser: Gott sprach zu Abraham, Gott verstockte Pharao,
der Zorn Jahves ergrimmte wider Israel, Gott schaffte einen großen
Fisch herbei. Das Wunder liegt hier in der religiösen Deutung der
Ereignisse, Diese Deutung mag hin und wieder fehlgreifen. Manches
ist als göttlicher Befehl gedeutet und später überliefert worden, worin
menschliche Schwächen stark zu Tage treten (z. B. das Gebot der

Opferung Isaaks, die Ausrottung der Kanacmiter u. a.) Daß der
Mensch wie seine eigene Geschichte so auch die Weltgeschichte religiös
zu deuten hat, steht jedem Frommen fest. Nur wird diese Deutung
fremden Lebens mit großer Zurückhaltung und unter stetem Vorbehalt
geschehen müssen.

Die eigentlich brennende Frage auf diesem Gebiet ist die: gibt
es etwa ein den Ancllogieen alles sonstigen Geschehens entrücktes
Gebiet? Sind die im Alten nnd Nenen Testament berichteten Wunder
mit anderem Maßstabe zu messen als die Wundererzählungen der



— 87 —

griechischen und römischen, der indischen und persischen Literatur?v Sind
die Wunder, die von Mose, Elia, Elisa, von Jesus und Petrus'berichtet

sind, etwa anders zu beurteilen als die Wunder von und
an Heiligen, Märtyrern nnd Mönchen der alten und mittelalterlichen
Kirche? Diese Frage aufwerfen heißt sie verneinen. Die Analogien
der verschiedenen Gebiete sind gar zn groß. Heilungen, Toten-
erweckungen, Entrücknngen durch die Luft, Visionen, Erscheinungen
Gestorbener, prophetische Ekstasen werden bei den verschiedenen Völkern
berichtet. Die biblischen Wunder unterscheiden fich nur durch ihre —
im Großen nnd Ganzen verstanden — stärkere Nüchternheit und ihre
im Neuen Testamente stets, im Alten ivemgstens meistens vorhandene
sittliche Abzwecknng. Diese Grundsätze sind von der kritischen Theologie

längst anerkannt. Hier klafft allerdings noch ein breiter Graben
innerhalb der Theologie der Gegenwart. Die sog. „moderne Theologie"
ist in allen ihren Schattierungen zu der Ueberzeugung gelangt: Auch
wenn die Geschichte, von der Altes und Neues Testament uns
berichten, eine einzigartige Bedeutung und einzigartigen Wert hat, so

sind doch die Maßstäbe des Geschehens für alle Geschichte dieselben.
Wir können nicht ein Wandeln auf dem Wasser in der Gegenwart
nnd in aller Vergangenheit außer der biblischen sür unmöglich
erkennen, es dagegen in einem oder zwei Fällen bei der Person Jesu
annehmen; wir können nicht eine vaterlose Erzeugung oder die Wicder-
belebnng eines Gestorbenen für alle anderen Fälle für ausgeschlossen
ansehen, in einem Falle aber sie annehmen. An diesem Punkte war
die gesamte Welt bis auf Spinoza und Lessiug wuudergläubig; die
Aufklärung des 17. und 18. Jahrhunderts hat hier eine große Wandlung

vollzogen. Seit jener Zeit sind die Grundsätze aller historischen
Kritik konsequent auf das Alte wie Neue Testament angewendet
worden.

Hier ift der Punkt, an welchem eine Theologengruppe sich

weigert, mitzutun. Reinhold Seeberg z. B. erklärt, Gott habe in
früheren Zeiten andersartig zn der Menschheit geredet als heute; sie
sei einer anderen Sprache bedürftig gewesen. Daher habe Gott früher
finnliche Wunder gewirkt, die er heute nicht mehr tue. Wenn diese
nnd ähnliche Worte noch heute auf weite Kreise Eindruck machen,
so liegt die Besorgnis zugrunde, den Erzählungen des Alten wie Neuen
Testamentes werde ihr einzigartiger Wert genommen, wenn eine Reihe
von ihnen in das Gebiet der Glaubensdichtung zu verweisen ist. Auf
den ersten Blick mag es allerdings fo scheinen, als werde der evangelischen

Geschichte großer Abbruch getan, wenn diese nicht mehr den
Analogieen des sonstigen Geschehens entzogen ist. In Wahrheit aber
tritt in der Geschichte Jesu uns dieselbe Gottes- und Geistesmacht
entgegen, die noch heute Menscheuherzen umzuschaffen vermag. Manche
Heilungen mögen ziemlich ebenso geschehen sein. Die wirklich geschehenen
wie die erdichteten sind Beweise für die Geistesmacht Jesn, für das,
was er wirklich getan und für das, was man ihm zutraute. Die



Auferstehungsgeschichten mögen in wundersamen Visionen ihren Grund
haben. Sie sind ein Beweis für die Macht, mit der Jesus die Seinen
ergriffen hatte. Nach seinem Tode begann diese Geistesmacht Jesu
in neuen Formen zu wirken; das Weizenkorn war nicht erstorben,
es trug neue Frucht.

Wären jene massiven Wunder, von denen Altes wie Neues
Testament berichten, wirklich geschehen, so könnte man etwa versuchen,
auf Grund ihrer Tatsächlichkeit einen zwingenden Beweis für die

Existenz des Uebernatürlichen, für die Realität des Wunders zu führen.
Man könnte, wie es die katholische Theologie versucht, den Ungläubigen
triumphierend die Menge der Wunder als Zeugenbeweise für die Wahrheit
der katholischen Kirche entgegenhalten. Wir verzichten gerne auf diese

Triumphe. Wir behaupten bescheidener: das Wunder liegt in der

Deutung von Welt und Leben sub spsois ustsriütutis.*) Wem diese

Deutung fremd ist, dem können und wollen wir sie nicht aufzwingen.
Aber wir find fest überzeugt: eine solche Deutung ist nicht subjektive
Willkür oder phantastische Träumerei; sie enthält die höchste Wahrheit,
selbst wenn wir zuweilen in der Art der Deutung fehlen. Sie ist
ebenso notwendig und selbständig wie die naturwissenschaftliche und
wie die ästhetische Weltansicht. Erst sie vollendet die uns Menschen
mögliche Erkenntnis der Welt.

Auf Grund des Gesagten läßt sich auch die oft behandelte Streitfrage

„Wunder und Gebetserhörung" lösen. Hier stehen sich immer
noch zwei Auffassungen entgegen, die beide in gleicher Weise falsch
sind. Die eine sagt: „Wenn das Bittgebet überhaupt einen Zweck hat,
so mnß ich den festen Glauben haben: ich bewege durch mein Gebet
Gott zu etwas, was er ohne meine Bitte nicht tun würde," Hierauf
hat man mit Recht geantwortet: „Willst Du kleiner Mensch dem
lieben Gott erst sagen, was er zu tun hat? Weiß Gott nicht besser,

was Dir frommt? Ist es nicht eine Berletznng der Ehrfurcht vor
Gott, ein Triumph des Menschenverstandes über Gottes ewige Weisheit,
wenn das Gebet Gott bewegen, womöglich gar zwingen soll?" Dann
aber scheint als einzige Möglichkeit zu bleiben: willen- und wunschlvse
Ergebung in den Gott, der für alle Zeiten unabänderlich festgelegt hat,
mas geschehen wird nnd geschehen soll. Indessen gerät diese Resignation
immer wieder in die Nähe des stoischen Sichfügens ins Unvermeidliche.
Das Vaterherz Gottes gewinnt die Züge eines starren Medusenhauptes.
Die frommen Menschen haben zwar gebetet: „Nicht mein, sondern
Dein Wille geschehe!" Aber sie haben doch dem Gebet eine größere
Bedeutung zugeschrieben. Ein scheinbar unlösliches Dilemma ergibt
sich : entweder stumme Resignation oder Triumph des schwachen Menschen
über Gottes ewige Majestät.

Die Lösung läßt sich nur finden,^ wenn wir auf die
Wechselbeziehung zwischen Gott und Mensch achten. Mein eignes innere und

*) im Lichte der Ewigkeit,



— 89 —

infolgedessen auch äußere Leben in Beruf, Familie und Staat wird
ein ganz anderes, je nachdem ich mein Herz Gott öffne oder mich ihm
in Bitterkeit verschließe. Gott aber wird sich anders zu einem Menschen
verhalten, der ihn sucht, als zu dem, der ihn abweist. Es ist daher
richtig, daß das Gebet in erster Linie das Innere des Menschenherzens
umwandelt und für Gott erschließt. Aber eine Einschränkung der
Wirkungen des Gebets auf das innere Leben des Menschen ist ganz
unberechtigt. Inneres wie äußeres Leben stehen in so untrennbarem
Zusammenhange, daß eines das andere beeinflußt. Daher sind auch
Bitten um äußere Gaben und um Abwendung eines von außen
drohenden Geschickes berechtigt und notwendig, wie sie auch stets in
der Christenheit in Uebung gewesen sind und bleiben werden. Demut
nnd Zuversicht müssen im Gebet sich immer aufs Neue zu einem
harmonischen Ganzen verschmelzen. Es liegt hier ebenso wie mit dem
Verhältnis von Gottes Weltregierung zn unserem menschlichen Tun.
Ohne die Arbeit der Christenheit würde die heidnische Welt in Afrika,
Indien, China und Japan vom Christentum kaum berührt sein. Ohne
unsere Arbeit an der Wiedergewinnung der dem Christentum
entfremdeten Volkskreise würden immer weitere Massen dem Christentum
verständnislos gegenüberstehen. Trotzdem sind wir der Meinung: Gott
regiert nach einem Plan auch hier die Völkerwelt; und doch suchen wir
die Zukunft zu ändern, sind überzeugt, wenn wir hier nichts leisten,
ivird die Welt anders regiert, als wenn wir unsere Pflicht tun.

Genau analog steht es mit dem Verhältnis von unserem Gebet
und Gottes weiser Regierung. Nicht wir fallen Gott in den Arm
und hindern ihn, Dinge auszuführen, die er sonst gerne täte; sondern
wir geben unser Herz Gott hin. Dann eröffnet Gott für uns und
durch uns neue Möglichkeiten, die sonst unmöglich geblieben wären.

Dieser Auffassung widerspricht nur ein falscher Determinismus,
der das Dogma aufstellt: ich bin unabänderlich an meine eigene
Vergangenheit gebunden, aus ihr folgen nicht mehrere Möglichkeiten,
sondern eine einzige, nämlich die, die nachher Wirklichkeit wird. Der
deterministische Weltanblick verwandelt den ganzen Weltlauf in das
rastlose Ablaufen eines aufgezogenen Uhrwerks. Er stellt den kühnen
Gedanken auf: es müsfe eine für unser Erkennen freilich zu komplizierte

Weltformel geben, die vom Weltanfang bis zum Weltgericht
alles Geschehen auf eine mathematische Formel zu bringen vermöge.
Diese Betrachtung projiziert Wunder und Geheimnis nur aus der
Gegenwart in die ferne Vergangenheit, in die Ueberlegung eines am
Anfange das Weltgeschehen verrechnenden Weltgeistes. Sie steht im
Banne eines Denkens, das das geistige Leben in Fesseln schmiedet und
der unberechenbaren irrationellen Wirklichkeit der Geschichte nicht
gerecht werden kann. Nicht nur die Religionsphilosophie muß diese

Weltkonstruktion ablehnen, sondern bereits die Geschichts-, Kultur- und
Geistesphilosophie versetzt dem falschen Determinismus den Todesstoß.

Johannes Wcndland.


	Wunderglaube und Wunderbegriff in der Gegenwart : Teil III, IV und V

